
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 54 (1960)

Heft: 9

Artikel: Das Prophetische im neuen Zeitalter : Diagnose der christlichen Krise
im allgemeinen

Autor: Huber, G.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Prophetische im neuen Zeitalter
Diagnose der christlichen Krise im allgemeinen

Worum es heute geht, scheinen leider immer noch die wenigsten
zu wissen; darum die vielen Fehlurteile, die vielen falschen Folgerungen,

die man aus den Geschehnissen unserer heutigen außerordentlichen

Zeit zieht, darum die tragischen Spaltungen, die schon die Bibel
von den letzten Zeiten vorausgesagt hat, da die «Väter gegen die eigenen

Kinder, die Kinder gegen die eigenen Eltern, der Bruder gegen den
eigenen Bruder» auftreten werden. Mit den gewöhnlichen Kategorien
des Guten und des Bösen, des Anständigen und Unanständigen
kommt man nicht mehr aus. Es stehen sich nicht mehr nur diese
Gegensätze gegenüber. Es geht heute nicht mehr darum, das an sich
Wahre zu erkennen und zu bekennen, das allgemein Sittliche und
Anständige zu tun. Mit der Frömmigkeit, mit der Treue zum
angestammten Glauben und zur allgemeinen Religion und Kirche, mit der
Korrektheit des Glaubens, mit der Tugendhaftigkeit und Tüchtigkeit
ist es daher noch gar nicht getan. Es geht nicht darum heute, weshalb
es auch wenig nützt, wenn dies noch so sehr in Schrift und Predigten
gefordert wird. Trotz all dem wird es nämlich nicht besser in der
Welt, trotz all dem kann man sogar unbewußt den Zwecken des
Satans in der Welt dienen. Es ist ja auch heute weitgehend so, daß die
Mächte des Bösen von Tugendhaften und Frommen profitieren, daß
die «Tugend das Laster bedient». Heute heißt die entscheidende Frage
nicht : Gut oder böse, sittlich oder unsittlich, gläubig oder ungläubig?
Sie lautet (heute) vielmehr: Halb oder ganz, schlafend oder wach, tot
oder lebendig, lau oder radikal, mittelmäßig oder heroisch, alt oder
jung, gewöhnlich oder außergewöhnlich, feig oder mutig, «vernünftig»
oder «utopisch»? Kurz, es kommt darauf an, daß man das
Außerordentliche unserer Zeit erkennt und anerkennt und sich danach richtet.

Denn in außerordentlichen Zeiten ist das Außerordentliche,
scheinbar Utopische, das Vernünftigste, Notwendigste. In solcher Zeit
gilt das Wort: «Le superflu, la chose la plus nécessaire.» (Das Uber-
gebührliche, Außerordentliche, Übertriebene ist das Notwendigste.)
Denn wer nichts will als das Ordentliche, Bestehende, Gegenwärtige,
wäre nicht auch der Schöpfer dieses bestehenden Gegenwärtigen
geworden,- wie kann er da Helfer und Führer in eine neue Zeit sein?
Denn auch dieses gegenwärtige Ordentliche lebte zuerst in prophetischen

Utopien, Träumen und Wagnissen. Ohne solche neue Utopien,
Gesichte, Träume und Wagnisse stürbe daher der Körper der Staaten
und Kirchen (Jean Paul). Hier gilt auch das Wort Christi: «Wenn
eure Gerechtigkeit nicht größer ist als diejenige der Schriftgelehrten
und Pharisäer (also der Ordentlichen und Maßgebenden jener Zeit),
so werdet ihr nicht in das Himmelreich eingehen.» Unsere Zeit ist
wiederum eine solche Zeit des Umbruches, der Wende, des Neu-

225



anfangs, eine Zeit, da es nicht getan ist mit der ordentlichen Lehre
und wo nicht der Professor das letzte und ausschlaggebende Wort
haben kann, sondern eine Zeit der außerordentlichen Verkündigung,
da wir den Propheten brauchen. Wenn der Weg eine Wende nimmt,
eine Kurve macht oder an einen Graben führt, dann nützt alles
traditionelle, korrekte «Gradaus», aller Gehorsam und Eifer und Glaube
nichts. Das einzige und erste, was da nottut, ist: aufpassen, wach
sein, sonst fällt man trotz aller Bravheit, Frömmigkeit und Tugend in
den Abgrund. Hier zeigt sich eben die Bedeutung des prophetischen
Amtes, da die Notwendigkeit des Außerordentlichen zur Ergänzung
des Ordentlichen. Die bloßen ordentlichen, gewöhnlichen Kategorien
des sittlichen Urteils reichen da nicht aus. Der Professor kennt sich
nur in der Theorie aus, der Priester in der Einzelseele und ihrer
ordentlichen Seelsorge; um die aktuellen und außerordentlichen
Situationen und deren Notwendigkeiten zu signalisieren, dazu braucht es
den Propheten.

Es ist ganz falsch, gegen diesen sich auf die Dogmatik zu berufen.
Dogmatik und Theologie setzen ja den Propheten und Apostel voraus.
Dieser selbst ist allerdings kein Theologe und braucht auch keiner zu
sein, sowenig die ersten Apostel solche waren. Aber es gibt eben
Zeiten, da uns alle theologische Gelehrsamkeit und Korrektheit nichts
nützen, wo wir wieder Propheten und entschiedene Wahrheitszeugen
brauchen, schlichte, mutige Kämpfer Gottes, deren Blick und Wort
einseitig eine bestimmte aktuelle Grundwahrheit aus dem Ganzen des

Evangeliums heraushebt und zur Anwendung bringt. Ihre Einseitigkeit
stammt aus ihrem lebenden Ergriffensein von dem, was Gott in ihrer
Zeit will. Sie sind keine Systematiker, keine Theologen und
Schriftgelehrten und wollen auch keine sein, aber sie sind Propheten, die

ganz elementar von der geistigen Not ihrer Zeit und von der aktuellen
Forderung Gottes für ihre Zeit erfaßt sind. Es ist ihnen nicht die ganze
Fülle der geoffenbarten Wahrheit präsent. Sie hören nur das, was
Gott ganz besonders laut in ihre Zeit hineinruft. Sie haben offene,
nicht durch allseitig orientierte Schriftgelehrsamkeit verstopfte Ohren.
Sie haben aber den Ruf Gottes an ihre Zeit um so klarer, eindeutiger
und tiefer verstanden und sind gerade darum um so besser befähigt
für ihre Aufgabe, weil sie nicht durch eine ganze Summe theologischer
Wahrheit und Wissenschaft in Anspruch genommen und abgelenkt
sind. Der Mut zu dieser Einseitigkeit wird für sie geradezu zur Probe
ihrer prophetischen Berufung. Denn von ihnen gilt das Wort Christi :

«Ich bin gerufen und gesandt, die Werke des Teufels zu zerstören.»
Gewiß : es geht heute um Christ oder Antichrist, aber worauf es
ankommt, ist, daß man weiß, was Christus dient und wie' man heute
Christus dient und seinem Reiche, daß man erkennt, daß gegen die
kräftigen Irrtümer der Zeit unsere schwächlichen Wahrheiten nicht
aufkommen, daß gegenüber einem radikalen Heidentum ein halbes
Christentum nicht bestehen kann, daß eine außerordentliche Zeit ein

226



außerordentliches Geschlecht erfordert, daß einer maximalen dämonischen

Bedrohung kein minimales oder normales, sondern nur ein
maximales Christentum gewachsen ist.

Minimalismus und Maximalismus im Christentum

Die verschiedene Beurteilung der großen Zeitfragen beruht in der
Regel auf einer verschiedenen Sicht der christlichen Situation
überhaupt. Es findet sich allgemein ein großer Mangel an geschichtlicher,
konkreter Sicht in bezug auf das Christentum als Ganzes. Um
dasselbe nicht nur theoretisch «an sich», sondern konkret, lebendig
beurteilen zu können, scheint mir folgende Unterscheidung nötig: Es
gibt ein enthusiastisches Anfangs- (oder Ur-) Christentum, ein
imperialistisches Hoch- (oder Kultur-) Christentum und ein minimalisti-
sches (dekadentes) £nd-Christentum, das nur noch den Namen und
die Form der Christlichkeit besitzt, in Wirklichkeit aber (in der Tat)
derselben widerspricht. Dies End-Christentum muß wiederum durch
das Anfangs-Christentum abgelöst werden, soll anders eine Erneuerung

nicht nur des Christentums, sondern der Welt überhaupt erhofft
werden. End- und Anfangs-Christentum stehen sich so radikal gegenüber

wie Antichrist und Christ. «Das Antichristentum ist dadurch der
Gegensatz zum Christentum, daß es den Schein des Christentums an
sich trägt, während es unter diesem Schein das Wesen desselben zu
ändern und zu zerstören sucht» (Baumgarten). Diese Erklärung
entspricht auch der Auffassung des Neuen Testamentes, das von den
Wölfen im Schafskleid spricht und von einer «gewissen Form der
Gottseligkeit, welcher die Werke widersprechen», und daß am Ende
«die Liebe bei vielen erkalten wird». Es erscheint demnach
selbstverständlich, daß der «Endchrist» den Anfangschristen als maximalisti-
schen Schwärmer, als gefährlichen Extremisten oder «Superchristen»
betrachtet und bekämpft. Aber dieser Anfangs- oder Urchrist erhält
gerade dadurch seine Berechtigung. Es erscheint als wirkliche Utopie
und romantischer Anachronismus, wenn man in einer apokalyptischen
Endzeit gegen die dämonischen Mächte der Unmenschlichkeit, der
Lüge und des neuen Heidentums glaubt mit einem minimalistischen
Christentum auskommen zu können, mit einer sogenannten «christlichen

Mitte» und mit einem mittelalterlichen Christentum, das selbst
die Mächte Cäsars, Krieg und Gewalt, in aller Unschuld gegen die
Feinde benützen will. Das zeugt uns von einer totalen Unkenntnis der
völlig veränderten Situation, die im 20. Jahrhundert besteht gegenüber
dem 12. Jahrhundert. Gerade die wirkliche Situation, in der wir uns
befinden, fordert eine maximalistische urchristliche Einstellung, den
Radikalismus der militia Christi. Nur ein neues Urchristentum mit
dem ursprünglichen Enthusiasmus und Heroismus des Glaubens und
der Liebe ist der Dämonie der Gegenwart gewachsen. Das bestätigt
in einem interessanten Aufsatz auch N. Berdiajew: «Zum Kampf
gegen die dämonischen Mächte, die sich in der Welt entfesselten, ist ein

227



Glaube nötig, der dem Glauben eines Hitler an Dynamit noch überlegen

ist. Ein solcher Glaube fehlt uns heute noch.» — Damit kann er
nicht den Glauben an christliche Waffengewalt gemeint haben,
sondern nur den neuerwachten lebendigen Glauben an Christus und sein
Reich. Was der heutigen Dämonie gewachsen ist, das ist nicht der
Militarist und nicht der Sozialist, sondern nur der Christ, der es wieder

im vollen unbedingten Sinne des Wortes ist, ohne Kompromiß und
Abschwächung.

Das ist nichts Akademisch-Abstraktes, das nur als «Lehre» in
Betracht kommt, nicht aber als Praxis. Im Gegenteil: es ist die einzig
mögliche, realistische, der Wirklichkeit Rechnung tragende Einstellung,

sowohl für den einzelnen als für das ganze Volk, das heißt:
sowohl in sittlicher als auch politischer Hinsicht. In sittlicher Hinsicht:
Es beruht auf einer ganz falschen Auffassung des Christlichen, wenn
es, im Sinne eines heroischen Idealismus, in einer asketischen Höhe
gesehen wird, welche nur die wenigsten erreichen. Während die
menschlichen Philosophien mit der Erkenntnis der Wahrheit und dem
Erreichen der Vollkommenheit (was beides nur einem esoterischen
Kreis gelingt) aufhören, beginnt das Christentum schon mit vollem,
klarem Licht, mit der vollen Entscheidung für Christus. Es befindet
sich sozusagen im Parterre, nicht in irgendeinem obersten Stockwerk,
wohin nur außergewöhnliche geistige oder heroische Bemühung
gelangt. Das Christsein ist nicht nur am Ende, sondern am Anfang, nicht
in der Höhe, sondern in der Tiefe zu suchen. Gerade die Schwachen
und die Sünder finden den Zugang zu ihm besser als die Starken,
Gerechten und Tugendstolzen. Man tritt sofort ganz ins Christliche
ein oder gar nicht. «Die unterste Stufe des Christentums ist in
Wirklichkeit die höchste Stufe an Kraft, Licht und religiöser Dynamik.
Wer die Wirkung dieser höchsten Stufe erfahren will, muß in das
Parterre hinab und dort die Nahrung und die Motive für sein Leben
suchen» (Fiedler). Die Bereitschaft zum christlichen Martyrium, zur
militia Christi, kann man daher besitzen, bevor man ein vollkommener
Heiliger im asketischen Sinne ist. Wir sind davon überzeugt, daß das

Martyrium in der kommenden urchristlichen Epoche eine
Massenerscheinung werden wird, wie es schon in der Urkirche der Fall war.
Wir brauchen heute Märtyrer ihres christlichen Qewissens, verfolgt
von Staat und Kirche. Solche gibt es schon heute zu vielen Tausenden
innerhalb und außerhalb der Konzentrationslager. Diese sind der
Same einer besseren Zukunft und eines neuen Christentums. Diese
militia Christi ist gewiß scheinbar gegen die Natur und die staatlichen
Notwendigkeiten. Aber wenn sie ihr Recht und ihre Notwendigkeit
auch nicht allen Zeitgenossen einleuchten machen kann — sie bleibt
den einen eine Torheit, den andern ein Ärgernis —, so erweist sie sich
schließlich doch als das Vernünftigste auch auf politischem Gebiet.
Es mehren sich heute schon die Stimmen, die den Krieg als völlig sinnloses

Mittel betrachten, politische Notwendigkeiten damit zu vertei-

228



digen. Warum sollen wir da nicht das Maximum an geistiger und
moralischer Kraft mobilisieren gegenüber dem Maximum an dämonischer

Bedrohung? Q. S. Huber
Aus «Der Christ in der Welt», Juli/August 1960

Wiedervereinigung oder Freiheit?
Ein Brief an Prof. K. Jaspers, Basel

Sehr verehrter Herr Professor!
Sie werden auf Ihre im deutschen Fernsehen übertragene Rede eine

Flut von Zuschriften erhalten haben, so daß es fast als Zumutung
erscheint, wenn ich Ihnen daraufhin schreibe, obwohl ich die Rede nur
durch die Presse kenne. Da meine beiden Jüngsten noch sieben und
zwölf Jahre alt sind, habe ich noch keinen Fernsehapparat
angeschafft, da man nach einem mir richtig erscheinenden Bonmot von
einem Fernsehapparat Fingerabdrücke leicht entfernen kann, Fliegen
und andere Insekten schon schwieriger, Kinder überhaupt nicht. Ich
muß es darum allerdings in Kauf nehmen, daß ich auch mich
interessierende Sendungen versäume. Mir scheint allerdings, daß die
Presseberichte es mir doch erlauben, Ihnen zu zwei Punkten etwas zu
schreiben.

1. Bitte nehmen Sie die zahlreichen amtlichen und privaten
Mißfallensäußerungen über Ihre Stellungnahme zur Wiedervereinigung
der beiden deutschen Staaten als ebenso spontan wie die Klänge eines
Schlagers aus einem Musikautomaten, in den man einen Groschen
geworfen hat. Wo immer dieses Schlagwort fällt, sind derartige Stimmen

zu hören. Ihr Gewicht entspricht allerdings im umgekehrten
Verhältnis ihrem Pathos. Die am lautesten für die Wiedervereinigung
eintreten, sind am wenigsten bereit, dafür Opfer zu bringen, vor allem,
soweit es sich um politische Opfer handelt, etwa um die Aufgabe einer
politischen Doktrin, wie die, daß man mit Pankow nicht verhandeln
kann. (Vorher waren es andere Doktrinen, wie der Gegensatz zu einer
militärischen Neutralität Gesamtdeutschlands.) Daneben allerdings
spielt auch das Wirtschaftliche eine Rolle. Kaum jemand ist bereit,
vom «Wirtschaftswunder» etwas preiszugeben, um dadurch der
Wiedervereinigung zu dienen. Nicht wenige haben Angst vor jenem Tag,
der jetzt in so weite Ferne gerückt zu sein scheint, weil dieser Tag
wirtschaftliche Opfer fordert, wie es nicht anders möglich ist bei dem
Gefälle, das in bezug auf Kapitalinvestitionen zwischen der
Bundesrepublik und der DDR besteht.

Aber so nüchterne, sachliche Erwägungen, wie Sie sie anstellen,
dürfen auch dann nicht laut werden, wenn sie jedem einleuchten, weil
das Schlagwort «Wiedervereinigung» allein den Weg der Bundesrepu-

229


	Das Prophetische im neuen Zeitalter : Diagnose der christlichen Krise im allgemeinen

