
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 54 (1960)

Heft: 2

Artikel: Die Geschichte als Verlust und Rückeroberung des Paradieses

Autor: Keller, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Noch sind Berge von Vorurteilen, Haß und Mißtrauen zu
überwinden, aber der «Zwang zum Überleben» und die zunehmende
Friedenssehnsucht der Völker wird, so hoffe ich, auch diese Berge abtragen,

wenn wir das Unsere dazu tun, so daß das Wort des erhöhten
Christus wahr wird: «Siehe, ich mache alles neu!»

Eberhard Lempp

Die Geschichte als Verlust und Rückeroberung
des Paradieses

Wir geben nachstehendem Aufsatz Raum, ohne den Gedankengängen des
Verfassers immer zuzustimmen. Red.

«Mein Standpunkt ist überhaupt das Christentum in der Totalität seiner
geschichtlichen Entwicklungen, mein Ziel jene erst wahrhaft allgemeine Kirche (wenn
Kirche hier noch das rechte Wort ist), die allein im Geist zu erbauen ist und nur
im vollkommenen Verständnis des Christentums, seiner wirklichen Verschmelzung
mit der allgemeinen Wissenschaft und Erkenntnis bestehen kann.»

(Schelling in «Philosophie der Offenbarung»)

Der größte Teil der Abendländer sucht das Goldene Zeitalter nicht
in der Zukunft, sondern in der Vorzeit. Die einen lesen wehmütig die
Sagen antiker Halbgötter und versunkener Reiche, die andern wandern
aus, um in der Südsee oder in Alaska Reste des verlorenen Paradieses
zu finden.

Nur eine kleine Schar von Christen hält sich an die Propheten und
wartet auf ein Paradies in der Zukunft. Zu ihnen gesellen sich, nicht
weniger gläubig, die Gottlosen. Auch ihnen wurde verheißen, daß die
Menschen die gegenseitige Entfremdung überwinden, daß die Klassen
sich auflösen und die Schwerter zu Pflugscharen werden.

Woraus schöpfen die gläubigen und die ungläubigen Sozialisten
ihre Zuversicht? Die Frommen bauen auf die Offenbarung, die der
harrenden Menschheit das Kommen des Reiches Gottes verheißt. Sie
fühlen sich als Glieder eines sündigen Geschlechts, das des Paradieses
verlustig ging, das aber in seinem Erlöser Jesus Christus den
König erblickt, der es wieder zurück in die Stadt Gottes führt. Die
gottlosen Dialektiker dagegen vertrauen auf die Kraft ihres Geistes,
der sie befähigt, das geschichtliche Bewußtsein aus dem Sein der
Gesellschaft zu erklären und die Welt zu erkennen, um sie zu verändern.

Auch die Gottlosen sprechen von einer Schuld der Individuen,
Klassen und Nationen. Denn wie die Frommen wissen auch sie, daß
die Zerklüftung in reich und arm, mächtig und schwach, Freund
und Feind am Anfang der Geschichte nicht bestand und nur durch
menschliches Versagen, durch Neid, Habgier und Ausschweifung über
die Welt gekommen ist. Und endlich wurde auch den Gottlosen ein

40



Prophet geschenkt, der das Gesetz auflöste, um es zu erfüllen. Es ist
Karl Marx, der einer ständig wachsenden Schülerschaft lehrt, wie
das Übel in die Welt kam und wie es zu überwinden sei. Es sind
Marxisten, welche heute die alten Tafeln zerbrechen und eine Gesellschaft

schaffen wollen, die endlich den Mensch zum Menschen macht.
Ihr großer Apostel, Lenin, hat in «Staat und Revolution»
geschrieben, daß es einmal keinen Staat mehr geben wird, «infolge des
einfachen Umstandes, daß die von der kapitalistischen Sklaverei, von
den ungezählten Greueln, Brutalitäten, Widersinnigkeiten und
Gemeinheiten der kapitalistischen Ausbeutung befreiten Menschen sich
nach und nach gewöhnen werden, die elementaren, von alters her
bekannten und seit Jahrtausenden in allen Vorschriften gepredigten
Regeln des Zusammenlebens einzuhalten, sie ohne Gewalt, ohne
Zwang, ohne Unterordnung und ohne den besonderen Zwangsapparat,

der sich Staat nennt, einzuhalten». Lenin fügte hinzu: «Es ist klar,
daß von einer Bestimmung des Zeitpunktes des Absterbens nicht einmal

die Rede sein kann, um so mehr als es sich bekanntlich um einen
langwierigen Prozeß handelt.» (Auszeichnungen von uns.)

Diese Worte lösen die Qesetze des Staates und die Qebote der
Sittlichkeit auf, um sie zu erfüllen.

Auch der Haß der Marxisten gegen die Bourgeois erinnert an den
heiligen Zorn Christi auf die Krämer und Pharisäer im Tempel. Wir
haben in einer Betrachtung über Psychohygiene und Religion* gezeigt,
daß Christus nur gegenüber dem Nächsten an unserer Seite, also nur
in privaten Händeln, den Backenstreich nicht zu erwidern empfahl.
Der große Seelenkenner ging von der Tatsache aus, daß man in der
Regel nur dann eine Ohrfeige bekommt, wenn man jemanden beleidigt
hat. Auch wenn der Streich der Kränkung nicht angemessen ist, gebietet

die Weisheit, den Streit zu schlichten, indem man nachgibt.
Christus trat mit diesem Rat dem jüdischen Rachegeist entgegen. Er
verurteilte die alttestamentlichen Worte: «Auge um Auge, Zahn um
Zahn». Er erwähnte aber die Steigerung-nicht, die bis zum «Leben
um Leben» führt. Wir schließen daraus, daß er die Notwehr guthieß,
sowie er auch riet, dem Kaiser zu geben, was des Kaisers ist. Gewiß
lesen wir bei Matthäus, daß wir dem Bösen nicht widerstehen sollen.
Doch es ist uns aufgefallen, daß diese Stelle bei den andern Evangelisten

fehlt, so daß wir die Annahme wagen, daß Matthäus eine falsche
Verallgemeinerung beging. Auch das Wort von der Feindesliebe dürfte
auf die Versöhnlichkeit im Innern des Staates zu beziehen sein, denn
der Kaiser verlangt nicht nur Steuern, sondern auch Kriegsdienste vom
Bürger. Der große Kirchenvater A u g u s t i n erörterte die Macht, die
einem Kaiser zusteht, mit folgenden Worten : «Er (der Staat) verlangt
nach einer Art irdischen Friedens selbst in den niedrigsten Dingen.
Zu diesem Frieden nur wünscht er durch seine Kriege zu gelangen;
denn wenn er siegt, und keiner ist mehr, der ihm widerstehe, so wird

* «Vom seelischen Gleichgewicht» (Francke, Bern 1945)

41



ja Frieden sein, den die nicht haben, die wider einander kämpfen und,
von der Not getrieben, um Dinge streiten, die sie zusammen nicht
besitzen können. Diesen Frieden suchen die mühevollen Kriege, und
diesen Frieden erwirbt der Sieg, der für so glorreich gilt. Und wenn
die siegen, die in der gerechten Sache kämpfen, wer sollte einen
solchen Sieg nicht froh begrüßen, der den erwünschten Frieden bringt?
Denn das sind Güter und sind ohne Zweifel Gaben Gottes.» (Über
«Krieg und Frieden im weltlichen Staat» in : De civitate dei.)

Berücksichtigen wir Lenins sittliche Begründung seiner Theorie der
Revolution, so können wir behaupten :

Der Kirchenvater Augustin und Lenin, der Schöpfer des kommunistischen

Staates in Rußland, haben über Weg und Ziel der Machtpolitik

verwandte Gedanken geäußert. Der Hauptunterschied, der sie

trennt, ist Gottesfurcht. Doch heute erhebt ein großer Christ seine
Stimme, um in einem Buch über Rußland zu erklären, daß auch im
Kommunismus eine christliche Glaubenskraft lebendig sei. Es ist der
Dekan von Canterbury, der in seinem Buch «Ein Sechstel der Erde»,
S. 345, sagt: «Ein leidenschaftliches Bekenntnis zum Atheismus bedeutet

vom christlichen Standpunkt aus ebensowenig, daß ein Mensch
grundsätzlich irreligiös sei, wie das leidenschaftliche Bekenntnis des
Glaubens an Gott einen Menschen als unbedingt religiös abstempelt.
Es hängt viel davon ab, welche Bedeutung wir den Begriffen Religion
und Gott beimessen.» Der Dekan fährt dann fort: «Tolstoj, so wird
uns berichtet, fragte einmal Maxim Gorki unvermittelt: ,Glauben Sie
an Gott?' Gorki erwiderte: ,Nein.c Ich möchte Tolstojs Erwiderung
sinngemäß wiedergeben: ,Sie sagen nein, und Sie glauben auch, daß
das die Wahrheit ist. In Wirklichkeit verhält es sich aber nicht so,
denn jedes Wort, das Sie schreiben, zeugt vom Gegenteil. Nicht das,
was ein Mensch sagt oder denkt, sondern das, was ein Mensch ist,
verrät die Wahrheit. Ihr ganzes Sein beweist mir, daß Sie an Gott
glauben \" Wir dürfen uns hier wohl die Worte Christi ins Gedächtnis
rufen: ,Nicht jeder, der zu mir sagt, Herr, Herr, wird ins Himmelreich

kommen, sondern der den Willen meines Vaters erfüllt.'» Und
wir fragen: Hat nicht auch Augustin gesagt: «Ama et fac, quod vis?»
(Liebe und mache, was du willst

Die kommunistische Lehre und die Weisheit des Gottesstaates von
Augustin verraten ihre Verwandtschaft vor allem in ihrem tiefen Wissen

um die Zweideutigkeit der Macht. Beide sind sich einig, daß der
Zweck die Mittel heiligt, aber beide haben erkannt, daß das Friedensziel

nur die Mittel und nicht auch die Motive heiligt, wie sich später
der Basler Theologe Liechtenhan ausgedrückt hat. Wenn ein Soldat
aus Grausamkeit tötet, und wenn ein Richter aus Rache richtet, begehen

sie ein Verbrechen, mögen Krieg und Gerichtsurteil auch noch so
gerecht sein. Auch jener Herrscher ist böse, der sich an seiner Macht
berauscht, so wie ein Untersuchungsbeamter verworfen ist, wenn er
aus Eigennutz seines Amtes waltet. Den Unterschied zwischen erha-

42



benem Zweck und niedrigem Beweggrund hat auch Jacob Burckhardt
gesehen. Er lehrte, daß die Macht an sich, also die Macht um der
Macht willen, böse ist, während die Macht, die ein Herrscher zum
Wohle des Volkes gebraucht, die Grundlage der Kultur darstellt.
(Vgl. Kulturgeschichte der Renaissance.)

In großartiger Schau hat ferner Pestalozzi «den Gang der Natur in
der Entwicklung des Menschengeschlechts» dargestellt und über die
Problematik der Macht das folgende geschrieben: «Der Mensch ist
schon in der Höhle nicht gleich, unter dem Dach, hinter Riegel und
Wänden wächst diese Ungleichheit mächtig, und wenn er zu Hunderten

und Tausenden zusammensteht, so ist er gezwungen, ob er will
oder nicht will, er muß zu dem Starken sagen : ,Sei du mein Schild', zu
dem Listigen : ,Sei du mein Führer', und zu dem Reichen : ,Sei du mein
Erhalter/ Das ist der Ursprung der Macht, der tief in unserer Natur
liegt und -sich auf das wesentliche Bedürfnis der Entwicklung des ganzen

Geschlechts gründet; aber freilich auch wie der Strom, der ganze
Reiche wässert, oft ganze Provinzen verheert. Nicht die Macht, der
Mensch, der sie in der Hand bat, ist schuld an dem Verderben seines
Qeschlechts.» (Auszeichnung von uns.)

Aber nicht nur Pestalozzi, sondern auch Lenin hat in seinen Schriften

den Krieg und den Zwang nur dann als notwendig erachtet, wenn
keine andern Mittel zur Erkämpfung des Friedens im Staat und unter
den Völkern vorhanden sind. Litwinow hat denn auch nach dem
siegreichen Abschluß der russischen Revolutions- und Interventionskriege
sofort die Abrüstung verlangt und den Frieden als unteilbar bezeichnet.

Erst als Leningrad einer Bedrohung durch die Wehrmacht Hitlers
ausgesetzt war, sah sich Rußland gezwungen, das Mittel des Krieges
erneut zur Anwendung zu bringen. Daß der finnische Krieg einer
Verteidigungsmaßnahme gleichkam, ließ auch der Sowjetfeind Krav-
chenko in seinem Buch «Ich wählte die Freiheit» gelten. Seitdem Hitler
überwunden ist, rufen die kommunistischen Führer wieder unermüdlich

nach Abrüstung. Sie schlagen diesen Versöhnungsweg selbst für
Länder vor, die in einen Bürgerkrieg verwickelt sind, denn sie zählen
auch dort auf einen friedlichen Sieg des marxistischen Ideals.

Aber noch haben die Marxisten das Prinzip der Diktatur auch
nach einem friedlichen Sieg nicht aufgegeben. Dadurch bleibt nicht
nur die Spaltung der Arbeiterparteien bestehen, sondern auch der
parlamentarische Sieg, ja selbst die Abrüstung werden in Frage gestellt

Erst wenn sich die Kommunisten überall dort, wo sie noch in der
Minderheit sind, zu einem klaren Bekenntnis zur Treiheit vor und nach
dem Sieg durchringen könnten, würde der Bruderstreit zwischen und
selbst innerhalb der Arbeiterparteien sein Ende gefunden haben.
Wären die Werktätigen in einer einzigen sozialistischen Partei
zusammengeschlossen, so wäre ihnen die Mehrheit in kurzer Zeit gewiß,
denken wir nur an die Fortschritte der Nenni-Partei, die radikalen
Sozialismus mit dem Ideal der Freiheit verknüpft.

43



Macht ist nicht immer böse, aber die Geschichte schreitet einem
Ziel entgegen, wo sowohl der Krieg als auch der Zwang sich erübrigen.

Lassen wir Dogmen fallen und hören wir auf die Zeichen der
Zeit. Die Wahrheit offenbart sich immer in neuer Gestalt. Im 3. Band
seines Bibelwerkes schrieb L. Ragaz, S. 25: «Es ist sonnenklar und
durchaus die Meinung der Bibel, daß wir mit einer fortschreitenden
Offenbarung Gottes in der heiligen Geschichte und durch sie rechnen
müssen Es gilt, eine gewisse Relativität der Wahrheit anzuerkennen.

Das bedeutet: es kann unter bestimmten Umständen und in
bestimmten Zeiten etwas religiös und sittlich Wahrheit, Recht und Norm
sein, was unter andern Umständen und in andern Zeiten zu Irrtum,
Unrecht, ja Verbrechen wird.»

Dazu gehören nach Ragaz auch Bürgerkrieg und Diktatur. Beide
hatten in bestimmten Zeiten ihre Berechtigung. Mehr und mehr aber
werden sie nicht nur im Westen, sondern auch im Osten zu Irrtum,
Unrecht, ja Verbrechen. Franz Keller

Vom U-Boot-Kommandanten zum Pazifisten

Seit einem Vierteljahrhundert steht die Gestalt des deutschen
Pastors Martin Niemöller, heute Kirchenpräsident der evangelischen
Kirche von Hessen-Nassau, im Scheinwerferlicht des politischen
Interesses, das weit über das konfessionelle hinausgeht. Niemöller wurde
in seiner Dahlemer Zeit der große christliche Antagonist des Hitler-
Regimes, einer der großen bekennenden Glaubenszeugen im Dritten
Reiche und mußte für diese mutige Haltung, die «Gott mehr als den
Menschen gehorchte», mit acht Jahfen KZ büßen. Ungebrochen kam
Niemöller aus dem KZ heraus, wurde im In- und Auslande geehrt
und zum «Außenminister» der Deutschen Evangelischen Kirche
ernannt. Aber bald geriet er auch mit der Bundesrepublik in Konflikt,
widersetzte sich dem Gedanken der Aufrüstung und Einführung der
Bundeswehr, ließ die Ost-West-Grenzen im christlichen Räume nicht
gelten und ging endlich als christlicher Pazifist so weit, soldatische
Schulung im Atomzeitalter als «Erziehung zum Berufsverbrechertum»
zu brandmarken.

Nun hat es Dietmar Schmidt unternommen, die Biographie
dieses «deutschen Jeremias» zu schreiben (Dietmar Schmidt, Martin
Niemöller, Hamburg 1959, Rowohlt-Verlag. 256 S.). Die Biographie
Niemöllers wurde ein Zeitdokument ersten Ranges, das nicht nur den
Theologen und nicht nur den Protestanten, nicht nur den Deutschen
oder den Christen, sondern jeden Zeitgenossen angeht, denn die
Probleme dieses Lebens sind Grundfragen des Zeitalters, das
pseudoreligiöse Ersatz-Heilslehren anstelle des Glaubens und technisierte
Gewalt anstelle von Gerechtigkeit und Liebe stellt.

44


	Die Geschichte als Verlust und Rückeroberung des Paradieses

