Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 54 (1960)

Heft: 2

Artikel: Die Geschichte als Verlust und Riickeroberung des Paradieses
Autor: Keller, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140438

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Noch sind Berge von Vorurteilen, Hafl und Mifitrauen zu iiber-
‘winden, aber der «Zwang zum Uberleben» und die zunehmende Frie-
denssehnsucht der Volker wird, so hoffe ich, auch diese Berge abtra-
gen, wenn wir das Unsere dazu tun, so daft das Wort des erhéhten
Christus wahr wird: «Siehe, ich mache alles neu!»

Eberbard Lempp

Die Geschichte als Verlust und Riickeroberung
des Paradieses

Wir geben nachstehendem Aufsatz Raum, ohne den Gedankengingen des Ver-
fassers immer zuzustimmen. Red.

«Mein Standpunkt ist tiberhaupt das Christentum in der Totalitit seiner ge-
schichtlichen Entwicklungen, mein Ziel jene erst wahrhaft allgemeine Kirche (wenn
Kirche hier noch das rechte Wort ist), die allein im Geist zu erbauen ist und nur
im vollkommenen Verstindnis des Christentums, seiner wirklichen Verschmelzung
mit der allgemeinen Wissenschaft und Erkenntnis bestehen kann.»

(Schelling in «Philosophie der Offenbarung»)

Der grofite Teil der Abendlinder sucht das Goldene Zeitalter nicht
in der Zukunft, sondern in der Vorzeit. Die einen lesen wehmiitig die
Sagen antiker Halbgotter und versunkener Reiche, die andern wandern
aus, um in der Siidsee oder in Alaska Reste des verlorenen Paradieses
zu finden. : \ '

Nur eine kleine Schar von Christen hilt sich an die Propheten und
wartet auf ein Paradies in der Zukunft. Zu ihnen gesellen sich, nicht
weniger gliubig, die Gottlosen. Auch ihnen wurde verheiflen, daf} die
Menschen die gegenseitige Entfremdung tiberwinden, daf3 die Klassen
sich auflésen und die Schwerter zu Pflugscharen werden. .

Woraus schopfen die gliubigen und die ungldubigen Sozialisten
ihre Zuversicht? Die Frommen bauen auf die Offenbarung, die der
harrenden Menschheit das Kommen des Reiches Gottes verheifdt. Sie
fithlen sich als Glieder eines siindigen Geschlechts, das des Paradieses
verlustig ging, das aber in seinem Erloser Jesus Christus den
Konig erblickt, der es wieder zuriick in die Stadt Gottes fithrt. Die
gottlosen Dialektiker dagegen vertrauen auf die Kraft ibres Geistes,
der sie betihigt, das geschichtliche Bewuf3tsein aus dem Sein der Ge-
sellschaft zu erklaren und die Welt zu erkennen, um sie zu verindern.

Auch die Gottlosen sprechen von einer Schuld der Individuen,
Klassen und Nationen. Denn wie die Frommen wissen auch sie, daf}
die Zerkliftung in reich und arm, michtig und schwach, Freund
und Feind am Anfang der Geschichte nicht bestand und nur durch
menschliches Versagen, durch Neid, Habgier und Ausschweifung tiber
die Welt gekommen ist. Und endlich wurde auch den Gottlosen ein

40



Prophet geschenkt, der das Gesetz aufloste, um es zu erfiillen. Es ist
Karl Marx, der einer stindig wachsenden Schiilerschaft lehrt, wie
das Ubel in die Welt kam und wie es zu iitberwinden sei. Es sind
Marxisten, welche heute die alten Tafeln zerbrechen und eine Gesell-
schaft schaffen wollen, die endlich den Mensch zum Menschen macht.
Ihr grofler Apostel, Lenin, hat in «Staat und Revolution» ge-
schrieben, daf$ es einmal keinen Staat mehr geben wird, «infolge des
einfachen Umstandes, daf} die von der kapitalistischen Sklaverei, von
den ungezadhlten Greueln, Brutalititen, Widersinnigkeiten und Ge-
meinheiten der kapitalistischen Ausbeutung befreiten Menschen sich
nach und nach gewdhnen werden, die elementaren, von alters her be-
kannten und seit Jabrtausenden in allen Vorschriften gepredigten
Regeln des Zusammenlebens einzuhalten, sie ohne Gewalt, ohne
Zwang, ohne Unterordnung und ohne den besonderen Zwangsappa-
rat, der sich Staat nennt, einzuhalten». Lenin fiigte hinzu: «Es ist klar,
dafl von einer Bestimmung des Zeitpunktes des Absterbens nicht ein-
mal die Rede sein kann, um so mehr als es sich bekanntlich um einen
langwierigen Prozef$ handelt.» (Auszeichnungen von uns.)

Diese Worte 16sen die Gesetze des Staates und die Gebote der
Sittlichkeit auf, um sie zu erfiillen.

Auch der Hafl der Marxisten gegen die Bourgeois erinnert an den
heiligen Zorn Christi auf die Krimer und Pharisder im Tempel. Wir
haben in einer Betrachtung tiber Psychohygiene und Religion* gezeigt,
dafl Christus nur gegeniiber dem Nichsten an unserer Seite, also nur
in privaten Hindeln, den Backenstreich nicht zu erwidern empfahl.
Der grofle Seelenkenner ging von der Tatsache aus, daf} man in der
Regel nur dann eine Ohrfeige bekommt, wenn man jemanden beleidigt
hat. Auch wenn der Streich der Kriankung nicht angemessen ist, gebie-
tet die Weisheit, den Streit zu schlichten, indem man nachgibt.
Christus trat mit diesem Rat dem jiidischen Rachegeist entgegen. Er
verurteilte die alttestamentlichen Worte: «Auge um Auge, Zahn um
Zahn». Er erwidhnte aber die Steigerung:nicht, die bis zum «Leben
um Leben» fithrt. Wir schlieffen daraus, daf3 er die Notwehr guthief,
sowie er auch riet, dem Kaiser zu geben, was des Kaisers ist. Gewifl
lesen wir bei Matthius, daf3 wir dem Bosen nicht widerstehen sollen.
Doch es ist uns aufgefallen, dafl diese Stelle bei den andern Evange-
listen fehlt, so daf$ wir die Annahme wagen, daf§ Matthius eine falsche
Verallgemeinerung beging. Auch das Wort von der Feindesliebe diirfte
auf die Versohnlichkeit im Innern des Staates zu beziehen sein, denn
der Kaiser verlangt nicht nur Steuern, sondern auch Kriegsdienste vom
Biirger. Der grofle Kirchenvater A u g us tin erorterte die Macht, die
einem Kaiser zusteht, mit folgenden Worten: «Er (der Staat) verlangt
nach einer Art irdischen Friedens selbst in den niedrigsten Dingen.
Zu diesem Frieden nur wiinscht er durch seine Kriege zu gelangen;
denn wenn er siegt, und keiner ist mehr, der ihm widerstehe, so wird

* «Vom seelischen Gleichgewicht» (Francke, Bern 1945)
41



ja Frieden sein, den die nicht haben, die wider einander kimpfen und,
von der Not getrieben, um Dinge streiten, die sie zusammen nicht be-
sitzen konnen. Diesen Frieden suchen die miihevollen Kriege, und
diesen Frieden erwirbt der Sieg, der fiir so glorreich gilt. Und wenn
die siegen, die in der gerechten Sache kidmpfen, wer sollte einen sol-
chen Sieg nicht froh begriiflen, der den erwiinschten Frieden bringt?
Denn das sind Giiter und sind ohne Zweifel Gaben Gottes.» (Uber
«Krieg und Frieden im weltlichen Staat» in: De civitate dei.)

Berticksichtigen wir Lenins sittliche Begriindung seiner Theorie der
Revolution, so kénnen wir behaupten:

Der Kirchenvater Augustin und Lenin, der Schépfer des kommuni-
stischen Staates in RufSland, haben iiber Weg und Ziel der Macht-
politik verwandte Gedanken geduflert. Der Hauptunterschied, der sie
trennt, ist Gottesfurcht. Doch heute erhebt ein grofler Christ seine
Stimme, um in einem Buch {iber Ruffland zu erkliren, daf} auch im
Kommunismus eine christliche Glaubenskraft lebendig sei. Es ist der
Dekan von Canterbury, der in seinem Buch «Ein Sechstel der Erde»,
S. 345, sagt: «Ein leidenschaftliches Bekenntnis zum Atheismus bedeu-
tet vom christlichen Standpunkt aus ebensowenig, daf3 ein Mensch
grundsitzlich irreligios sei, wie das leidenschaftliche Bekenntnis des
Glaubens an Gott einen Menschen als unbedingt religits abstempelt.
Es hingt viel davon ab, welche Bedeutung wir den Begriffen Religion
und Gott beimessen.» Der Dekan fihrt dann fort: «Tolstoj, so wird
uns berichtet, fragte einmal Maxim Gorki unvermittelt: ,Glauben Sie
an Gott?* Gorki erwiderte: ,Nein.® Ich méchte Tolstojs Erwiderung
sinngemif} wiedergeben: Sie sagen nein, und Sie glauben auch, daf
das die Wahrheit ist. In Wirklichkeit verhilt es sich aber nicht so,
denn jedes Wort, das Sie schreiben, zeugt vom Gegenteil. Nicht das,
was ein Mensch sagt oder denkt, sondern das, was ein Mensch ist,
© verrat die Wahrheit. Thr ganzes Sein beweist mir, daf} Sie an Gott
glauben!” Wir diirfen uns hier wohl die Worte Christi ins Gedichtnis
rufen: ,Nicht jeder, der zu mir sagt, Herr, Herr, wird ins Himmel-
reich kommen, sondern der den Willen meines Vaters erfiillt.> Und
wir fragen: Hat nicht auch Augustin gesagt: «Ama et fac, quod vis?»
(Liebe und mache, was du willst!).

Die kommunistische Lehre und die Weisheit des Gottesstaates von
Augustin verraten ihre Verwandtschaft vor allem in ihrem tiefen Wis-
sen um die Zweideutigkeit der Macht. Beide sind sich einig, daf8 der
Zweck die Mittel heiligt, aber beide haben erkannt, daf8 das Friedens-
ziel nur die Mittel und nicht auch die Motive heiligt, wie sich spiter
der Basler Theologe Liechtenhan ausgedriickt hat. Wenn ein Soldat
aus Grausamkeit toétet, und wenn ein Richter aus Rache richtet, bege-
hen sie ein Verbrechen, mogen Krieg und Gerichtsurteil auch noch so
gerecht sein. Auch jener Herrscher ist bose, der sich an seiner Macht
berauscht, so wie ein Untersuchungsbeamter verworfen ist, wenn er
aus Eigennutz seines Amtes waltet. Den Unterschied zwischen erha-

42



benem Zweck und niedrigem Beweggrund hat auch Jacob Burckbardt
gesehen, Er lehrte, daf} die Macht an sich, also die Macht um der
Macht willen, bose ist, wiahrend die Macht, die ein Herrscher zum
Wohle des Volkes gebraucht, die Grundlage der Kultur darstellt.
(Vgl. Kulturgeschichte der Renaissance.) _

In grof3artiger Schau hat ferner Pestalozzi «den Gang der Natur in
der Entwicklung des Menschengeschlechts» dargestellt und tiber die
Problematik der Macht das folgende geschrieben: «Der Mensch ist
schon in der Hohle nicht gleich, unter dem Dach, hinter Riegel und
Winden wichst diese Ungleichheit michtig, und wenn er zu Hunder-
ten und Tausenden zusammensteht, so ist er gezwungen, ob er will
oder nicht will, er muf3 zu dem Starken sagen: ,Sei du mein Schild, zu
‘dem Listigen: ,Sei du mein Fithrer, und zu dem Reichen: ,Sei du mein
Erhalter.” Das ist der Ursprung der Macht, der tief in unserer Natur
liegt und sich auf das wesentliche Bediirfnis der Entwicklung des gan-
zen Geschlechts griindet; aber freilich auch wie der Strom, der ganze
Reiche wissert, oft ganze Provinzen verheert. Nicht die Macht, der
Mensch, der sie in der Hand bat, ist schuld an dem Verderben seines
Geschlechts.» (Auszeichnung von uns.)

Aber nicht nur Pestalozzi, sondern auch Lenin hat in seinen Schrif-
ten den Krieg und den Zwang nur dann als notwendig erachtet, wenn
keine andern Mittel zur Erkampfung des Friedens im Staat und unter
den Vélkern vorhanden sind. Litwinow hat denn auch nach dem sieg-
reichen Abschluf3 der russischen Revolutions- und Interventionskriege
sofort die Abriistung verlangt und den Frieden als unteilbar bezeich-
net. Erst als Leningrad einer Bedrohung durch die Wehrmacht Hitlers
ausgesetzt war, sah sich RufSland gezwungen, das Mittel des Krieges
erneut zur Anwendung zu bringen. Daf} der finnische Krieg einer
Verteidigungsmafinahme gleichkam, lief} auch der Sowjetfeind Krav-
chenko in seinem Buch «Ich wihlte die Freiheit» gelten. Seitdem Hitler
tiberwunden ist, rufen die kommunistischen Fithrer wieder unermiid-
lich nach Abriistung. Sie schlagen diesen Versshnungsweg selbst fiir
Linder vor, die in einen Biirgerkrieg verwickelt sind, denn sie zihlen
auch dort auf einen friedlichen Sieg des marxistischen Ideals.

Aber noch haben die Marxisten das Prinzip der Diktatur auch
nach einem friedlichen Sieg nicht aufgegeben. Dadurch bleibt nicht
nur die Spaltung der Arbeiterparteien bestehen, sondern auch der par-
lamentarische Sieg, ja selbst die Abriistung werden in Frage gestellt!

Erst wenn sich die Kommunisten iiberall dort, wo sie noch in der
Minderheit sind, zu einem klaren Bekenntnis zur Freiheit vor und nach
dem Sieg durchringen koénnten, wiirde der Bruderstreit zwischen und
selbst innerhalb der Arbeiterparteien sein Ende gefunden haben.
Wiren die Werktitigen in einer einzigen sozialistischen Partei zusam-
mengeschlossen, so wire ihnen die Mehrheit in kurzer Zeit gewif?,
denken wir nur an die Fortschritte der Nenni-Partei, die radikalen
Sozialismus mit dem Ideal der Freiheit verkniipft. ‘

43



Macht ist nicht immer bose, aber die Geschichte schreitet einem
Ziel entgegen, wo sowohl der Krieg als auch der Zwang sich eriibri-
gen. Lassen wir Dogmen fallen und horen wir auf die Zeichen der
Zeit, Die Wahrheit offenbart sich immer in neuer Gestalt. Im 3. Band
seines Bibelwerkes schrieb L. Ragaz, S. 25: «Es ist sonnenklar und
durchaus die Meinung der Bibel, daf$ wir mit einer fortschreitenden
Offenbarung Gottes in der heiligen Geschichte und durch sie rechnen
miissen . . . Es gilt, eine gewisse Relativitdt der Wahrheit anzuerken-
nen. Das bedeutet: es kann unter bestimmten Umstinden und in be-
stimmten Zeiten etwas religios und sittlich Wahrheit, Recht und Norm
sein, was unter andern Umstinden und in andern Zeiten zu Irrtum,
Unrecht, ja Verbrechen wird.»

Dazu gehéren nach Ragaz auch Biirgerkrieg und Diktatur. Beide
hatten in bestimmten Zeiten ihre Berechtigung. Mehr und mehr aber
werden sie nicht nur im Westen, sondern auch im Osten zu Irrtum,
Unrecht, ja Verbrechen. Franz Keller

Vom U-Boot-Kommandanten zum Pazifisten

Seit einem Vierteljahrhundert steht die Gestalt des deutschen Pa-
stors Martin Niemoller, heute Kirchenprisident der evangelischen
Kirche von Hessen-Nassau, im Scheinwerferlicht des politischen Inter-
esses, das weit tiber das konfessionelle hinausgeht. Nieméller wurde
in seiner Dahlemer Zeit der grofie christliche Antagonist des Hitler-
Regimes, einer der grofien bekennenden Glaubenszeugen im Dritten
Reiche und mufite fiir diese mutige Haltung, die «Gott mehr als den
Menschen gehorchte», mit acht Jahfen KZ biiflen. Ungebrochen kam
Niemoller aus dem KZ heraus, wurde im In- und Auslande geehrt
und zum «Auflenminister» der Deutschen Evangelischen Kirche er-
nannt. Aber bald geriet er auch mit der Bundesrepublik in Konflikt,
widersetzte sich dem Gedanken der Aufriistung und Einfithrung der
Bundeswehr, lieft die Ost-West-Grenzen im christlichen Raume nicht
gelten und ging endlich als christlicher Pazifist so weit, soldatische
Schulung im Atomzeitalter als «Erziehung zum Berufsverbrechertums»
zu brandmarken.

Nun hates Dietmar Schmidtunternommen, die Biographie
dieses «deutschen Jeremias» zu schreiben (Dietmar Schmidt, Martin
Niemoller, Hamburg 1959, Rowohlt-Verlag. 256 S.). Die Biographie
Niemollers wurde ein Zeitdokument ersten Ranges, das nicht nur den
Theologen und nicht nur den Protestanten, nicht nur den Deutschen
oder den Christen, sondern jeden Zeitgenossen angeht, denn die Pro-
bleme dieses Lebens sind Grundfragen des Zeitalters, das pseudo-
religiose Ersatz-Heilslehren anstelle des Glaubens und technisierte
Gewalt anstelle von Gerechtigkeit und Liebe stellt.

44



	Die Geschichte als Verlust und Rückeroberung des Paradieses

