Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 54 (1960)

Heft: 1

Artikel: Ubereinstimmung der Tat mit dem Glauben
Autor: Vinay, Tullio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140431

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ubereinstimmung der Tat mit dem Glauben

Auf meinem Tisch steht das Bild eines kleinen Midchens, das so
mager und abgezehrt ist, daf} es eher einem Skelett gleicht, das Bild
eines unbeschreiblichen Leidens. Hunger und Mangel an allem haben
es in einen solchen Zustand versetzt. Tausende und Millionen solcher
Geschopfe sterben jeden Tag und jede Nacht auf den Straflen und
in den Griben in Indien und in vielen anderen Lindern, weil es ihnen
am Allernétigsten fehlt. Aber in dem obengenannten Bild sind es die
Augen, die einem am meisten beeindrucken: sie schauen einen an, sie
klagen nicht an, sie richten auch nicht, sie bitten nicht einmal um
Erbarmen. Sie fragen; fragen, wie so viele Kinder fragen, wenn sie
wirklich Kinder sind: «Warum?».

Vor diesem kleinen Geschépf konnen auch wir nicht anders als
uns fragen: «warum?» Warum verwenden die Nationen all ihre
Krifte und ihre wissenschaftlichen Entdeckungen, um zu zerstdren
oder um Zerstorung zu bereiten, wenn sie doch diesen Kindern Brot
und Hilfe geben und ihnen eine Zukunft bereiten kénnten? Warum
wird die Produktionskraft unserer Welt nicht dazu verwendet, um das
Leiden von Millionen und Millionen von Menschen zu lindern durch
eine bessere Verteilung der Reichtiimer? Warum wird auf der einen Seite
der Reichtum vergeudet und auf der anderen gibt man diesen Kindern
nicht einmal die Brosamen, die sie vom Tode retten wiirden? Aber
wichtiger als alles und vor allem, warum erkennt die Kirche in diesen
«Geringsten» nicht den Herrn, der sie besucht, den Herrn, der Durst
und Hunger hat, der unter der Ungerechtigkeit seufzt, der wieder
stirbt, gekreuzigt von dieser Welt, die ihn nicht aufnimmt, unter ihrem
schuldigen Schweigen, d. h. von uns allen?

Von dem «Warum?» dieses Hungers sterbenden Kindes geht ein
Gericht tiber uns alle aus, iiber unsere moderne Gesellschaft, iiber
unsere Kirche. Unsere Zivilisation wird verurteilt, unser Christentum
endgiiltig fiir nichtig erklart, denn es ist sinnlos, daf} wir die Wieder-
kunft Christi erwarten, wenn wir ihm nicht dienen wollen und kén-
nen, wo er uns entgegenkommt und um ein Stiick Brot bittet.

Aber dies alles fithrt uns dazu, daf8 wir unsere christlichen Kirchen
Europas etwas niher betrachten. Kein bewuf3ter Gliubiger kann tiber-
sehen, dafd die Kirche heute eine Glaubenskrise durchmacht wie seit
langem nicht mehr. Es scheint, daf3 wir in der Zeit leben, in der «die
Liebe in vielen erkalten wird». Wohl bezieht Christus dieses Wort auf
das Ende der Welt und uns ist nicht erlaubt, unser geschichtliches
Zeitalter in seine Pline einzureihen, denn «die Zeit und die Stunde
kennt allein der Vater», aber es ist auch wahr, daf8 wir wohl erkennen
miissen, daf} die «Liebe», d. h. der in den Taten lebendige Glaube,

1



tiberall fehlt und dafl uns alle eine allgemeine Lauheit ergriffen hat.
Fine allgemeine Atmosphire der Apathie und der Losgeléstheit von
unserer christlichen Berufung erstickt und iiberwindet uns. Bei uns in
Europa gibt es keinen Pfarrer oder bewufiten Laien, der nicht alles
versucht, um seiner Kirche neues Leben einzuhauchen, mit neuen und
alten Methoden, manchmal unter Zustimmung, meist jedoch unter
Ablehnung der Gemeinde. Man sucht nach den verschiedensten We-
gen. Man analysiert die Lage, man stellt Umfragen an, man weist auf
Heilmittel hin. Die Theologie hat ernste Forschungen unternommen,
die Laien geben ihr Letztes, um sich unter den verschiedensten Akti-
vititen aufzuteilen, die Jugendorganisationen gehen von einem Ver-
such zum andern tber. Okumenische Tagungen, Kongresse, Lager,
Gemeinschaftsversuche . . . jeder Weg wird versucht, und doch bleibt
das Bewuf3tsein, daf} nichts von alledem durchdringt, daf die Atmo-
sphire der Krise uns immer mehr ergreift, uns das Vertrauen raubt,
jede Tat sinnlos erscheinen lif3t, jedes Unternehmen hoffnungslos. Die
Kirchen reagieren nicht, die Welt hort nicht, die Jugend der einen und
der anderen ist mehr denn je abgelenkt. Und wer denkt, viel zu tun,
bringt doch, trotz seiner Sicherheit, nichts mehr als einen Pfiff im
Getose eines Sturmes hervor. Wie oft ist tiber die jetzige Lage der
Kirchen diskutiert worden, wieviele Entschliisse sind gefafit wor-
den . ..! Aber dann? o

Aber durch seine Frage fithrt mich dieses kleine Médchen in sei-
ner duflersten Abzehrung zu einer Antwort, von deren Giiltigkeit ich
heute mehr denn je tiberzeugt bin.

Die Kirche hat ihre Fihigkeit zu glauben und daher zu handeln
heute verloren, denn sie hat nicht vermocht, der Lehre Christi in der
Welt, in der sie lebt, wirklich treu zu leben. Sie hat damit begonnen
zu sagen, dafl dieses oder jenes Wort des Herrn in der menschlichen
Gesellschaft, wie sie heute ist, nicht mehr befolgt werden kann; und
sie ist von einem Kompromif$ zum anderen gegangen, soweit, bis sie
selbst die bestehende Gesellschaft als Ausdruck einer christlichen Zivi-
lisation verteidigt hat. Aus Vorsicht hat sie den Schwachen nicht ver-
teidigt, aus Gleichgiiltigkeit hat sie den Hungrigen kein Brot verschafft;
sie hat nicht ihr «Nein» zum Krieg gesprochen, weil dies in einer Welt
wie der unseren nicht moglich ist; sie hat weiter Rassen- und Klassen-
unterschiede gebilligt um der Ordnung willen; usw ... Aber auf die-
ser schiefen Ebene ist sie so weit gegangen, daf} die Giltigkeit
des Evangeliums fiir das Leben selbst in Frage gestellt ist und sie ihr
Vertrauen auf eine wirksame Tat Gottes verloren hat. Alles andere
versteht sich von selbst. Wie miissen wir doch Indien bewundern, wo
Gandhi mit seiner kleinen Schar von Anhingern, die in Ubereinstim-
mung mit ihrer Botschaft der Versshnung und der Gewaltlosigkeit
lebte, die Macht des Britischen Weltreiches gestiirzt hat, und das

2



heute als freie Nation dieselbe Politik der Gewaltlosigkeit und der
Versohnung fortsetzt, wihrend wir europdische Christen weiter be-
haupten, daf} das nicht maglich ist, und es vorziehen, das Kreuz mit
der Atombombe zu verteidigen! Und doch haben wir in Christus mehr
als eine Friedensbotschaft . .. wir haben einen lebendigen Herrn, der
die Brote vermehrt und aus einem Senfkorn einen Baum wachsen lafit,
in dessen Laub zahlreiche Geschipfe Gottes Herberge finden. . .!
Aber wenn wir unserem Glauben nicht treu sind, was wollen wir von
unseren Taten erwarten?

Der Mangel an Glaubenskonsequenz ist im Begriffe die Demo-
kratie zu zerstéren (man hat es in Frankreich erfahren!): das Volk
achtet nicht mehr auf die Parteien, denn diese trachten mehr nach der
Ergreifung der Macht und nach den Interessen ihrer Vertreter als
nach der Verteidigung des Volkes, den vorgelegten Programmen ent-
sprechend. Der Mangel an Glaubenskonsequenz macht unsere Bildung
zunichte, denn so losgelost von der Tat kann sie unsere Gesellschaft
nicht mehr wirklich erreichen. Der Mangel an Ubereinstimmung zwi-
schen Glauben und Leben fithrt die Kirche in eine solche Lage, daf}
in absehbarer Zeit nach deren Existenzberechtigung gefragt werden
wird. Und nicht wenige haben sich diese Frage schon gestellt. Solange
es Zeit ist, d. h. solange das Wort der Barmherzigkeit Gottes verkiin-
digt wird, bleibt uns heute nur ein Weg: das Evangelium in unse-
rem Leben zu verwirklichen mit duflerstem Ernst und ohne Kompro-
misse, um zu Christus «Ja» sagen zu koénnen und «Nein» zu allem,
was in Geist und Wort seinem Evangelium ‘widerspricht; dies im wirt-
schaftlichen und politischen Leben verwirklichen, um gegen die Wie-
deraufriistung, die in todbringenden Waffen das Brot des Volkes auf-
braucht, aufzustehen; gegen jeden Krieg, dessen Friichte jeder kennt;
gegen jede Klassen-, Rassen- oder Denominationstrennung; gegen
jede soziale Ungerechtigkeit. Auf der anderen Seite ein «Ja» zu all den
Entspannungskriften; ein unbedingtes «Ja» zu all dem, was geschieht,
um den Hungernden Brot und Schulen zu geben; «Ja» zu all denen,
die so oder so Liebe und Versshnung predigen. Dann werden auch
Worte wie «Gnade» und «Siindenvergebung» einen Sinn erhalten
und dann wird auch das Warten auf das Kommen des Reiches Gottes
nicht heuchlerische Sektiererei sein, die uns von den anderen trennt,
sondern Sehnsucht, wahres Seufzen von uns und der ganzen Schop-
fung Gottes, die «s1ch sehnt und immerdar angstet». Einstein sagte
dafl, wenn zwei Prozent der Einberufenen den Militirdienst verwei-
gerten, die Kriege aus Mangel an Kidmpfern verschwinden wiirden;
wir kénnen hinzufiigen «wenn zwei Prozent der Christen ihrem Glau-
ben entsprechend leben wollten, wire die Kirche nicht so unfihig, der
Welt ein Wort der Erlésung zu verkiindigen»!

Und nun ein Wort an euch, liebe Freunde von Agape! Agape ist
3



nach dem Kriege entstanden aus einem Bediirfnis, mit der Botschaft
des Evangeliums in Ubereinstimmung zu leben. Es war wie eine
Glocke, die mit ihrem Geldute die Jugend aus aller Welt zusammen-
gerufen hat. Aber der Ruf zu einem konsequenten Glaubensleben ist
nicht minder wahr fiir uns. Ja, Agape, das als Werk sehr gewachsen
ist, kann seinen wahren Sinn in diesem Moment auf anderen Wegen
verlieren. Es kann aber auch mit Gottes Hilfe einen wirksamen Beitrag
der Berufung und des Dienstes erweisen. Agape wird aber keinesfalls
ein Recht haben zu bestehen, wenn wir nicht vermégen, die Lehre
des Evangeliums in vélliger Ubereinstimmung damit in unser Leben zu
tragen: gleich ob wir das Gesprich in einem politischen Kreis begin-
nen, oder in einem kirchlichen Milieu, oder in einem Lager, oder ob
wir uns in der Schule oder an unserem Arbeitsplatz befinden, in die-
sem oder in jenem Weltteil. Agape wird seine Aufgabe haben, nur
wenn wir, die wir uns auf unsere Erfahrungen hier berufen, bis ins
Innerste Christen sein werden. Wenn man uns anklagen will, so ist es
besser, man klage uns des Fanatismus an als der Nicht-Ubereinstim-
mung zwischen Glauben und Tat, der Schwirmerei als des Mangels
an Ausdruckskraft, denn die Kirche leidet eben unter diesem Mangel
an Ausdruckskraft und nicht an ihrem Ubereifer. Es ist sinnlos, von
sozialer Gerechtigkeit zu sprechen und von gerechten sozialen For-
derungen des Volkes, wenn in unserem Hause nicht einmal eine Spur
von einem Arbeiter zu finden ist und wir seine Probleme nur theore-
tisch 16sen wollen, ohne dafl es uns in unserem tiglichen Leben etwas
kostet. Es ist sinnlgs, daff wir immer wieder von der Liebe Gottes
sprechen, von der Liebe Gottes ... Agape, Agape, Agape. .., wenn
wir Kindern wie dem auf dem Bild nicht einmal die Brosel unserer
Mabhlzeit geben; es ist sinnlos, daf} die Kirche das Reich Gottes ver-
kiindigt, wenn sie nicht vermag, die Prestige- und Gewaltpolitik der
Welt abzulehnen in den Nationen, in denen sie predigt. Wenn wir so
fortfahren, bleibt nichts mehr, das die Kirche belebe, denn «So das
Salz dumm wird, womit soll man’s salzen? Es ist hinfort zu nichts
niitze, denn daff man es hinausschiitte und lasse es die Leute zertreten.»

Wir sind nun soweit: entweder lehnt sich die Kirche gegen alle
ungerechten Methoden dieser Welt auf und ist bereit, die Folgen ihres
Widerstandes zu tragen, oder kein Fund der Theologie und keine
Phantasie im Aktivismus werden sie vom Untergang retten. Es wird
ihr nichts mehr bleiben (und fiir uns wird es zu spit sein), als zu war-
ten, daf} das Evangelium ihr wieder von chinesischen, indischen oder
afrikanischen Missionaren verkiindigt wird, von diesen neuen Keimen,
die aus dieser Erde hervorbrechen, die unsere christliche Zivilisation
getreten und zerstért hat. Tullio Vinay



	Übereinstimmung der Tat mit dem Glauben

