
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 54 (1960)

Heft: 1

Artikel: Übereinstimmung der Tat mit dem Glauben

Autor: Vinay, Tullio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


y/
/

Übereinstimmung der Tat mit dem Glauben

Auf meinem Tisch steht das Bild eines kleinen Mädchens, das so

mager und abgezehrt ist, daß es eher einem Skelett gleicht, das Bild
eines unbeschreiblichen Leidens. Hunger und Mangel an allem haben
es in einen solchen Zustand versetzt. Tausende und Millionen solcher
Geschöpfe sterben jeden Tag und jede Nacht auf den Straßen und
in den Gräben in Indien und in vielen anderen Ländern, weil es ihnen
am Allernötigsten fehlt. Aber in dem obengenannten Bild sind es die
Augen, die einem am meisten beeindrucken : sie schauen einen an, sie

klagen nicht an, sie richten auch nicht, sie bitten nicht einmal um
Erbarmen. Sie fragen; fragen, wie so viele Kinder fragen, wenn sie
wirklich Kinder sind : «Warum?».

Vor diesem kleinen Geschöpf können auch wir nicht anders als

uns fragen: «warum?» Warum verwenden die Nationen all ihre
Kräfte und ihre wissenschaftlichen Entdeckungen, um zu zerstören
oder um Zerstörung zu bereiten, wenn sie doch diesen Kindern Brot
und Hilfe geben und ihnen eine Zukunft bereiten könnten? Warum
wird die Produktionskraft unserer Welt nicht dazu verwendet, um das
Leiden von Millionen und Millionen von Menschen zu lindern durch
eine bessere Verteilung der Reichtümer? Warum wird auf der einen Seite
der Reichtum vergeudet und auf der anderen gibt man diesen Kindern
nicht einmal die Brosamen, die sie vom Tode retten würden? Aber
wichtiger als alles und vor allem, warum erkennt die Kirche in diesen
«Geringsten» nicht den Herrn, der sie besucht, den Herrn, der Durst
und Hunger hat, der unter der Ungerechtigkeit seufzt, der wieder
stirbt, gekreuzigt von dieser Welt, die ihn nicht aufnimmt, unter ihrem
schuldigen Schweigen, d. h. von uns allen?

Von dem «Warum?» dieses Hungers sterbenden Kindes geht ein
Gericht über uns alle aus, über unsere moderne Gesellschaft, über
unsere Kirche. Unsere Zivilisation wird verurteilt, unser Christentum
endgültig für nichtig erklärt, denn es ist sinnlos, daß wir die Wiederkunft

Christi erwarten, wenn wir ihm nicht dienen wollen und können,

wo er uns entgegenkommt und um ein Stück Brot bittet.
Aber dies alles führt uns dazu, daß wir unsere christlichen Kirchen

Europas etwas näher betrachten. Kein bewußter Gläubiger kann
übersehen, daß die Kirche heute eine Glaubenskrise durchmacht wie seit
langem nicht mehr. Es scheint, daß wir in der Zeit leben, in der «die
Liebe in vielen erkalten wird». Wohl bezieht Christus dieses Wort auf
das Ende der Welt und uns ist nicht erlaubt, unser geschichtliches
Zeitalter in seine Pläne einzureihen, denn «die Zeit und die Stunde
kennt allein der Vater», aber es ist auch wahr, daß wir wohl erkennen
müssen, daß die «Liebe», d. h. der in den Taten lebendige Glaube,

1



überall fehlt und daß uns alle eine allgemeine Lauheit ergriffen hat.
Eine allgemeine Atmosphäre der Apathie und der Losgelöstheit von
unserer christlichen Berufung erstickt und überwindet uns. Bei uns in
Europa gibt es keinen Pfarrer oder bewußten Laien, der nicht alles
versucht, um seiner Kirche neues Leben einzuhauchen, mit neuen und
alten Methoden, manchmal unter Zustimmung, meist jedoch unter
Ablehnung der Gemeinde. Man sucht nach den verschiedensten Wegen.

Man analysiert die Lage, man stellt Umfragen an, man weist auf
Heilmittel hin. Die Theologie hat ernste Forschungen unternommen,
die Laien geben ihr Letztes, um sich unter den verschiedensten
Aktivitäten aufzuteilen, die Jugendorganisationen gehen von einem
Versuch zum andern über, ökumenische Tagungen, Kongresse, Lager,
Gemeinschaftsversuche jeder Weg wird versucht, und doch bleibt
das Bewußtsein, daß nichts von alledem durchdringt, daß die
Atmosphäre der Krise uns immer mehr ergreift, uns das Vertrauen raubt,
jede Tat sinnlos erscheinen läßt, jedes Unternehmen hoffnungslos. Die
Kirchen reagieren nicht, die Welt hört nicht, die Jugend der einen und
der anderen ist mehr denn je abgelenkt. Und wer denkt, viel zu tun,
bringt doch, trotz seiner Sicherheit, nichts mehr als einen Pfiff im
Getöse eines Sturmes hervor. Wie oft ist über die jetzige Lage der
Kirchen diskutiert worden, wieviele Entschlüsse sind gefaßt worden

Aber dann?
Aber durch seine Frage führt mich dieses kleine Mädchen in seiner

äußersten Abzehrung zu einer Antwort, von deren Gültigkeit ich
heute mehr denn je überzeugt bin.

Die Kirche hat ihre Fähigkeit zu glauben und daher zu handeln
heute verloren, denn sie hat nicht vermocht, der Lehre Christi in der
Welt, in der sie lebt, wirklich treu zu leben. Sie hat damit begonnen
zu sagen, daß dieses oder jenes Wort des Herrn in der menschlichen
Gesellschaft, wie sie heute ist, nicht mehr befolgt werden kann; und
sie ist von einem Kompromiß zum anderen gegangen, soweit, bis sie
selbst die bestehende Gesellschaft als Ausdruck einer christlichen
Zivilisation verteidigt hat. Aus Vorsicht hat sie den Schwachen nicht
verteidigt, aus Gleichgültigkeit hat sieden Hungrigen kein Brot verschafft;
sie hat nicht ihr «Nein» zum Krieg gesprochen, weil dies in einer Welt
wie der unseren nicht möglich ist; sie hat weiter Rassen- und
Klassenunterschiede gebilligt um der Ordnung willen; usw Aber auf dieser

schiefen Ebene ist sie so weit gegangen, daß die Gültigkeit
des Evangeliums für das Leben selbst in Frage gestellt ist und sie ihr
Vertrauen auf eine wirksame Tat Gottes verloren hat. Alles andere
versteht sich von selbst. Wie müssen wir doch Indien bewundern, wo
Gandhi mit seiner kleinen Schar von Anhängern, die in Übereinstimmung

mit ihrer Botschaft der Versöhnung und der Gewaltlosigkeit
lebte, die Macht des Britischen Weltreiches gestürzt hat, und das



heute als freie Nation dieselbe Politik der Gewaltlosigkeit und der
Versöhnung fortsetzt, während wir europäische Christen weiter
behaupten, daß das nicht möglich ist, und es vorziehen, das Kreuz mit
der Atombombe zu verteidigen Und doch haben wir in Christus mehr
als eine Friedensbotschaft. wir haben einen lebendigen Herrn, der
die Brote vermehrt und aus einem Senfkorn einen Baum wachsen läßt,
in dessen Laub zahlreiche Geschöpfe Gottes Herberge finden
Aber wenn wir unserem Glauben nicht treu sind, was wollen wir von
unseren Taten erwarten?

Der Mangel an Glaubenskonsequenz ist im Begriffe die Demokratie

zu zerstören (man hat es in Frankreich erfahren : das Volk
achtet nicht mehr auf die Parteien, denn diese trachten mehr nach der
Ergreifung der Macht und nach den Interessen ihrer Vertreter als
nach der Verteidigung des Volkes, den vorgelegten Programmen
entsprechend. Der Mangel an Glaubenskonsequenz macht unsere Bildung
zunichte, denn so losgelöst von der Tat kann sie unsere Gesellschaft
nicht mehr wirklich erreichen. Der Mangel an Übereinstimmung
zwischen Glauben und Leben führt die Kirche in eine solche Lage, daß
in absehbarer Zeit nach deren Existenzberechtigung gefragt werden
wird. Und nicht wenige haben sich diese Frage schon gestellt. Solange
es Zeit ist, d. h. solange das Wort der Barmherzigkeit Gottes verkündigt

wird, bleibt uns heute nur ein Weg: das Evangelium in unserem

Leben zu verwirklichen mit äußerstem Ernst und ohne Kompromisse,

um zu Christus «Ja» sagen zu können und «Nein» zu allem,
was in Geist und Wort seinem Evangelium widerspricht; dies im
wirtschaftlichen und politischen Leben verwirklichen, um gegen die
Wiederaufrüstung, die in todbringenden Waffen das Brot des Volkes
aufbraucht, aufzustehen; gegen jeden Krieg, dessen Früchte jeder kennt;
gegen jede Klassen-, Rassen- oder Denominationstrennung; gegen
jede soziale Ungerechtigkeit. Auf der anderen Seite ein «Ja» zu all den
Entspannungskräften; ein unbedingtes «Ja» zu all dem, was geschieht,
um den Hungernden Brot und Schulen zu geben; «Ja» zu all denen,
die so oder so Liebe und Versöhnung predigen. Dann werden auch
Worte wie «Gnade» und «Sündenvergebung» einen Sinn erhalten
und dann wird auch das Warten auf das Kommen des Reiches Gottes
nicht heuchlerische Sektiererei sein, die uns von den anderen trennt,
sondern Sehnsucht, wahres Seufzen von uns und der ganzen Schöpfung

Gottes, die «sich sehnt und immerdar ängstet». Einstein sagte,
daß, wenn zwei Prozent der Einberufenen den Militärdienst verweigerten,

die Kriege aus Mangel an Kämpfern verschwinden würden;
wir können hinzufügen «wenn zwei Prozent der Christen ihrem Glauben

entsprechend leben wollten, wäre die Kirche nicht so unfähig, der
Welt ein Wort der Erlösung zu verkündigen»

Und nun ein Wort an euch, liebe Freunde von Agape! Agape ist



nach dem Kriege entstanden aus einem Bedürfnis, mit der Botschaft
des Evangeliums in Übereinstimmung zu leben. Es war wie eine
Glocke, die mit ihrem Geläute die Jugend aus aller Welt zusammengerufen

hat. Aber der Ruf zu einem konsequenten Glaubensleben ist
nicht minder wahr für uns. Ja, Agape, das als Werk sehr gewachsen
ist, kann seinen wahren Sinn in diesem Moment auf anderen Wegen
verlieren. Es kann aber auch mit Gottes Hilfe einen wirksamen Beitrag
der Berufung und des Dienstes erweisen. Agape wird aber keinesfalls
ein Recht haben zu bestehen, wenn wir nicht vermögen, die Lehre
des Evangeliums in völliger Übereinstimmung damit in unser Leben zu
tragen: gleich ob wir das Gespräch in einem politischen Kreis beginnen,

oder in einem kirchlichen Milieu, oder in einem Lager, oder ob
wir uns in der Schule oder an unserem Arbeitsplatz befinden, in
diesem oder in jenem Weltteil. Agape wird seine Aufgabe haben, nur
wenn wir, die wir uns auf unsere Erfahrungen hier berufen, bis ins
Innerste Christen sein werden. Wenn man uns anklagen will, so ist es

besser, man klage uns des Fanatismus an als der Nicht-Ubereinstim-
mung zwischen Glauben und Tat, der Schwärmerei als des Mangels
an Ausdruckskraft, denn die Kirche leidet eben unter diesem Mangel
an Ausdruckskraft und nicht an ihrem Übereifer. Es ist sinnlos, von
sozialer Gerechtigkeit zu sprechen und von gerechten sozialen
Forderungen des Volkes, wenn in unserem Hause nicht einmal eine Spur
von einem Arbeiter zu finden ist und wir seine Probleme nur theoretisch

lösen wollen, ohne daß es uns in unserem täglichen Leben etwas
kostet. Es ist sinnlqs, daß wir immer wieder von der Liebe Gottes
sprechen, von der Liebe Gottes Agape, Agape, Agape wenn
wir Kindern wie dem auf dem Bild nicht einmal die Brösel unserer
Mahlzeit geben; es ist sinnlos, daß die Kirche das Reich Gottes
verkündigt, wenn sie nicht vermag, die Prestige- und Gewaltpolitik der
Welt abzulehnen in den Nationen, in denen sie predigt. Wenn wir so
fortfahren, bleibt nichts mehr, das die Kirche belebe, denn «So das
Salz dumm wird, womit soll man's salzen? Es ist hinfort zu nichts
nütze, denn daß man es hinausschütte und lasse es die Leute zertreten.»

Wir sind nun soweit: entweder lehnt sich die Kirche gegen alle
ungerechten Methoden dieser Welt auf und ist bereit, die Folgen ihres
Widerstandes zu tragen, oder kein Fund der Theologie und keine
Phantasie im Aktivismus werden sie vom Untergang retten. Es wird
ihr nichts mehr bleiben (und für uns wird es zu spät sein), als zu warten,

daß das Evangelium ihr wieder von chinesischen, indischen oder
afrikanischen Missionaren verkündigt wird, von diesen neuen Keimen,
die aus dieser Erde hervorbrechen, die unsere christliche Zivilisation
getreten und zerstört hat. 7utUo yinay


	Übereinstimmung der Tat mit dem Glauben

