
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 53 (1959)

Heft: 11

Artikel: Die Wahrheit (Matth. 5, 33-37)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wahrheit
Matth. 5, 33-37

Die Wahrheit ist eine unbedingte und unendliche Verpflichtung;
sie ist so unbedingt und unendlich wie Gott selbst.

Wir sollen vor Gott ganz und gar die Wahrheit reden und sein,
die Wahrheit aber ist klar und einfach.

Man kann so sein von dort aus, von wo auch die Forderung
kommt: von Gott dem Herrn und Vater,- er macht wahr und gibt die
Kraft, der Wahrheit zu gehorchen.

Man muß überall wahr sein. Aber die Art, wie die Wahrheit
angebracht wird, muß auh wahr sein. Sie ist aber nur wahr, wenn sie
verstanden und geheiligt wird. Sie darf nicht angeworfen werden. Sie
wird gelegentlich durch Verschweigen mehr geehrt als durch Aussprechen.

Und sie muß immer mit der Liebe verbunden sein, aus der Liebe
fließen. Es gibt keine Wahrheit ohne Liebe. Aber freilich auch keine
Liebe ohne Wahrheit. Kurz, das Wesen der Wahrheit muß, vor dem
heiligen Gott und gütigen Vater überall sein, aber in der Torrn ihrer
Anbringung waltet Gottes Freiheit. Die Wahrheit ist nie eine starre
Schablone, sondern eine lebendige Macht; sie ist nie ein fertiges
Rezept, sondern eine stets neu zu findende Einstellung des ganzen Menschen

durch das Wort und durch die Tat - ganz besonders durch die
Tat.

Es kommt in der Übung der Wahrheit nicht bloß auf das einzelne
Wort und die einzelne Tat an, sondern auf die ganze Haltung und
Einstellung. Wir sollen nicht nur in bestimmten Fällen die Wahrheit
sagen und tun, sondern sollen wahr sein, in allen Reden und allem
Tun. Das ist zunächst schwer, obschon auf die Länge die Wahrheit
immer das Leichteste ist. Aber es ist so: Wir sollen wahr sein nicht
nur im Reden, sondern auch im Tun, und zwar in allem Reden und
Tun. Unsere ganze Existenz muß wahr sein. Wir dürfen keine
unwahren, zweideutigen Situationen dulden. Die Wahrheit ist unteilbar.
Sie will uns ganz, wie Gott, der die Wahrheit ist, uns ganz will. Darum

dürfen wir nicht sagen, wir seien wahr, weil wir in bestimmten
Fällen nicht lügen. Darum ist unsere Wahrheit nie etwas Tertiges, sie
ist ein Streben, ein Trahten, ein Kampf. Damit ist aber auch alle
Selbstgerechtigkeit aufgehoben; denn es ist unmöglich, das Gebot der
Wahrheit ganz zu erfüllen, wir bleiben hinter der Unendlichkeit der
Wahrheit immer unendlich zurück.

Das ist drückend, aber nur als Gesefe. Nicht als Evangelium. Denn
hier heißt es : «Selig sind, die da hungern und dürsten nach der
Gerechtigkeit, denn sie sollen satt werden.» Zur Gerechtigkeit des
Reiches aber gehört vor allem die Wahrheit. Wir sollen satt werden
dadurch, daß wir Gott haben, den Herrn und Vater, und in ihm die
ganze Wahrheit, die unbedingte, die unendliche. Ist das nicht frohe

293



Botschaft? Ist das nicht Erlösung von allem unwahren und damit
unfreien, knechtenden Wesen?

Das Gebot «Du sollst nicht lügen» ist auch insofern zu enge, weil
es, als Gesefe, bloß negativ ist. Von Gott her aber, dem Herrn und
Vater, vom Unbedingten und Unendlichen her, kommt das Gebot:
«Dm sollst niht bloß die Wahrheit sagen, statt die Unwahrheit,
sondern du sollst die Wahrheit sagen, das bedeutet : Du sollst die
Wahrheit anerkennen, wo sie dir begegnet, weil dir dann Gott begegnet.

Du sollst die Wahrheit bekennen, wo es nötig ist. Du sollst der
Wahrheit gehorhen im Reden und im Tun, ohne Rücksicht auf die
Folgen. Wenn du das nicht tust, bist du nicht wahr - lügst du. Diese
Lüge führt vom bloßen Schweigen und Zusehen über die Verleugnung
durch Wort und Tat bis zum Verrat, von den fliehenden Jüngern
über das «Ich kenne den Mann nicht» des Petrus bis zu Judas; das
Sagen der Wahrheit aber, das Anerkennen, Bekennen, Gehorchen
führt auf dem Wege der Nachfolge bis zu Christus selbst. Aber
vielleicht zu seinem Kreuze! Martyrium heißt ja Wahrheitszeugnis.
Wer Gott und seinem Reiche dienen will, muß auch dazu bereit sein.
Es ist das Schönste, was es gibt; es ist die Krone des Lebens.

Die Wahrheit muß immer der Liebe dienen. Aber auch die Liebe
der Wahrheit. Gott, der Herr und Vater, ist die Wahrheit und die
Liebe. Wer richtig, in seinem Namen und seinem Geiste, der Wahrheit

dient, der dient auch der Liebe. Wer aus falscher Liebe die Wahrheit

verleugnet, der zerstört auch die Liebe. Die Liebe ist die Speise
der Menschen, aber die Wahrheit das Salz dieser Speise.

Rechtes Schweigen ist nur die andere Seite des rechten Redens,
rechtes Nichttun nur die andere Seite des rechten Tuns. Die Wahrheit
ist ein Heiligtum; hütet es wohl! Aber sie lebt zulefet doch nicht vom
Schweigen und Nichttun, sondern vom Reden und Tun. Eine
Überzeugung und Gesinnung, die sich nicht auch nach außen kund tut,
wird schwach, sie verwelkt und erstickt zulefet in sich selbst, wie sie

umgekehrt durch das Bekenntnis sich verstärkt und vermehrt. Darum
ist das freie Wort für das Gewissen des einzelnen wie für die
Gemeinschaft so notwendig wie der Sauerstoff für das Leben.

Wo zu reden ist und wo zu schweigen, das sagt uns des Vaters
Geist (Matth. 10, 19-20). Nur eins ist nie zu vergessen: Auch Schweigen

und Nichttun muß ein Bekennen sein, darf nicht wie ein
Ausweichen sein, wie Verleugnen oder gar wie Verrat. Es muß so schwer
sein wie Reden und Tun.

Es gibt Menschen, die meinen, die Wahrheitspflicht sei damit
erschöpft, wenn man da, wo es drauf ankommt, die Wahrheit sage und
nicht die Unwahrheit, wo man in allem Aussagen und allem Tun es

mit der Wahrheit genau nehme. Sie sind treu gegen dieses einzelne
Wahrheitsgebot. Aber sie verkennen die Wahrheit als Qanzes. Sie
sehen sie nicht, suchen sie nicht, eifern nicht für sie, legen nicht Zeugnis

für sie ab, erkennen sie bei andern nicht. Sie stehen nicht im tota-

294



len Wahrheitsdienst. Mit andern Worten: Sie vertreten wohl die
kleine Wahrheit, aber nicht die große. Andere mag es geben, welche
die große anerkennen und üben, aber die kleine vernachlässigen. Das
ist zwar ein geringerer Fehler, der mit einer Tugend zusammenhängt,
aber doch ein Fehler. Die große und die kleine Wahrheit gehören
zusammen. Die kleine soll aus der großen fließen und soll umgekehrt
diese stüfeen. «Denn wenn ihr nicht im Kleinen treu seid, wie kann
euch das Große anvertraut werden?» (Luk. 16,10.) Aber meinet auch
nicht, daß ihr wahr sein könnt, wenn ihr nur im Kleinen die Wahrheit
ehrt und übt

Wenn die Wahrheit unendlich ist wie Gott selbst, so folgt daraus,
daß wir sie nie bloß haben, sondern immer auch suhen müssen, so
wie wir ja auch Qott nie bloß haben, sondern immer auch suchen
müssen. Es gilt auch hier das Gesefe der Armut. Wir dürfen nie meinen,

wir hätten die ganze Wahrheit, sondern müssen stets offen sein
für Gottes größere Wahrheit, müssen nach ihr hungern und dürsten
und reines Herzens sein, auf daß wir Gott schauen. Wir müssen sie
auch in allem Irrtum noch zu erkennen trachten. Wir müssen sie auch
beim Gegner anerkennen, das heißt Gott, den Herrn und Vater,
anerkennen, der auch mit ihm zu tun hat.

Diese Einstellung aber hat gewaltig revolutionäre Folgen. Sie
schließt auch auf dieser Linie alle Selbstgerechtigkeit aus. Sie schließt
die Orthodoxie aus, weil sie über alle Dogmen hinausgeht, die Gottes
Wahrheit in Formein fassen wollen; aber sie schließt auch den bloßen
Gegensafe zur Orthodoxie, wenn er auch zum Dogma wird, aus. Sie
schließt auch allen Doktrinarismus aus; denn Gott ist größer als alle
Doktrinen und seien es die schönsten. Sie überbietet alle bloßen
Ismen, heißen sie auch Pazifismus, Sozialismus, Kommunismus,
Anarchismus, Antimilitarismus, Vegetarismus und so fort: der Bürger
des Reiches lebt aus Gottes Freiheit, nicht aus menschlichen Theorien,
die eben immer Menschensafeungen sind. Sie verhindert allen Tanatis-
mus, der wirklich solcher ist. Gott ist auch größer als unser Herz, nicht
nur größer als unser Verstand. Es ist damit aber auch alle Knechtschaft

der Tradition überwunden. Die Wahrheit des lebendigen Gottes
durchbricht den Bann des Gewesenen für das Kommende, des Seienden

für das Seinsollende. Der Prophet tritt in seinem Namen dem
Priester entgegen. Gott macht das Herz groß und gibt ein Auge, das
weit sieht. Er gibt der Wahrheit die Größe und Freiheit, die Jesus
hat und ist.

Von Gott aus kommt auch die Unerbittlichkeit der Wahrheit, die
Unbedingtheit der Wahrheit, die Schärfe der Wahrheit. Geduld und
Strenge, Verständnis und Gericht, Weite und Schärfe gehören zusammen;

sie fließen alle aus Gott, dem Vater und dem Herrn. Was die
Menschen gesefelich, verstandesmäßig, schablonenhaft trennen, ist in
ihm eins, ist die polare Art und Bewegung seiner Wahrheit.

295



Das alles ist nur ein Hinweis auf diesen Teil der neuen Gerechtigkeit:

die Wahrheit im Sinne Jesu. Dieses Prinzip ist weit wie der
Himmel und tief wie das Meer - es ist nicht nur größer als unser
Herz, sondern auch größer als unsere Gedanken.

Gott der Lebendige, der Heilige, der Unendliche und Unbedingte,
nicht irgendein Gesefe oder eine instanz des Gesefees, das ist die
Quelle der Wahrheit. Aus Leonhard Ragaz, Die Bergpredigt Jesu

Eine Stimme ist uns voll heiligen Geistes,
Es gibt ein Denken, Reden und Tun,
Als ob du vor Gottes Angesicht ständest.
Da hast du selige Ewigkeit,
Und Himmel und Erde liegen dir zu Füßen.

Höre auf diese Stimme,
Rede, was sie dir eingibt; tue, was sie gebietet,
Und dein Denken ist Wahrheit.
Aber das wisse: der Wahrheit pochendes Herz ist Gott.

Ja, Gott, du bist das Rufen dieser Stimme,
Du, der Gleiche innen und außen,
Um mich die Erde erschaffend,
Sie schmückend mit lieblichen Fluren.
Du fragst nur: ist es gut? und dann gibts du ihm Sein.

Darin scheidet der Bessere sich vom Bösen,
Daß er auf die Stimme hört.
Hier ist der Kreuzweg der Geister,
Nichts gilt da Armut, nichts Reichtum und Macht.
Hilf dem Guten, zertritt das Böse.

Denn die Stimme,
Dieses heiligen Geistes Stimme lügt nicht.
Und wenn sie das Böse um sich sieht,
Spricht sie ein donnerndes: Nein!

Denn einst, da wird sie die lodernde Flamme sein,
Wo alle Wirklichkeit Wahrheit wird.
Dann wird sie scheiden das Bessere vom Bösen,
Verbrennen wird sie und leuchtend erheben.
Heut mahnt sie noch gütig -
O höret!

Zarathustra

296


	Die Wahrheit (Matth. 5, 33-37)

