
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 53 (1959)

Heft: 9

Artikel: Zu einem Aufsatz über Leonhard Ragaz

Autor: Susman, Margarete

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


jene Macht des Sinnes zu schauen, die uns da deutlich wird, wo der
Mensch als das Wesen erscheint, das, in sich selbst zur Entscheidung
gerufen, der Verheißung begegnet und sich darin als das geheiligte
Wesen erkennt, dem ewiges Ziel gezeigt und Ewigkeit verheißen ist.

Aus: Emil Fuchs «Christliche und marxistische Ethik»,
Koehler & Amelang, Leipzig 1958.

Zu einem Aufsatz über Leonhard Ragaz
Im Sinne der Verfasserin entnehmen wir der «Zürichsee-Zeitung» vom 5. August

1959 nachstehende Erwiderung auf den Artikel von Walter Nigg.

Schon am 16. Mai 1959 ist in der «Zürichseezeitung» ein Aufsatz
von Walter Nigg «Die Tragik im Leben von Leonhard Ragaz»
erschienen, der mir leider erst jetzt in die Hände gekommen ist. Ich
glaube, daß es auch heute noch nicht zu spät ist, ein Wort darauf
zu erwidern, das unbedingt gesagt werden muß.

Ich erinnere mich an einen Aufsatz von Ludwig Köhler in der
«NZZ» nach dem Tode von Ragaz. Er, ein langjähriger Freund von
Ragaz, hat ihn in diesem Aufsatz keineswegs geschont. Dennoch hat
er sich am Ende vor ihm als vor einem großen Menschen verneigt.

Wenn dies bei Nigg nicht der Fall ist, so mag es vor allem daran
liegen, daß er Ragaz nicht persönlich gekannt und von seinen Schriften

nur einige wenige gelesen hat. Aber wir, die ihm im Leben
nahegestanden haben, möchten uns die Größe, die Tiefe und das Schöpferische

seines Wesens bewahren.
Es liegt nach meiner Überzeugung der ganzen Arbeit des sonst so

fein- und scharfsinnigen Nigg ein Mißverständnis zugrunde. Er geht
aus von der Besprechung zweier Arbeiten von Andreas Lindt und
Markus Mattmüller, in denen die Ehrfurcht vor der großen Gestalt
Ragaz gewahrt ist. Vielleicht hat aber gerade das unbedingte Ja dieser
beiden Schriften die Kritik des immer wachen Nigg hervorgerufen.
Vielleicht kann man auch zur Not begreifen, daß ein Religionsforscher
ganz anderer Art und Richtung dieser schrankenlosen Anerkennung
sich entgegengewendet hat.

Dennoch : war es nötig, war es sinnvoll, die Worte, die der Hausvater

des theologischen Alumneums über den jungen Studenten Ragaz
ins Hausbuch geschrieben hat, hier als maßgeblich anzuführen?
Gerade weil der junge Ragaz so eigentümlich und verschlossen war, war
doch noch jede Entwicklung seines Wesens möglich.

Gewiß war seine eigentliche Begabung nicht die spezifisch denkerische.

Dennoch hat er wahrhaft große Gedanken gehabt, die freilich
schon ihrer Art nach das bloß Denkerische überschritten. Man
braucht nur sein großes Bibelwerk, die herrliche Arbeit über die
Gleichnisse Jesu, oder die über Israel, Judentum und Christentum in
die Hand zu nehmen, um die Mächtigkeit seines Geistes zu spüren,

232



die freilich nicht im bloßen Verstand, sondern in einem unmittelbaren
Wissen um Leben und Tod, Schöpfung und Offenbarung, ihre letzten
Wurzeln hatte.

Selbstverständlich ist in dem, was Nigg hier sagt, auch manches
Richtige enthalten : er hat das gläubige Verhalten von Ragaz zum
Christentum klar gesehen und gewußt, daß in ihm der Christ das erste
war. Aber daß dem Christen «der Politiker auf dem Fuße folgte», daß
zwischen diesen beiden kein Spannungsverhältnis bestand, wird ihm
hier vorgeworfen. Und doch ist ja auch dies ein Zeichen, wie sehr
sein ganzes Sein und Wirken mit religiöser Wahrheit durchtränkt war.
Ja, gerade an dieser Stelle darf auch das Wort «prophetisch» fallen,
das Nigg als unangemessen verwirft. Die vollkommene Identifikation
mit der einem Menschen auferlegten Sache ist es ja, die die prophetische

Wahrheit von der nur erkenntnismäßigen trennt. Nur sieht in
der eigenen Zeit eine solche Identifikation anders aus als in der Ferne
der Geschichte und Vorgeschichte, und selbst ein tiefblickender Zeuge
sieht die Schlacken im Leben des Menschen, der ganz mit seiner
Botschaft eins ist, in der Gegenwart deutlicher, als es in der Vergangenheit

möglich ist. Menschen aber, die mit ihrer Botschaft identisch sind,
können nicht wie bloße Denker «in guten Treuen über ihre Probleme
diskutieren», und mir scheint gerade das, was Lindt in seiner Arbeit
ausgesprochen hat: daß Ragaz jede entgegengesetzte Meinung seiner
Nächsten als Verrat und Untreue empfunden hat, die prophetische
Art seiner Wahrheit zu bestätigen.

Immer ist mit einer solchen Auserwählung auch ein Negatives
verbunden. Die von Nigg so bitter gerügte Eitelkeit kann man Ragaz
vielleicht nicht ganz absprechen, aber es ist doch völlig unmöglich, hier
von einer «gespreizten Eitelkeit» zu reden. Eitelkeit — wenn man sie
überhaupt so bezeichnen darf — war bei Ragaz wie eine Wunde, weil
er an dem nicht vollkommenen Erfolg der ihm aufgegebenen Sache litt,
an dem übrigens, wie Nigg selbst es weiß, keineswegs allein Ragaz,
sondern auch die geschichtliche Lage die Schuld trug. Aber nirgends
fällt auch nur ein Wort über die tiefe Bescheidenheit, mit der Ragaz
sich allem unterordnete, was er als größer denn das Eigene empfand.

Deutlich sieht Nigg dann aber wieder, daß Ragaz seiner Sache
große Opfer gebracht hat, ja er sagt ausdrücklich: «Für die religiössoziale

Bewegung hat keiner mehr getan denn Ragaz.» Er erwähnt
auch, daß Ragaz seine Wohnung am Zürichberg und die Professur an
der Universität aufgegeben hat und in ein Quartier in Außersihl gezogen

ist, um unmittelbar auf die Arbeiter wirken zu können, und er
erkennt die ganze Größe und Bedeutsamkeit dieses doppelten Opfers
weitaus besser, als Köhler sie erkannte. Aber Nigg übersieht nicht den
ganzen Weg von Ragaz, der keineswegs nur Mißerfolge gehabt hat,
dem nicht nur als Münsterpfarrer in Basel, sondern auch während des
Ersten Weltkrieges ein ungemeiner Erfolg beschieden war.

Die realen dynamischen Kräfte, die Nigg für die Beeinflussung der

233



Arbeiter fordert, hat Ragaz ganz gewiß besessen. Aber es war — und
auch dies weiß Nigg — die geschichtliche Stunde selbst, die ihm den
Weg zu der damaligen Arbeiterschaft verschloß, die, rein marxistisch
geschult, eine religiöse Botschaft zu jener Zeit nicht aufnehmen konnte.

Daß Ragaz seinen Kampf für das Proletariat nicht als Politik,
sondern als Nachfolge verstand, auch das gehört zu der vollen Identifizierung

mit seiner Sache. Gewiß hatten die damaligen Arbeiter für diese
Botschaft taube Ohren; daß sie aber den «Genossen Ragaz» gelegentlich

als «Aushängeschild» benützten, zeigt doch, daß sie seine Bedeutung

und etwas von seiner Überlegenheit ahnten. Manche fanden sich
aber auch regelmäßig bei seinen Vorlesungen ein.

Und wie kann man die Worte vom Reich und dem lebendigen
Gott, die Ragaz vielleicht dieser Arbeiterschaft gegenüber wirklich zu
unvermittelt gebrauchte, gerade bei ihm für bloße Worte halten? In
ihnen lag die ganze Gewalt einer aus dunklen Lebenstiefen ans Licht
drängenden Persönlichkeit. Sein leidenschaftliches Eintreten für den
Frieden der Völker, sein Ringen um eine erneuerte Schweiz, die ihm
so sehr am Herzen lag, sprechen eine ganz andere Sprache. Seine sehe-
risch-erhellenden, ganz vom Glauben geprägten politischen Aufsätze,
gerade auch während der beiden Weltkriege, werden von Nigg
überhaupt nicht erwähnt.

Unbestreitbar an dieser Kritik ist nur das eine, daß die letzte Arbeit
von Ragaz, seine Autobiographie «Mein Weg», die er schon in schwerer

Krankheit, in Hast und ohne die Korrektur noch lesen zu können,
hingeworfen hat, weit hinter all seinen anderen Arbeiten zurücksteht.
Wenn ich allein daran denke, mit welcher Lebendigkeit er einmal
mündlich seine Bündner Jugend beschrieben hat, die an das großartige
Buch von Renner «Der goldene Ring über Uri» erinnert, in dem die
uralten Sagen der Bergler auf einzige Weise mit dem Christentum
verschmolzen sind, so wird der ganze Unterschied zwischen den flüchtigen

Aufzeichnungen des Schwerkranken und der gelebten Wirklichkeit
seines Lebens klar. Gerade diese Erzählung seiner Jugend hat mir

viel von dem kraftvoll Leidenschaftlichen und oft wunderbar
Ursprünglichen seines Wesens erklärt.

Nigg kritisiert auch die religiös-soziale Bewegung, die von Ragaz
mitbegründet wurde, und er spricht die Schuld daran, daß sie ihr Ziel
nicht erreicht hat, paradoxerweise gerade dem Manne zu, der am meisten

für sie getan hat; darin sieht er die Tragik des Lebens von Ragaz.
Aber nicht Ragaz hat die Bewegung «in eine Sackgasse hineinmanövriert»,

geschweige denn daß er «zu ihrem Totengräber» geworden ist,
sondern es war ein geschichtliches Verhängnis, an dem mehrere
Menschen gemeinsam die Schuld trugen.

Nigg spricht auch von den vielen Spaltungen in der religiös-sozialen
Bewegung. Während des Lebens von Ragaz hat es keine solche

Spaltung gegeben. Freilich aber gegen das Ende seines Lebens eine
schwerwiegende Differenz zwischen ihm und seinen zwei nächsten

234



Mitarbeitern, die seine letzten Jahre verdüstert hat. Diese eine Differenz

war es auch, die nach der letzten, vielleicht großartigsten Rede

von Ragaz dann unmittelbar nach seinem Tode die Bewegung in der
Tiefe gespalten hat.

Es gibt jetzt zwei religiös-soziale Bewegungen, die beide sich im
Dienst von Blumhardt und Ragaz verstehen. Diese Spaltung ist bitter
zu beklagen, aber es ist unmöglich, die Schuld an ihr Ragaz aufzubürden.

Es ist im Kleinen dieselbe Spaltung, die heute im Großen die Welt
durchzieht.

So ist es unmöglich, bei dem, was die religiös-soziale Bewegung
heute noch vertritt, von «Sektiererei» zu sprechen, da diese Bewegung
auch heute wie einst um die geschichtlichen und politischen Entscheidungen

geht. Die wesentlich von Ragaz begründeten «Neuen Wege»,
die weiter die eine Seite der religiös-sozialen Bewegung vertreten, sind
gewiß nicht weniger lebendig, als sie in ihren Anfängen waren. Man
braucht nur das letzte Heft der «Neuen Wege» in die Hand zu
nehmen, um die Lebendigkeit und Aktualität der darin enthaltenen Arbeiten

zu sehen, um das Lebendige dieser ganz im Geiste von Ragaz gehaltenen

Problemstellungen zu erkennen. Daß dieser Zuschrift ein Erfolg
in weiteren Kreisen versagt geblieben ist, sagt sicher nichts über ihren
Wert oder Unwert aus. Der Erfolg ist ja immer ein zweifelhaftes
Kriterium — ganz gewiß in einer Zeit wie der unseren, die mit dämonischen

Kräften geladen ist, welche die Menschen entgegengesetzter
Richtungen nicht mehr dieselbe Sprache sprechen lassen. Auch die
Zeitschrift der anderen, uns zum Teil entgegengesetzten Gruppe, der
«Aufbau», bringt lebendige und interessante Beiträge.

Nigg betrachtet die religiös-soziale Bewegung trotz der großen
Namen ihrer Begründer: Kutter, Blumhardt, Ragaz, als gescheitert. Er
spricht dies Scheitern aus in der Frage der biblischen Männer bei
Jesaja: «Hüter, ist die Nacht bald hin?» Aber ist das nicht die Frage
jeder weltgeschichtlichen Stunde und erfolgt auf sie in einer unerlösten
Welt nicht immer wieder dieselbe mitternächtliche Antwort : «Kommt
ein anderes Mal und fragt wieder.» Margarete Susman

Zum Gedenken an Professor Franz Linhart
(7. Oktober 1882 bis 18. April 1959)

Der Name Linhart ist vielleicht nicht allen Lesern der «Neuen
Wege» bekannt, es ist aber das Verdienst von Linhart, daß wir in der
Tschechoslowakei die «Neuen Wege» kennen. Und das ganze Werk
und Schaffen von Leonhard Ragaz. Darum gedenken wir seiner in
Dankbarkeit als des Mannes, der sein Stück Verantwortung eines
gläubigen Christen für die Welt auf sich nahm.

Geboren in einer römisch-katholischen Familie in Mähren, blieb

235


	Zu einem Aufsatz über Leonhard Ragaz

