
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 53 (1959)

Heft: 9

Artikel: Evangelium und Wirklichkeitsgestaltung

Autor: Fuchs, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Evangelium und Wirklichkeitsgestaltung
Der Mensch ist ein «zoon politikon», ein gesellschaftliches Wesen.

Der einzelne Mensch kann weder materiell noch geistig außerhalb der
Gesellschaft existieren. Karl Marx spricht mit Recht davon, daß man
die Wirklichkeit begreifen muß vom Standpunkt der menschlichen
Gesellschaft oder des «vergesellschafteten Menschen» aus.

«Der Bien», der Bienenstock, ist auch ein gesellschaftliches Wesen,-
keine einzelne Biene kann sich aus ihm lösen. Sie geht sofort zugrunde.
Aber zwischen ihr und dem Menschen, zwischen Bienenstock und
menschlicher Gesellschaft sind Unterschiede :

Der Mensch entwickelt diese Gesellschaft weiter. Immer neue
Möglichkeiten der Gestaltung, der Arbeit, der Werkzeuge, der Methoden
findet er, und von ihnen aus wird auch das Wesen dieser Gesellschaft,
die Art, wie die einzelnen Menschen zusammengehören, umgebildet.

Der zweite Unterschied ist, daß der an diese Gesellschaft gefesselte
Mensch in tiefsten Gegensatz zu dieser Gesellschaft geraten kann. Er
kann sich in enttäuschtem Egoismus von ihr isolieren, ihr die Arbeit
leisten, durch die er seine Existenz verdient, darüber hinaus aber nur
sich selbst gehören — oder sogar um seines Egoismus willen die
Gesellschaft ausnutzen, schädigen, gefährden.

Im Gegensatz zur Biene muß der Mensch also innerlich an die
Gesellschaft gebunden sein. Er muß erkennen, was ihm diese Gesellschaft
bedeutet, muß lieben, was sie ihm bietet, muß sich innerlich, in eigener
Bestimmung, das heißt in Freiheit einordnen in ihr Wirken und Wollen,-

dann erst gehört er wirklich dazu.
Aber der Mensch kann gerade auch von seinem tiefsten Menschsein

aus in Gegensatz zur bestehenden Gesellschaft geraten, weil er
dies Menschsein in sich und anderen gefährdet und zertreten fühlt
durch das, was die Gesellschaft ist und tut. In einer solchen Situation
des Gegensatzes zwischen Mensch und Gesellschaft entstehen nun im
Geiste des Menschen neue Zielsetzungen, neue Ideen, die ihn schauen
lassen, was geschehen müßte, damit er sich wieder einordnen kann in
diese Gesellschaft, welche Formen er schaffen müßte, damit er ihr
wieder zugehören kann.

Hier ist nun der Punkt, wo Marxismus und Christentum das
Geschehen verschieden deuten. Beide werden zugeben können, zugeben
müssen, daß dieser Widerspruch immer wieder geschaffen wird von
den wirtschaftlichen Verhältnissen, den Produktionsverhältnissen und
ihrem Widerspruch zu den Produktivkräften. Entstehen nun aber auch
die vorausschauenden Ideen, die das revolutionäre Streben der
Menschen in Bewegung setzen, aus diesen wirtschaftlichen Verhältnissen?
Oder entstehen sie nicht vielmehr aus dem Menschen, der sich von
diesen Verhältnissen zerstört fühlt und nun Neubildungen der Gesellschaft

sucht, ausdenkt, schaut, in denen dies Zerstören seines Wesens
nicht mehr geschieht?

229



Hier sieht nun der Marxist das Schaffen der Materie. Sie schafft
in der Biene und hat sie so gebildet, daß sie dem Stock dient, und hat
mit ihr den Punkt erreicht, wo kein Weiterschaffen mehr möglich ist.
Und so schafft die Materie im Menschen, treibt durch seine
Erfindungsgabe neue Werkzeuge, neue Möglichkeiten, gewaltige Veränderungen

hervor und sucht durch diesen Menschen, durch sein Gehirn,
die Möglichkeiten, das Neue produktiv zu seinem und der ganzen
Gesellschaft Wohle neu zu gestalten. Auch die Ideen sind für den Marxisten

ein Stück des dialektischen Prozesses, in dem sich alles Geschehen
vollzieht. In diesem Prozeß sind wir die Werkzeuge der Materie, und
den Gesetzen dieses Prozesses sind wir Untertan; diese bestehen als
vom menschlichen Subjekt unabhängige Wirklichkeit, die wir Materie
nennen. Sie bildet uns und diese Gesellschaft, und sie ist es auch, die
durch uns die Gesellschaft weiterbildet.

Wir Christen haben keine Ursache, zu bestreiten, daß dieser
dialektische Prozeß sich so zwischen Basis und überbau vollzieht, daß
also alles Ethos der Gesellschaft entsteht als ein Antworten des
Menschen auf die Aufgaben, die ihm das fortschreitende Arbeitsleben in
seinen Nöten und Kämpfen stellt. Von ihm getrieben, muß er immer
neue, Menschsein tragende und fördernde Ordnungen erstreben, in
denen er als Mensch sich einordnen kann.

Aber wir glauben in diesem Ordnen und Sicheinordnen einen Vorgang

zu erkennen, in dem uns erst des Menschen Sein und Wesen
wirklich erschlossen wird. In diesem Vorgang wird sich nämlich der
Mensch dessen bewußt, daß er es selbst ist, der entscheiden kann, sich
dem Trieb seines Vorteils und Genusses hinzugeben oder dem zu
dienen, was mehr ist als er, der Gesellschaft. Und wie es der Mensch ist,
der in persönlicher Verantwortung entscheidet, so ist es für den Christen

nicht eine bloße aus der Materie geborene, das heißt durch eine
bestimmte Gesellschaftsordnung und deren Nöte bedingte Idee, der
gegenüber er sich zu entscheiden hat, sondern es ist ihm, dem persönlich

Entscheidenden, auch ein persönlicher Anruf, von dem er zur
Entscheidung aufgefordert wird, es ist der Ruf des persönlichen Gottes.

Dieser Ruf geht durch alles Menschsein von der Schöpfung her,
und er ist dem Menschen mitgegeben als das ewige Wort, durch das
Gott ihn und die Welt schuf.

Immer wieder hat dieser Ruf Gottes die Menschheit weitergetrieben.
Als sie in Sklaverei, in selbstzerstörender Üppigkeit, in egoistischer

Machtgier und Sinnlichkeit zu versinken drohte, hat der Ruf
Starke und Lebendige aufgerüttelt. Viele fühlten sich als Propheten
eines Gottes, andere nur als Staatsmänner und Denker. Aber sie weckten

die Leidenden und Gequälten zu neuer Schau und neuem Willen.
Natürlich war der vom Ruf Gottes getroffene Mensch gebunden

durch die Geschichte der Gesellschaft, in der er stand und die er
weiterentwickelte. Man kann nicht aus einem Zustand herausspringen in
den, den man wünscht. In langsamem Ringen und Gestalten von Stufe

230



zu Stufe nur kann das Neue erreicht werden. Immer wieder brechen
negative Kräfte in die Gestaltung ein. Und so steht eines Tages der
Mensch vor dem, was er gestaltet hat, und erkennt, daß es ihm nicht
gelungen ist, sein Sehnen zu erfüllen. Das Gewordene ist immer noch
nicht das, was er in jenen Entscheidungen und Einsätzen begehrt und
gewollt hat. Der Ruf Gottes, der ein heiliges Ziel in ihm geweckt hatte,
war nicht verwirklicht worden. Er war der Ruf zum Unbedingten,
zum Ganzen, zum Vollkommenen. Er war nicht mit den bestimmten
Forderungen einer bestimmten werdenden Gesellschaftsordnung
identisch, sondern er wies über sie hinaus. Er war nicht ein bloßer überbau

für die zukünftige, im Hoffen schon gegenwärtige Basis. Er war
nicht durch die gesetzmäßige Entwicklung der Materie bedingt. Aber
die Gestaltung, die sich im Gehorsam gegenüber diesem Ruf vollzog,
unterlag den Möglichkeiten, die die bisherige gesellschaftliche Entwicklung

in sich trug. Es konnte stets nur so viel verwirklicht werden, als
entsprechend den gesellschaftlichen Gesetzen möglich war. Hier ist es,
wo wir Christen die Tragik des Menschen sehen. In der Verheißung
leuchtet ihm ein heiliges Ziel seines Seins und seiner Gesellschaftsgestaltung.

Aber es ist dem Menschen nicht gegeben, dies Ziel in Reinheit

zu verwirklichen. Der Ruf, der ihn trifft, ist Ruf zum Unbedingten
und zum Vollkommenen. Die Gestaltung, die er schafft unter der

Wirkung des Rufes, ist immer von der menschlichen Sünde und
Unvollkommenheit mitbedingt, und deshalb gibt es kein Stehenbleiben
bei erreichtem Ziel; sondern sofort muß er weiterringen zu dem noch
Höheren, zu dem Ganzen, das ihm ahnend gezeigt ist und das er
nicht erreicht. So vollzieht sich das Leben des einzelnen. So vollzieht
sich das Leben der Menschheit. Es ist ein Ringen um das Geschaute.

Das, was als Verheißung über diesem Ringen steht und immer
wiederkehrt, ist das Evangelium, deutlich geworden in Jesus Christus.
Das, was die Menschen schaffen, wenn sie um eine neue Ordnung
ihrer Gemeinschaft und Arbeit ringen, ist immer wieder das Gesetz.
Sie glauben die fertige Gestaltung des Ersehnten zu haben und
verfestigen sie in Gesetzen und Ordnungen.

Dies Gesetz wird dann die Grundlage für alle, die das Bestehende
wollen und es deshalb als das Fertige idealisieren und zur höchsten
Autorität gestalten. Aber dies Gesetz trägt auch immer etwas von
jenen Energien in sich, die es schufen, und ruft deshalb immer wieder
den Willen wach, «es zu erfüllen», dem Ausdruck zu geben in Tat,
Leben, Gestaltung, was durch es hindurch und über es hinaus ruft.
Deshalb ist es auch immer die Macht, die das Bewußtsein der Sünde
weckt und Erzieher ist auf Christus, auf die Verheißung hin.

So erhebt sich uns über der Geschichte der Menschheit die gewaltige

Schau dessen, der diese Geschichte in Bewegung setzte und in sie
hinein jenes Wort legte, das als Verheißung sie ihrem Ziele zutreibt.

Dem allem steht der Marxismus mit dem Versuche gegenüber, dies
alles als Utopie zu sehen und die Vorgänge selbst zu erklären, ohne

231



jene Macht des Sinnes zu schauen, die uns da deutlich wird, wo der
Mensch als das Wesen erscheint, das, in sich selbst zur Entscheidung
gerufen, der Verheißung begegnet und sich darin als das geheiligte
Wesen erkennt, dem ewiges Ziel gezeigt und Ewigkeit verheißen ist.

Aus: Emil Fuchs «Christliche und marxistische Ethik»,
Koehler & Amelang, Leipzig 1958.

Zu einem Aufsatz über Leonhard Ragaz
Im Sinne der Verfasserin entnehmen wir der «Zürichsee-Zeitung» vom 5. August

1959 nachstehende Erwiderung auf den Artikel von Walter Nigg.

Schon am 16. Mai 1959 ist in der «Zürichseezeitung» ein Aufsatz
von Walter Nigg «Die Tragik im Leben von Leonhard Ragaz»
erschienen, der mir leider erst jetzt in die Hände gekommen ist. Ich
glaube, daß es auch heute noch nicht zu spät ist, ein Wort darauf
zu erwidern, das unbedingt gesagt werden muß.

Ich erinnere mich an einen Aufsatz von Ludwig Köhler in der
«NZZ» nach dem Tode von Ragaz. Er, ein langjähriger Freund von
Ragaz, hat ihn in diesem Aufsatz keineswegs geschont. Dennoch hat
er sich am Ende vor ihm als vor einem großen Menschen verneigt.

Wenn dies bei Nigg nicht der Fall ist, so mag es vor allem daran
liegen, daß er Ragaz nicht persönlich gekannt und von seinen Schriften

nur einige wenige gelesen hat. Aber wir, die ihm im Leben
nahegestanden haben, möchten uns die Größe, die Tiefe und das Schöpferische

seines Wesens bewahren.
Es liegt nach meiner Überzeugung der ganzen Arbeit des sonst so

fein- und scharfsinnigen Nigg ein Mißverständnis zugrunde. Er geht
aus von der Besprechung zweier Arbeiten von Andreas Lindt und
Markus Mattmüller, in denen die Ehrfurcht vor der großen Gestalt
Ragaz gewahrt ist. Vielleicht hat aber gerade das unbedingte Ja dieser
beiden Schriften die Kritik des immer wachen Nigg hervorgerufen.
Vielleicht kann man auch zur Not begreifen, daß ein Religionsforscher
ganz anderer Art und Richtung dieser schrankenlosen Anerkennung
sich entgegengewendet hat.

Dennoch : war es nötig, war es sinnvoll, die Worte, die der Hausvater

des theologischen Alumneums über den jungen Studenten Ragaz
ins Hausbuch geschrieben hat, hier als maßgeblich anzuführen?
Gerade weil der junge Ragaz so eigentümlich und verschlossen war, war
doch noch jede Entwicklung seines Wesens möglich.

Gewiß war seine eigentliche Begabung nicht die spezifisch denkerische.

Dennoch hat er wahrhaft große Gedanken gehabt, die freilich
schon ihrer Art nach das bloß Denkerische überschritten. Man
braucht nur sein großes Bibelwerk, die herrliche Arbeit über die
Gleichnisse Jesu, oder die über Israel, Judentum und Christentum in
die Hand zu nehmen, um die Mächtigkeit seines Geistes zu spüren,

232


	Evangelium und Wirklichkeitsgestaltung

