Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 53 (1959)

Heft: 9

Artikel: Evangelium und Wirklichkeitsgestaltung
Autor: Fuchs, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140372

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Evangelium und Wirklichkeitsgestaltung

Der Mensch ist ein «zoon politikon», ein gesellschaftliches Wesen.
Der einzelne Mensch kann weder materiell noch geistig auflerhalb der
Gesellschaft existieren. Karl Marx spricht mit Recht davon, dafl man
die Wirklichkeit begreifen muf} vom Standpunkt der menschlichen Ge-
sellschaft oder des «vergesellschafteten Menschen» aus.

«Der Bien», der Bienenstock, ist auch ein gesellschaftliches Wesen;
keine einzelne Biene kann sich aus ihm lésen. Sie geht sofort zugrunde.
Aber zwischen ihr und dem Menschen, zwischen Bienenstock und
menschlicher Gesellschaft sind Unterschiede:

Der Mensch entwickelt diese Gesellschaft weiter. Immer neue Mog-
lichkeiten der Gestaltung, der Arbeit, der Werkzeuge, der Methoden
findet er, und von ihnen aus wird auch das Wesen dieser Gesellschaft,
die Art, wie die einzelnen Menschen zusammengehoren, umgebildet.

Der zweite Unterschied ist, daf8 der an diese Gesellschaft gefesselte
Mensch in tiefsten Gegensatz zu dieser Gesellschaft geraten kann. Er
kann sich in enttiuschtem Egoismus von ihr isolieren, ihr die Arbeit
leisten, durch die er seine Existenz verdient, dariiber hinaus aber nur
sich selbst gehéren — oder sogar um seines Egoismus willen die Ge-
sellschaft ausnutzen, schidigen, gefihrden.

Im Gegensatz zur Biene mufd der Mensch also innerlich an die Ge-
sellschaft gebunden sein. Er muf erkennen, was ihm diese Gesellschaft
bedeutet, muf3 lieben, was sie ihm bietet, muf3 sich innerlich, in eigener
Bestimmung, das heifdt in Freiheit einordnen in ihr Wirken und Wol-
len; dann erst gehort er wirklich dazu.

Aber der Mensch kann gerade auch von seinem tiefsten Mensch-
sein aus in ‘Gegensatz zur bestehenden Gesellschaft geraten, weil er
dies Menschsein in sich und anderen gefihrdet und zertreten fiihlt
durch das, was die Gesellschaft ist und tut. In einer solchen Situation
des Gegensatzes zwischen Mensch und Gesellschaft entstehen nun im
Geiste des Menschen neue Zielsetzungen, neue Ideen, die ihn schauen
lassen, was geschehen miifite, damit er sich wieder einordnen kann in
diese Gesellschaft, welche Formen er schaffen miifite, damit er ihr
wieder zugehoren kann.

Hier ist nun der Punkt, wo Marxismus und Christentum das Ge-
schehen verschieden deuten. Beide werden zugeben kénnen, zugeben
miissen, daf} dieser Widerspruch immer wieder geschaffen wird von
den wirtschaftlichen Verhiltnissen, den Produktionsverhiltnissen und
threm Widerspruch zu den Produktivkriften. Entstehen nun aber auch
die vorausschauenden Ideen, die das revolutionire Streben der Men-
schen in Bewegung setzen, aus diesen wirtschaftlichen Verhiltnissen?
Oder entstehen sie nicht vielmehr aus dem Menschen, der sich von
diesen Verhiltnissen zerstort fithlt und nun Neubildungen der Gesell-
schaft sucht, ausdenkt, schaut, in denen dies Zerstoren seines Wesens
nicht mehr geschieht? :

229



- Hier sieht nun der Marxist das Schaffen der Materie. Sie schafft
in der Biene und hat sie so gebildet, daf3 sie dem Stock dient, und hat
mit ihr den Punkt erreicht, wo kein Weiterschaffen mehr méglich ist.
Und so schafft die Materie im Menschen, treibt durch seine Erfin-
dungsgabe neue Werkzeuge, neue Moglichkeiten, gewaltige Verinde-
rungen hervor und sucht durch diesen Menschen, durch sein Gehirn,
die Moglichkeiten, das Neue produktiv zu seinem und der ganzen Ge-
sellschaft Wohle neu zu gestalten. Auch die Ideen sind fiir den Marxi-
sten ein Stiick des dialektischen Prozesses, in dem sich alles Geschehen
vollzieht. In diesem Prozefl sind wir die Werkzeuge der Materie, und
den Gesetzen dieses Prozesses sind wir untertan; diese bestehen als
vom menschlichen Subjekt unabhingige Wirklichkeit, die wir Materie
nennen. Sie bildet uns und diese Gesellschaft, und sie ist es auch, die
durch uns die Gesellschaft weiterbildet.

Wir Christen haben keine Ursache, zu bestreiten, daf} dieser dia-
lektische Prozefd sich so zwischen Basis und Uberbau vollzieht, daf3
also alles Ethos der Gesellschaft entsteht als ein Antworten des Men-
schen auf die Aufgaben, die ihm das fortschreitende Arbeitsleben in
seinen Noten und Kédmpfen stellt. Von ihm getrieben, muf} er immer
neue, Menschsein tragende und férdernde Ordnungen erstreben, in
denen er als Mensch sich einordnen kann.

Aber wir glauben in diesem Ordnen und Sicheinordnen einen Vor-
gang zu erkennen, in dem uns erst des Menschen Sein und Wesen
wirklich erschlossen wird. In diesem Vorgang wird sich nimlich der
Mensch dessen bewuf3t, daf} er es selbst ist, der entscheiden kann, sich
dem Trieb seines Vorteils und Genusses hinzugeben oder dem zu die-
nen, was mehr ist als er, der Gesellschaft. Und wie es der Mensch ist,
der in personlicher Verantwortung entscheidet, so ist es fiir den Chri-
sten nicht eine blofle aus der Materie geborene, das heifdt durch eine
bestimmte Gesellschaftsordnung und deren Note bedingte Idee, der
gegeniiber er sich zu entscheiden hat, sondern es ist ihm, dem person-
lich Entscheidenden, auch ein persénlicher Anruf, von dem er zur
Entscheidung aufgefordert wird, es ist der Ruf des persénlichen Got-
tes. Dieser Ruf geht durch alles Menschsein von der Schépfung her,
und er ist dem Menschen mitgegeben als das ewige Wort, durch das
Gott ihn und die Welt schuf.

Immer wieder hat dieser Ruf Gottes die Menschheit weitergetrie-
ben. Als sie in Sklaverei, in selbstzerstérender Ulppigkeit, in egoisti-
scher Machtgier und Sinnlichkeit zu versinken drohte, hat der Ruf
Starke und Lebendige aufgeriittelt. Viele fithlten sich als Propheten
eines Gottes, andere nur als Staatsminner und Denker. Aber sie weck-
ten die Leidenden und Gequilten zu neuer Schau und neuem Willen.

Natiirlich war der vom Ruf Gottes getroffene Mensch gebunden
durch die Geschichte der Gesellschaft, in der er stand und die er wei-
terentwickelte. Man kann nicht aus einem Zustand herausspringen in
den, den man wiinscht. In langsamem Ringen und Gestalten von Stufe

230



zu Stufe nur kann das Neue erreicht werden. Immer wieder brechen
negative Krifte in die Gestaltung ein. Und so steht eines Tages der
Mensch vor dem, was er gestaltet hat, und erkennt, daff es ihm nicht
gelungen ist, sein Sehnen zu erfiillen. Das Gewordene ist immer noch
nicht das, was er in jenen Entscheidungen und Einsitzen begehrt und
gewollt hat. Der Ruf Gottes, der ein heiliges Ziel in ihm geweckt hatte,
war nicht verwirklicht worden. Er war der Ruf zum Unbedingten,
zum Ganzen, zum Vollkommenen. Er war nicht mit den bestimmten
Forderungen einer bestimmten werdenden Gesellschaftsordnung iden-
tisch, sondern er wies iiber sie hinaus. Er war nicht ein blofler Ulber-
bau fiir die zukiinftige, im Hoffen schon gegenwirtige Basis. Fr war
nicht durch die gesetzmiflige Entwicklung der Materie bedingt. Aber
die Gestaltung, die sich im Gehorsam gegeniiber diesem Ruf vollzog,
unterlag den Méglichkeiten, die die bisherige gesellschaftliche Entwick-
lung in sich trug. Es konnte stets nur so viel verwirklicht werden, als
entsprechend den gesellschaftlichen Gesetzen méglich war. Hier ist es,
wo wir Christen die Tragik des Menschen sehen. In der Verheiflung
- leuchtet ihm ein heiliges Ziel seines Seins und seiner Gesellschafts-
gestaltung. Aber es ist dem Menschen nicht gegeben, dies Ziel in Rein-
heit zu verwirklichen. Der Ruf, der ihn trifft, ist Ruf zum Unbeding-
ten und zum Vollkommenen. Die Gestaltung, die er schafft unter der
Wirkung des Rufes, ist immer von der menschlichen Siinde und Un-
vollkommenheit mitbedingt, und deshalb gibt es kein Stehenbleiben
bei erreichtem Ziel; sondern sofort muf} er weiterringen zu dem noch
Hoheren, zu dem Ganzen, das ihm ahnend gezeigt ist und das er
nicht erreicht. So vollzieht sich das Leben des einzelnen. So vollzieht
sich das Leben der Menschheit. Es ist ein Ringen um das Geschaute.

Das, was als Verheiflung iiber diesem Ringen steht und immer
wiederkehrt, ist das Evangelium, deutlich geworden in Jesus Christus.
Das, was die Menschen schaffen, wenn sie um einé neue Ordnung
ihrer Gemeinschaft und Arbeit ringen, ist immer wieder das Gesetz.
Sie glauben die fertige Gestaltung des Ersehnten zu haben und ver-
festigen sie in Gesetzen und Ordnungen.

Dies Gesetz wird dann die Grundlage fiir alle, die das Bestehende
wollen und es deshalb als das Fertige idealisieren und zur héchsten
Autoritit gestalten. Aber dies Gesetz trigt auch immer etwas von je-
nen Energien in sich, die es schufen, und ruft deshalb immer wieder
den Willen wach, «es zu erfiillen», dem Ausdruck zu geben in Tat,
Leben, Gestaltung, was durch es hindurch und iiber es hinaus ruft.
Deshalb ist es auch immer die Macht, die das Bewufitsein der Siinde
weckt und Erzieher ist auf Christus, auf die Verheiflung hin.

So erhebt sich uns iiber der Geschichte der Menschheit die gewal-
tige Schau dessen, der diese Geschichte in Bewegung setzte und in sie
hinein jenes Wort legte, das als Verheiflung sie ihrem Ziele zutreibt.

Dem allem steht der Marxismus mit dem Versuche gegeniiber, dies
alles als Utopie zu sehen und die Vorginge selbst zu erkliren, ohne

231



jene Macht des Sinnes zu schauen, die uns da deutlich wird, wo der
Mensch als das Wesen erscheint, das, in sich selbst zur Entscheidung
gerufen, der VerheifSung begegnet und sich darin als das geheiligte

Wesen erkennt, dem ewiges Ziel gezeigt und Ewigkeit verheiflen ist.
Aus: Emil Fuchs «Christliche und marxrstlsche Ethik»,
Koehler & Amelang, Leipzig 1958.

Zu einem Aufsatz tiber Leonhard Ragaz

Im Sinne der Verfasserin entnehmen wir der «Ziirichsee-Zeitung» vom 5. August
1959 nachstehende Erwiderung auf den Artikel von Walter Nigg.

Schon am 16. Mai 1959 ist in der «Ziirichseezeitung» ein Aufsatz
von Walter Nigg «Die Tragik im Leben von Leonhard Ragaz» er-
schienen, der mir leider erst jetzt in die Hinde gekommen ist. Ich
glaube, daf es auch heute noch nicht zu spit ist, ein Wort darauf
zu erwidern, das unbedingt gesagt werden muf3.

Ich erinnere mich an einen Aufsatz von Ludwig Kohler in der
«NZZ>» nach dem Tode von Ragaz. Er, ein langjihriger Freund von
Ragaz, hat ihn in diesem Aufsatz keineswegs geschont. Dennoch hat
er sich am Ende vor ihm als vor einem groflen Menschen verneigt.

Wenn dies bei Nigg nicht der Fall ist, so mag es vor allem daran
liegen, daf} er Ragaz nicht persénlich gekannt und von seinen Schrif-
ten nur einige wenige gelesen hat. Aber wir, die ihm im Leben nahe-
gestanden haben, mochten uns die Gréfle, die Tiefe und das Schopfe-
rische seines Wesens bewahren.

Es liegt nach meiner Uberzeugung der ganzen Arbeit des sonst so
fein- und scharfsinnigen Nigg ein Miflverstindnis zugrunde. Er geht
aus von der Besprechung zweier Arbeiten von Andreas Lindt und
Markus Mattmiiller, in denen die Ehrfurcht vor der groflen Gestalt
Ragaz gewahrt ist. Vielleicht hat aber gerade das unbedingte Ja dieser
beiden Schriften die Kritik des immer wachen Nigg hervorgerufen.
Vielleicht kann man auch zur Not begreifen, daf} ein Religionsforscher
ganz anderer Art und Richtung dieser schrankenlosen Anerkennung
sich entgegengewendet hat.

Dennoch: war es notig, war es sinnvoll, die Worte, die der Haus-
vater des theologischen Alumneums iiber den jungen Studenten Ragaz
ins Hausbuch geschrieben hat, hier als mafigeblich anzufithren? Ge-
rade weil der junge Ragaz so eigentiimlich und verschlossen war, war
doch noch jede Entwicklung seines Wesens méglich.

Gewif} war seine eigentliche Begabung nicht die spezifisch denke-
rische. Dennoch hat er wahrhaft grofle Gedanken gehabt, die freilich
schon ihrer Art nach das blof8 Denkerische iiberschritten. Man
braucht nur sein grofles Bibelwerk, die herrliche Arbeit iiber die
Gleichnisse Jesu, oder die iiber Israel, Judentum und Christentum in
die Hand zu nehmen, um die Machtigkeit seines Geistes zu spiiren,

232



	Evangelium und Wirklichkeitsgestaltung

