Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 53 (1959)
Heft: 7-8
Artikel: Gegenseitige Hilfe in Vergangenheit und Gegenwart (Schluss) : Peter

Kropotkin ; Untergang des Gemeineigentums ; Leonhard Ragaz ;
Organische und mechanische Solidaritat heute ; Solidaritat ist die
Starke der Schwachen ; Was sollen wir tun?

Autor: Niederer, Arnold
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140367

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gegenseitige Hilfe in Vergangenheit und Gegenwart
(Schluf3)

Peter Kropotkin

In den neunziger Jahren des letsten Jahrhunderts erschien ein Buch,
das die populire Lehre vom Kampf aller gegen alle erschiitterte. Es ist
das Werk des russischen Anarchisten Peter Kropotkin (1842-1921)
«Gegenseitige Hilfe in der Tier- und Menschenwelt».

Kropotkin stellte den Darwinisten zunichst zwei Fragen:
1. Mit welchen Mitteln wird dieser Kampf gefiihrt?
2. Wer ist in diesem Kampf der Geeignetste, also der Uberlebende?

Er zeigte in seiner Antwort, daf} dieser Kampf nicht so sehr inner-
halb der Arten als vielmehr zwischen den Arten stattfindet, sich aber
iiberhaupt in erster Linie gegen die Lebensnot, das heift die feind-
lichen Umstinde der Natur und des Klimas, richtet. Als eine der stirk-
sten, wenn nicht die stirkste Waffe im Kampf ums Dasein bezeichnete
er den sozialen Trieb zur gegenseitigen Hilfe, der bei vielen Arten
geradezu die Hauptbedingung fiir das Leben iiberhaupt ist. Die stirk-
sten und somit die am zahlreichsten iiberlebenden Arten sind diejeni-
gen mit dem stirksten sozialen Trieb. Sozial organisierte Siugetiere,
wie Hirsche, Gazellen, Biiffel, Antilopen usw., sind dank ihrem Herden-
trieb weit zahlreicher als die asozialen Raubtiere, wie Lowen, Tiger
und Leoparde. ,

Aus der Tierwelt steigt Kropotkin in seiner Betrachtung hinauf in
die Menschenwelt und weist nach, daf die gegenseitige Hilfe in der
Entwicklung der Menschheit ein bedeutender Faktor ist, obschon in
den Geschichtsbiichern, die wir der Jugend vorlegen, wenig davon
geschrieben steht. «Die Geschichtsschreiber», sagt Kropotkin, «iiber-
mitteln der Nachwelt die eingehendsten Beschreibungen jedes Krieges,
jeder Schlacht und jedes Scharmiitels, jedes Streites und jeder Gewalttat,
aber sie enthalten kaum eine Spur von den zahllosen Akten gegenseiti-
gen Beistandes und der Hingebung.»

Mit besonderer Liebe beschreibt Kropotkin die gegenseitige Hilfe
in der altrussischen Feldgemeinschaft, dem Mir:

«Ein gewisser Teil des Gemeindelandes wird noch jetst in vielen
Fillen gemeinsam bestellt, entweder zum Nuten der Armen oder um
die gemeinsamen Speicher neu zu fiillen oder um den Ertrag fiir die
religiosen Feste zu verwenden. Die Bewisserungskanile werden ge-
meinsam gegraben und ausgebessert. Die Gemeindewiesen werden von
der Gemeinschaft gemiht; und der Anblick einer russischen Gemeinde,
die eine Wiese miht — wie die Minner wetteifern bei ihrem Vorwirts-
gehen mit der Sichel, wihrend die Frauen das Gras umdrehen und es
zu Haufen schichten —, das gehort zum Hinreiflendsten, was man sehen
kann; es zeigt, was Menschenarbeit sein kénnte und sein sollte. Das
Heu wird in solchen Fillen unter die einzelnen Haushaltungen verteilt,

191



und es versteht sich von selbst, daf3 keiner das Recht hat, Heu von der
Miete seines Nachbars zu nehmen, wenn der es nicht besonders er-
laubt hat; aber die Einschrinkung dieser letsten Regel unter den kau-
kasischen Osseten ist sehr bemerkenswert. Wenn der Kudkudk ruft und
verkiindet, daf3 der Frithling kommt und die Wiesen bald mit Gras
bedeckt sein werden, dann hat jeder, dem es mangelt, das Recht, von
der Miete eines Nachbarn das Heu zu nehmen, das er fiir sein Vieh
braucht. Das alte Gemeinderecht hat sich so geltend gemacht, wie um
zu zeigen, wie entgegen der ungeziigelte Individualismus der mensch-
lichen Natur ist.»

Fir das Volk war denn auch der Mir etwas Heiliges. Mir heif3t
namlich Gemeinde und Welt. Die Verehrung fiir den Mir driickte der
Russe in Sprichwértern aus: «Vom Mir ein Faden wird fiir den Nacken-
den ein Hemd.» — Keiner, der auf der Welt ist, kann sich vom Mir
lossagen.»

* FEin hervorstechender Zug im Geiste des Mir war die Seligpreisung
der Armut. Nicht der Erfolgreiche war der Auserwihlte, sondern der
Arme. Vom Kulaken (das bedeutet «dem Mann mit der Faust») sagte
man, er verschlinge den Mir, er verleugne Gott. Der Mir war eine
Gemeinschaft der Schwachen. Manche slawische Denker sahen in ihm
die Grundlage zur Verwirklichung einer grofien Weltgemeinschaft. Die
von Lenin und den russischen Sozialdemokraten heftig bekdmpfte
Richtung der «Volkstiimler» (Narodniki) verherrlichte den Agrarkom-
munismus des Mir und lehrte, dafl RufSland die Epoche des Kapitalis-
mus vermeiden kénne, wenn es die in der Seele des Volkes verwurzelte
Tradition des Mir als Grundlage zur Verwirklichung des Sozialismus
ibernehme. Lenin dagegen hielt den aufkommenden Kapitalismus fiir
eine progressive Erscheinung, weil der Kapitalismus die Proletarier
erzeugte, auf die sich Lenin in seinem Kampt% stiiste. -

Im Jahre 1906 gab eine grofle Agrarreform den russischen Bauern
das Recht, aus dem Mir auszutreten und ihren Anteil als Privatland
auszuscheiden. Zu Beginn der Revolution bemichtigten sich die Mir
wieder des ausgeschiedenen Privatlandes. Die ersten Agrargesee von
1917 proklamierten die Verstaatlichung des Bodens unter Beibehaltung
der Dorfgemeinschaft. Doch griff der neue Sowjetstaat bald in deren
Autonomie ein; 1929 ging sie im Zuge der allgemeinen Kollektivierung
der Sowijetlandschaft ganz unter.

Kropotkin kommt auch auf unser Land zu sprechen, das er aus
eigener Anschauung kannte. «Die. Abendversammlungen zum Niisse-
schilen, die abwechselnd in jedem Haushalt stattfinden, die Abend-
gesellschaften, um die Aussteuer einer Braut zu nihen, die Berufung
von Hilfskriften, um ein Haus zu bauen oder die Ernte einzubringen
oder sonst fiir irgendeine Arbeit, die ein Mitglied der Gemeinde ver-
langen kann, die Gewohnheit, Kinder unter verschiedenen Kantonen
auszutauschen, damit sie zwei Sprachen, Franzosisch und Deutsch,
lernen, usw. — all das ist weitverbreitete Sitte.»

192



Untergang des Gemeineigentums

Die Dorfgemeinschaften blieben bis weit ins neunzehnte Jahrhun-
dert hinein ein im wesentlichen nichtkapitalistischer Raum. Aber der
ungeheuren Dynamik der kapitalistischen Warenwirtschaft vermochten
sie sich auf die Dauer nicht zu entziehen. Die Allmenden, die vor allem
den armen, landlosen Bauern ein Auskommen gesichert hatten, wurden
allenthalben aufgeteilt. Es kam die Zeit, da auch auf dem Lande alles
unter dem Gesichtspunkt der Warenwirtschaft angesehen wurde. Der
Blick fiir die menschliche Bedeutung des Gemeineigentums ging ver-
loren. Nur die Interessen der wirtschaftlich Machtigen standen im Vor-
dergrund, und diese wollten ihren Erwerbssinn nicht durch irgend-
welche Interessen der Allgemeinheit einschrinken lassen. Das Privat-
eigentum sollte ins Unendliche wachsen konnen. So nahm man der
Gemeinde ihre Giiter weg und gab ihr die verarmten Biirger zur Unter-
stiisung zuriick, als sie die wirtschaftlich Michtigen durch allerlei Druck
und List um ihren Allmendanteil gebracht hatten. Wenige Jahre nach
der Teilung brach die eigentliche grofie Armennot iiber die Schweiz
herein. Eine Armennot, die um so schlimmer war, als man die Gemein-
den durch die Allmendaufteilung der Mittel beraubt hatte, fiir ihre
Arzlnen zu sorgen. Man mufite Armenanstalten bauen und hatte keinen
Boden.

Leonbard Ragaz

Wir wissen aus dem autobiographischen Werk von Leonhard
Ragaz «Mein Weg», wie tief die Wurzeln seines Denkens und Lebens
hinunterreichen in den Boden seiner Jugendheimat Tamins, wo, wie er
selbst sagt, «mehr von Gott und den Menschen da war, wo etwas vom
Reich Gottes verkorpert war». Fiir ihn war das Tamins der vorkapita-
listischen Zeit eine Welt organischen Lebens und organischer Arbeit,
wo die Gemeinschaft dafiir sorgte, daf3 jeder ihrer Angehérigen nach
Moglichkeit sein Auskommen hatte und wo das Prinzip der Solidaritit
aufs strengste durchgefithrt war. «Dieser ganzé umfassende Gemein-
besits mufite auch gemeinsam verwaltet werden. Das geschah durch
gemeinsame Arbeit, welche ,Gemeinwerk® hief3. Es erstreckte sich be-
sonders auf die Anlage oder Pflege von Alp- und Waldwegen — wih-
rend fiir die Wege im Tal mehr ein Werkmeister sorgte —, auf den
Bau von Wuhren gegen die Gefahr der Wildbiache sowie auf Aus-
rodung und Anpflanzung von Wald. Zu diesem ,Gemeinwerk® wurden
die Minner am Abend vorher durch Ausrufen aufgeboten. Auch Frauen
hatten sich, wo die Minner fehlten, daran zu beteiligen.» Daran
schlief3t Ragaz folgende wichtige Bemerkung: «Man halt denen, welche
die kapitalistische, rein private, am individualistischen Gewinninteresse
orientierte Wirtschaftsordnung durch eine mehr kollektivistische, auf
das Gemeininteresse aufzubauende ersetsen wollen, gerne entgegen,
daf} dies die menschliche Natur verkennen heifle, welche nun einmal
vorwiegend auf das private Interesse eingestellt sei; auf die Verwal-

193



tung von Gemeingut und die Arbeit dafiir wiirden nicht der nétige
Eifer und die nétige Gewissenhaftigkeit verwendet. Die Erfahrungen
mit unserm Dorfkommunismus widerlegen diese Annahme ganz griind-
lich. Bei uns war das Gegenteil der Fall: Es war selbstverstandlich, dafy
an das Gemeingut und die Gemeinarbeit viel mehr Eifer und Treue
gewendet wurde als an das eigene Gut und die eigene Arbeit. — Die
menschliche Natur ist eben nicht ein so festes Gebilde, wie man immer
wieder anzunehmen beliebt, wo man eine Anderung der Verhaltnisse
nicht gern sieht und nicht gern daran glaubt, sondern sie wird selbst
weitgehend durch die Verhiltnisse bestimmt. Eine auf den Egoismus
abstellende Ordnung erzieht selbstverstindlich zum Egoismus, eine auf
das Gemeinschaftsprinzip abstellende aber ebenso selbstverstindlich
zur Gemeinschaft.» («Mein Weg», I, S. 46/47 und S. 48.)

Diese Welt der intakten Gemeinschaft, wo die gegenseitige Hilfe
bei der Arbeit, aber auch in allem andern, besonders in den Notlagen,
selbstverstindlich war, erinnerte ihn an die Zustinde in der urchrist-
lichen Gemeinde und an die Gesellschaftsordnung des Mittelalters, die
geprigt war durch den grof3artigen Versuch, das Gottesreich auf Erden
durchzusesen. Durch die christlichen Formen des Mittelalters ist fiir
Ragaz die vorkapitalistische Wirtschaftsform in groflen Teilen bestimmt.
(Markus Mattmiiller: «Leonhard Ragaz».) Mag das Mittelalter noch
so viel Unordnung und diistere Schatten aufweisen, sein Geist der
gegenseitigen Hilfe zeigt, wie weit es vom Heidentum entfernt war.
Der dhristliche Grundsats, das Schwache zu schiiten und zu pflegen,
statt es, wie es bei den Heiden Brauch war, auszurotten, hatte sich im
christlichen Mittelalter in erstaunlichem Mafle durchgesett.

Leonhard Ragaz war es klar, daf} die Taminser Idylle seiner Jugend-
zeit unterging und daf} der Kapitalismus die letsten Reste mittelalter-
licher Lebensformen zerstéren wiirde. Markus Mattmiiller hat in seiner
griindlichen und wohldokumentierten Arbeit (iber Ragaz dessen gei-
stige Auseinandersetsung mit dem Kapitalismus ausfiihrlich dargestellt
und gezeigt, wie Ragaz dabei durchaus dialektisch vorging. «Einerseits
sah er im Aufkommen des Kapitalismus die Zerstorung der mittelalter-
lichen Lebensformen, anderseits aber eine notwendige Entwicklungs-
stufe, tiber die der Gang der Geschichte emporsteigen muf$te.» (Markus
Mattmiiller.) '

In seiner Kritik des Kapitalismus stief§ Ragaz auf das Problem des
Zur-Ware-Werdens der menschlichen Arbeit und behandelte es vor
'seinen Studenten mit einer Weite und Tiefe, wie wir sie nur bei weni-
gen sozialistischen Autoren finden. Wo andere nur wirtschaftliche Pro-
bleme sahen, erkannte Ragaz den dem kapitalistischen System ausgelie-
ferten Lohnarbeiter in seiner seelischen und geistigen Verstiimmelung.
Ganz vom Ethischen und vom Religiésen her kommend, zeigte er, wie
im Zeitalter des Kapitalismus die urspriingliche Solidaritit der Men-
schen zerfillt und wie aus Genossen Rivalen werden. Das ist die tiefe
Gottlosigkeit dieser Ordnung. Echt dialektisch sah Ragaz die kom-

194



mende neue Ordnung als Wiederherstellung der Genossenschaftlich-
keit, als Uberbietung des vorkapitalistischen Zustandes. Sozialismus
ist eine Wirtschaftsordnung, die durch das Prinzip der Solidaritit die
Wirtschaft dem Menschen dienstbar machen will. Er ist fiir ihn die
Rickkehr zu einem fritheren, harmonischeren Wirtschaftssystem in
michtigerer Form und auf hoherer Stufe. Mit Recht hebt Markus Matt-
miiller hervor, wie sehr der religiése Sozialismus bei Ragaz das geistige
Produkt schweizerischer Verhiltnisse ist.

Organische und mechanische Solidaritdt beute

Wohin miissen wir uns wenden, um noch den Geist gegenseitiger
Hilfe und wahre menschliche Solidaritit zu finden? Bei uns im kapita-
listischen Westen haben sie sich, wie Religion und Moral iiberhaupt,
ganz zuriickgezogen in den Bereich der Familie. Der in Lohnfragen
zihe, unnachgiebige Arbeitgeber ist ein zirtlicher Familienvater, der
den Seinen nichts vorenthilt. Seine Freunde bezeichnen ihn als sehr
grofdziigig. Der Manager, der tagsiiber seine Mitmenschen ausschlief3-
lich nach dem Grundsat der wirtschaftlichen Niislichkeit betrachtet
und behandelt, hért am Abend in seinen vier Winden die Neunte
Sinfonie oder liest in Eckermanns «Gesprichen mit Goethe».

Wenn sich Religion und Moral ganz in den Bereich des Privaten
zuriidkgezogen haben, so ergreift andererseits das Okonomische im-
mer weitere Lebensbereiche (Weihnachtsgeschift, Muttertag, «St. Va-
lentine’s Day» usw.). Dieser Dualismus zwischen der Herzlosigkeit des
Wirtschaftslebens und der Sentimentalitit des Privatlebens ist typisch
fiir viele Menschen unserer Zeit.

Wir haben gesagt, die organische Solidaritit, die gefiihlsbetonte,
freundliche Mitmenschlichkeit habe sich in unserm Zeitalter in den
Bereich der Familie zurtickgezogen. Ihr Ersags in den zwischenmensch-
lichen Beziehungen ist die kiihle, berechnende Hoflichkeit, die Kunst,
«Unangenehmes angenehm zu sagen», wie es in den Anleitungen fiir
den Umgang mit Untergebenen heifit. Weil die Bindungen der Men-
schen nach auflen hin so schwach und oberflichlich sind, besteht die
Tendenz, sich im Schofle der Kleinfamilie vor der Kilte der Auflen-
welt zu schiigen. Wir erleben deshalb heute zum Teil eine innere Stir-
kung der Familie. Aber nur teilweise. Dort, wo sich die Menschen unter
dem Druck der grofistadtischen Lebensweise schon auf Betiubung ein-
gestellt haben und dem rastlosen Vergniigungstaumel erlegen sind, ist
die Familie nicht viel mehr als eine Stitte der Unterkunft und des
gelegentlichen Sichtreffens. Die diirftigen Menschen, die nach einem
iiberhetsten Tag iibrigbleiben, haben am Abend nichts mehr zu ver-
schenken, denn zur Gemeinschaft braucht es Zeit, viel Zeit und tber-
schiissige seelische Kraft.

Aber die Familie allein kann die frithere mitmenschliche Solidaritit
nicht ersetsen, vor allem deshalb nicht, weil die moderne Familie sehr
klein ist und nicht mehr wie die frithere Grof}familie einen grofien Ver-

195



wandtenkreis umfaf3t. Im Wallis zum Beispiel sah das Armengesets von
1898 noch die Unterstiisung durch die Verwandten und Verschwi-
gerten bis zum achten Grad vor. Das Schweizerische Zivilgesetsbuch
hat diesen Kreis viel enger gezogen und so einer sozial wertvollen, aber
offenbar nicht mehr haltbaren Einrichtung den rechtlichen Boden ent-
zogen. Das alte System hatte den Vorteil, dafl der einzelne nur wenig
belastet wurde.

Wo findet denn der Bedringte, der Arme in einer Welt ohne wah-
res Mit- und Fiireinandersein die Hilfe, die er braucht. Nun, es gibt
heute zum Gliick die mechanische, abstrakte Solidaritit der Versiche-
rungen, es gibt die Einrichtungen des modernen Wohlfahrtsstaates, es
gibt die Gewerkschaften. Was einst mitmenschlich und gefithlsmiflig
gebunden war, ist nun staatlich oder sonstwie biirokratisch organisiert.
Diese Einrichtungen, von der jest aussterbenden Generation der Arbei-
terschaft unter unsiglichen Opfern aufgebaut oder dem biirgerlichen
Staat abgezwungen, von den Jungen als selbstverstindlich beniitst,
aber nicht mehr von ihnen getragen, wollen wir nicht geringschiten.
Werke wie unsere AHV, wie der unentgeltliche Gesundheitsdienst in
England sind die Kathedralen unserer Zeit. Solange -der Wohlfahrts-
staat von den Ideologen der Reaktion gelistert wird, miissen wir un-
bedingt zu ihm stehen. Allerdings nimmt sich in diesem Zusammenhang
die schweizerische «Kathedrale» neben derjenigen mancher drmerer
Linder recht bescheiden aus, verwenden wir doch nur einen verhiltnis-
miflig kleinen Teil unseres Volkseinkommens fiir soziale Aufgaben.

Wir miissen uns im Zeitalter der «mechanischen Solidaritit» davor
hiiten, in die romantische Sehnsucht nach idyllischen Zustinden, wie
sie etwa die vorher geschilderte Dorfgemeinschaft kennzeichnen, zu-
riickzufallen. Die Enge dieser Dérfer wire manchem von uns unertrig-
lich, obschon sie nicht enger war als manches verbiirgerlichte Arbeiter-
milieu von heute. Aber die Verherrlichung des idyllischen Dorflebens
mit seiner Gentigsamkeit ist entweder romantische Triumerei oder der
unausgesprochene reaktionire Wunsch nach geniigsamen und daher
billigen Arbeitskriften, die den ganzen Tag arbeiten, um nicht mehr
als das tigliche Brot zu verdienen, nach solchen, die von der sogenann-
" ten «Begehrlichkeit der Massen» noch frei sind.

Wer die versteinerten Formen vergangener Zeiten kiinstlich erhal-
ten will, liebt die Vergangenheit nicht um ihrer lebendigen Wahrheit
willen. Wir wollen, wie Ragaz sagt, die inneren Werte jener Lebens-
formen auf einer hoheren Stufe der geschichtlichen und technischen
Entwidklung anstreben.

Solidaritdt ist die Stirke der Schwachen

Immer werden die Schwachen, die Armen, die Unterdriidkten der
Solidaritit niher stehen als die Reichen und Michtigen. Immer wieder
werden die Schwachen gezwungen werden, sich solidarisch zu verbin-
den, wenn sie ihr Los verbessern wollen. Die Solidaritit ist fiir das

196



soziale Leben der arbeitenden Schichten von ebenso grofler Bedeu-
tung wie Egoismus, Berechnung und Konkurrenz fiir das Biirgertum
und den Mittelstand. Die Erkenntnis dieser Tatsache ist leider im
gegenwirtigen Augenblick der Hochkonjunktur nicht iiberall vorhan-
den. Man sieht, wie junge Leute in der heutigen Konjunktur mit vagen |
Hoffnungen auf etwaige Gliickschancen politisch interesselos drauflos
leben in der Meinung, daf} jhnen grundsitlich alle gesellschaftlichen
Kreise offenstehen und daf sie iiberall mitreden kénnen. Es geniigt
aber, einen Blick auf die Auslandsmeldungen iiber Streiks in Frank-
reich, England, Italien oder Belgien zu werfen, um zu erkennen, daf}
ohne Solidaritit nichts Entscheidendes fiir den Arbeiter erreicht wer-
den kann. Jede Lohnsenkung, jede Stunde Arbeitslosigkeit, jede Teue-
rung trifft den Arbeitnehmer hochst unmittelbar; diese Erscheinungen
zeigen sich bei ihm nicht nur wie beim Unternehmer in den Blattern
der Buchhaltung. |

Alle sozialen Errungenschaften der legten Jahrzehnte waren direkte
Friichte der Solidaritét. Kropotkin schreibt dariiber: «Wenn ich in den
lesten vierundzwanzig Jahren ein Tagebuch gefithrt hitte und darin
all die Hingebung und Aufopferung gebucht hitte, die ich in der sozia-
listischen Bewegung erlebt habe, so miifite dem Leser eines solchen
Tagebuches das Wort ,Heroismus‘ fortwihrend iiber die Lippen kom-
men. Aber die Minner, von denen ich gesprochen hitte, waren keine
Helden, es waren Durchschnittsmenschen, die von einer grofien Idee
entflammt waren. Jede sozialistische Zeitung hat dieselbe Geschichte
von jahrelanger Aufopferung ohne Hoffnung auf Entschiadigung und
in der tiberwiltigenden Mehrheit der Fille sogar ohne personlichen
Ehrgeiz . . . Jeder verkaufte Stof} Zeitungen, jede Versammlung, jede
hundert Stimmen, die bei einer sozialistischen Wahl gewonnen wer-
den, stellen eine Menge Energie und Opfer dar, von denen kein Auflen-
stehender die geringste Vorstellung hat. Und was jetst von Sozialisten
getan wird, ist in der Vergangenheit in jeder politischen und religiosen
fortschrittlichen Volkspartei geschehen. Aller Fortschritt der Vergan-
genheit ist durch solche Minner und solche Hingebung hervorgebracht
worden.» |

Am Schlusse seines Werkes zeigt Kropotkin, wie sich die Grund-
idee des Solidarititsprinzips jedesmal, wenn man dazu zuriickkehrte,
erweitert hat. Von der Sippe dehnte es sich zur Volkerschaft aus, dann
zum Bund der Vélkerschaften und schliefllich zur ganzen Menschheit.
Und er fordert die Menschen auf, sich in ihren Handlungen durch das
Bewufitsein der Einheit mit jedem Menschen leiten zu lassen. Er stellt
fest, daf} in dem ethischen Fortschritt der Menschen der gegenseitige
Beistand — nicht der gegenseitige Kampf — den Hauptanteil gehabt hat,
und in seiner umfassenden Betitigung erblickt Kropotkin die beste
Biirgschaft fiir eine noch stolzere Entwicklung des Menschengeschlech-
tes. Die gleiche Auffassung von der fortlaufenden Verwirklichung und
Ausweitung des Weltgesetses der Solidaritit finden wir auch bei Ragaz.

197



Die Gedankenginge des russischen Anarchisten und des schweizeri-
schen Theologen trafen sich an einem bestimmten Punkte, damals nim-
lich, als Ragaz das Weltgesets der Solidaritit, wie er es nennt, noch
naturrechtlich begriindete. Das war im Wintersemester 1908/09. Spa-
ter hat Ragaz die Solidaritit religios begriindet. Mattmiiller hat diese
Wende in seinem Ragazbild sehr eingehend dargestellt: «Fiir das Got-
teskind ist der Mitmensch Bruder; Gottesdienst ist Bruderliebe. Nach
dem Willen Jesu darf der Mensch nur mit dem Bruder vor Gott treten.
Wir sind zu unbedingtem Helfen und Dienen verpflichtet und mit-
schuldig an dem, was den Bruder trifft, an seiner Not und Siinde.»
(L. Ragaz.)

Was sollen wir tun?

Woher wir auch das Gesets der Solidaritit, zu dem wir uns hier
bekennen, herleiten — das sind persénliche Glaubenssachen —, so sind
wir doch alle dariiber einig, daf$ wir aufgerufen sind, ihm im weitesten
Rahmen zum Durchbruch zu verhelfen. Im weitesten Rahmen heift
vor allem auch: Solidaritit mit den unterdriickten und ausgebeuteten
farbigen Vélkern, wie sie Albert Schweitser in Lambarene verwirklicht
hat. Er hat wie kaum ein zweiter das groflartige Gleichnis vom barm-
herzigen Samariter verstanden und vorgelebt. «Ein gewisser Mensch
ging von Jericho hinab und fiel unter die Riuber.» Wie groflartig, daf3
es nicht heiflt, ein Mann, eine Frau, ein Jude, ein Mohr, sondern ganz
einfach ein Mensch, und dafl dieser Mensch als Nichster be-
zeichnet wird und dafl uns geboten wird, diesen Nichsten zu lieben
wie uns selbst! Wie hoch erhaben iiber alle blofle Familien-, Gruppen-
und nationale Solidaritit ist doch dieses Gebot in seiner absoluten
Allgemeinheit!

Was kénnen wir in unserm nihern und weitern Umkreis zur Ver-.
breitung des Solidarititsgedankens tun? Was kann zum Beispiel der
Lehrer in der Schule tun?

Unsere Schule und unsere Schiiler stehen noch ganz unter der Tra-
dition der Konkurrenz. Unsere Schule hat fleiffige und folgsame Quali-
titsarbeiter zu erziehen. So ist denn auch der angespannte Fleif! die
Kardinaltugend und verfithrt die jungen Menschen nur allzu leicht zu
einer kleinlichen und subalternen Gesinnung, der die Rangunterschiede
zwischen Wichtigem und Unwichtigem verlorengehen und die den
Menschen in einer alltiglichen Geschiftigkeit festhilt, ihm keine Zeit
zum Uberblick 1afft. Der Wettbewerb steht im Vordergrund. Dem
urspriinglichen Trieb der Kinder nach dem Miteinander wird zuwenig
Raum gelassen. Es ist aber wichtig, ihn zu tiben, so dafd méglichst viele
Kinder ihn spiter in ihr Erwachsenenleben hiniibernehmen.

Seit einigen Jahrzehnten setsen sich Lehrer immer wieder fiir den
Gruppenunterricht ein, der das gegenseitige Sichhelfen entwickeln will.
Die Schiiler arbeiten in einem Arbeitskreis von drei oder vier Schiilern,
sie achten aufeinander, ob jeder verstanden hat, worum es geht. Sie

198



lernen dabei, nicht sofort auf das Negative, das den andern Herab-
setsende loszusteuern, sondern zuerst auf das Gute und Anerkennens-
werte zu achten und dieses herauszuheben. Es gibt da Helfer und
Paten fiir schwache Schiiler. Fiir diese wird alles leichter, weil es auch
kindsgemifler erklirt wird. Kameradschaftliches Helfen erlangt seine
volle Ehre in solchen Klassen. (Peter Petersen: «Fithrungslehre des
Unterrichts», Westermann 1955.)

Viel kann auch getan werden, indem wir in der Geschichte, im
Deutsch- und Fremdsprachunterricht die Helden der Menschlichkeit
den Schiilern nahebringen. Alice Descceudres hat in ithren «Vies
Héroiques» vorzigliche Unterlagen fiir solchen Unterricht ge-
schaffen. Es gibt da ausgezeichnete Lesestiicke iiber Helden der Mensch-
lichkeit, wie Franz von Assisi, Pestalozzi, Tolstoj, Gandhi, Nansen,
Albert Schweiter, Saint-Vincent de Paul, Florence Nightingale, das
Ehepaar Curie, Peter Kropotkin und andere mehr.

Kein Lehrer sollte vergessen, die Jungen fiir das grofartige Werk
des Internationalen Zivildienstes zu begeistern.

Aber all das ist nicht genug. Es wire eine Illusion, zu glauben, daf
das Erwachsenenleben durch die Ausstrahlungen der Schulstube wesent-
lich betroffen wiirde. Jede Gesellschaft schafft sich ihre Schule, die jene
Menschen heranzieht, die die Gesellschaft braucht. Drudk und Gewalt
jeder Art, Mechanisierung des offentlichen Lebens sind viel zu stark,
um auf diesem Wege iiberwunden zu werden. Der Erzieher wird gut
tun, an einer Bewegung fiir soziale Umgestaltung, internationale Ver-
stindigung und Frieden, kurz in einer aufwiirts fithrenden politischen
oder religitsen Bewegung mitzuarbeiten. Und das gilt fiir jeden andern
Beruf, vor allem fiir den des Arbeiters. «Es gibt eine Traurigkeit des
Arbeiterlebens», sagt der franzésische Arbeiterschriftsteller Georges
Navel, «von der einen nur die Teilnahme am politischen Leben heilen
kann.» Arnold Niederer

An unsere Abonnenten!

Dieser Nummer unserer Zeitschrift liegt ein Einzahlungsschein bei. Wir bitten
unsere Abonnenten héflichst, denselben zur méglichst baldigen Bezahlung des
Abonnementsbetrages fiir das zweite Halbjahr 1959 oder fir das dritte Quartal
1959 zu beniitzen. Wir danken allen, die uns durch freiwillige Beitrige, Geschenk-
abonnements usw. bisher unterstiitzt haben recht herzlich und bitten, dies weiterhin
zu tun, Unsere arme Kasse bedarf dessen sehr,

Der Einzahlungsschein liegt aus technischen Griinden der ganzen Auflage bei.

Der Vorstand der Vereinigung «Freunde der Neuen Wege
199



	Gegenseitige Hilfe in Vergangenheit und Gegenwart (Schluss) : Peter Kropotkin ; Untergang des Gemeineigentums ; Leonhard Ragaz ; Organische und mechanische Solidarität heute ; Solidarität ist die Stärke der Schwachen ; Was sollen wir tun?

