
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 53 (1959)

Heft: 7-8

Artikel: Gegenseitige Hilfe in Vergangenheit und Gegenwart (Schluss) : Peter
Kropotkin ; Untergang des Gemeineigentums ; Leonhard Ragaz ;
Organische und mechanische Solidarität heute ; Solidarität ist die
Stärke der Schwachen ; Was sollen wir tun?

Autor: Niederer, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140367

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gegenseitige Hilfe in Vergangenheit und Gegenwart
(Schluß)

Peter Kropotkin
In den neunziger Jahren des lefeten Jahrhunderts erschien ein Buch,

das die populäre Lehre vom Kampf aller gegen alle erschütterte. Es ist
das Werk des russischen Anarchisten Peter Kropotkin (1842-1921)
«Gegenseitige Hilfe in der Tier- und Menschenwelt».

Kropotkin stellte den Darwinisten zunächst zwei Fragen :

1. Mit welchen Mitteln wird dieser Kampf geführt?
2. Wer ist in diesem Kampf der Geeignetste, also der überlebende?
Er zeigte in seiner Antwort, daß dieser Kampf nicht so sehr innerhalb

der Arten als vielmehr zwischen den Arten stattfindet, sich aber
überhaupt in erster Linie gegen die Lebensnot, das heißt die feindlichen

Umstände der Natur und des Klimas, richtet. Als eine der stärksten,

wenn nicht die stärkste Waffe im Kampf ums Dasein bezeichnete
er den sozialen Trieb zur gegenseitigen Hilfe, der bei vielen Arten
geradezu die Hauptbedingung für das Leben überhaupt ist. Die stärksten

und somit die am zahlreichsten überlebenden Arten sind diejenigen

mit dem stärksten sozialen Trieb. Sozial organisierte Säugetiere,
wie Hirsche, Gazellen, Büffel, Antilopen usw., sind dank ihrem Herdentrieb

weit zahlreicher als die asozialen Raubtiere, wie Löwen, Tiger
und Leoparde.

Aus der Tierwelt steigt Kropotkin in seiner Betrachtung hinauf in
die Menschenwelt und weist nach, daß die gegenseitige Hilfe in der
Entwicklung der Menschheit ein bedeutender Faktor ist, obschon in
den Geschichtsbüchern, die wir der Jugend vorlegen, wenig davon
geschrieben steht. «Die Geschichtsschreiber», sagt Kropotkin,
«übermitteln der Nachwelt die eingehendsten Beschreibungen jedes Krieges,
jeder Schlacht und jedes Scharmüfeels, jedes Streites und jeder Gewalttat,
aber sie enthalten kaum eine Spur von den zahllosen Akten gegenseitigen

Beistandes und der Hingebung.»
Mit besonderer Liebe beschreibt Kropotkin die gegenseitige Hilfe

in der altrussischen Feldgemeinschaft, dem Mir :

«Ein gewisser Teil des Gemeindelandes wird noch jefet in vielen
Fällen gemeinsam bestellt, entweder zum Nufeen der Armen oder um
die gemeinsamen Speicher neu zu füllen oder um den Ertrag für die
religiösen Feste zu verwenden. Die Bewässerungskanäle werden
gemeinsam gegraben und ausgebessert. Die Gemeindewiesen werden von
der Gemeinschaft gemäht; und der Anblick einer russischen Gemeinde,
die eine Wiese mäht - wie die Männer wetteifern bei ihrem Vorwärtsgehen

mit der Sichel, während die Frauen das Gras umdrehen und es

zu Haufen schichten -,das gehört zum Hinreißendsten, was man sehen
kann,- es zeigt, was Menschenarbeit sein könnte und sein sollte. Das
Heu wird in solchen Fällen unter die einzelnen Haushaltungen verteilt,

191



und es versteht sich von selbst, daß keiner das Recht hat, Heu von der
Miete seines Nachbars zu nehmen, wenn der es nicht besonders
erlaubt hat; aber die Einschränkung dieser lefeten Regel unter den
kaukasischen Osseten ist sehr bemerkenswert. Wenn der Kuckuck ruft und
verkündet, daß der Frühling kommt und die Wiesen bald mit Gras
bedeckt sein werden, dann hat jeder, dem es mangelt, das Recht, von
der Miete eines Nachbarn das Heu zu nehmen, das er für sein Vieh
braucht. Das alte Gemeinderecht hat sich so geltend gemacht, wie um
zu zeigen, wie entgegen der ungezügelte Individualismus der menschlichen

Natur ist.»
Für das Volk war denn auch der Mir etwas Heiliges. Mir heißt

nämlich Gemeinde und Welt. Die Verehrung für den Mir drückte der
Russe in Sprichwörtern aus : «Vom Mir ein Faden wird für den Nackenden

ein Hemd.» - Keiner, der auf der Welt ist, kann sich vom Mir
lossagen.»

Ein hervorstechender Zug im Geiste des Mir war die Seligpreisung
der Armut. Nicht der Erfolgreiche war der Auserwählte, sondern der
Arme. Vom Kulaken (das bedeutet «dem Mann mit der Faust») sagte
man, er verschlinge den Mir, er verleugne Gott. Der Mir war eine
Gemeinschaft der Schwachen. Manche slawische Denker sahen in ihm
die Grundlage zur Verwirklichung einer großen Weltgemeinschaft. Die
von Lenin und den russischen Sozialdemokraten heftig bekämpfte
Richtung der «Volkstümler» (Narodniki) verherrlichte den Agrarkom-
munismus des Mir und lehrte, daß Rußland die Epoche des Kapitalismus

vermeiden könne, wenn es die in der Seele des Volkes verwurzelte
Tradition des Mir als Grundlage zur Verwirklichung des Sozialismus
übernehme. Lenin dagegen hielt den aufkommenden Kapitalismus für
eine progressive Erscheinung, weil der Kapitalismus die Proletarier
erzeugte, auf die sich Lenin in seinem Kampfe stüfete.

Im Jahre 1906 gab eine große Agrarreform den russischen Bauern
das Recht, aus dem Mir auszutreten und ihren Anteil als Privatland
auszuscheiden. Zu Beginn der Revolution bemächtigten sich die Mir
wieder des ausgeschiedenen Privatlandes. Die ersten Agrargesefee von
1917 proklamierten die Verstaatlichung des Bodens unter Beibehaltung
der Dorfgemeinschaft. Doch griff der neue Sowjetstaat bald in deren
Autonomie ein; 1929 ging sie im Zuge der allgemeinen Kollektivierung
der Sowjetlandschaft ganz unter.

Kropotkin kommt auch auf unser Land zu sprechen, das er aus
eigener Anschauung kannte. «Die. Abendversammlungen zum Nüsse-
schälen, die abwechselnd in jedem Haushalt stattfinden, die
Abendgesellschaften, um die Aussteuer einer Braut zu nähen, die Berufung
von Hilfskräften, um ein Haus zu bauen oder die Ernte einzubringen
oder sonst für irgendeine Arbeit, die ein Mitglied der Gemeinde
verlangen kann, die Gewohnheit, Kinder unter verschiedenen Kantonen
auszutauschen, damit sie zwei Sprachen, Französisch und Deutsch,
lernen, usw. - all das ist weitverbreitete Sitte.»

192



Untergang des Qemeineigentums
Die Dorfgemeinschaften blieben bis weit ins neunzehnte Jahrhundert

hinein ein im wesentlichen nichtkapitalistischer Raum. Aber der
ungeheuren Dynamik der kapitalistischen Warenwirtschaft vermochten
sie sich auf die Dauer nicht zu entziehen. Die Allmenden, die vor allem
den armen, landlosen Bauern ein Auskommen gesichert hatten, wurden
allenthalben aufgeteilt. Es kam die Zeit, da auch auf dem Lande alles
unter dem Gesichtspunkt der Warenwirtschaft angesehen wurde. Der
Blick für die menschliche Bedeutung des Gemeineigentums ging
verloren. Nur die Interessen der wirtschaftlich Mächtigen standen im
Vordergrund, und diese wollten ihren Erwerbssinn nicht durch irgendwelche

Interessen der Allgemeinheit einschränken lassen. Das
Privateigentum sollte ins Unendliche wachsen können. So nahm man der
Gemeinde ihre Güter weg und gab ihr die verarmten Bürger zur
Unterstüfeung zurück, als sie die wirtschaftlich Mächtigen durch allerlei Druck
und List um ihren Allmendanteil gebracht hatten. Wenige Jahre nach
der Teilung brach die eigentliche große Armennot über die Schweiz
herein. Eine Armennot, die um so schlimmer war, als man die Gemeinden

durch die Allmendaufteilung der Mittel beraubt hatte, für ihre
Armen zu sorgen. Man mußte Armenanstalten bauen und hatte keinen
Boden.

Leonhard Ragaz
Wir wissen aus dem autobiographischen Werk von Leonhard

Ragaz «Mein Weg», wie tief die Wurzeln seines Denkens und Lebens
hinunterreichen in den Boden seiner Jugendheimat Tamins, wo, wie er
selbst sagt, «mehr von Gott und den Menschen da war, wo etwas vom
Reich Gottes verkörpert war». Für ihn war das Tamins der vorkapitalistischen

Zeit eine Welt organischen Lebens und organischer Arbeit,
wo die Gemeinschaft dafür sorgte, daß jeder ihrer Angehörigen nach
Möglichkeit sein Auskommen hatte und wo das Prinzip der Solidarität
aufs strengste durchgeführt war. «Dieser ganze umfassende Gemeinbesife

mußte auch gemeinsam verwaltet werden. Das geschah durch
gemeinsame Arbeit, welche ,Gemeinwerk' hieß. Es erstreckte sich
besonders auf die Anlage oder Pflege von Alp- und Waldwegen - während

für die Wege im Tal mehr ein Werkmeister sorgte -, auf den
Bau von Wuhren gegen die Gefahr der Wildbäche sowie auf
Ausrodung und Anpflanzung von Wald. Zu diesem ,Gemeinwerkf wurden
die Männer am Abend vorher durch Ausrufen aufgeboten. Auch Frauen
hatten sich, wo die Männer fehlten, daran zu beteiligen.» Daran
schließt Ragaz folgende wichtige Bemerkung: «Man hält denen, welche
die kapitalistische, rein private, am individualistischen Gewinninteresse
orientierte Wirtschaftsordnung durch eine mehr kollektivistische, auf
das Gemeininteresse aufzubauende ersefeen wollen, gerne entgegen,
daß dies die menschliche Natur verkennen heiße, welche nun einmal
vorwiegend auf das private Interesse eingestellt sei; auf die Verwal-

193



tung von Gemeingut und die Arbeit dafür würden nicht der nötige
Eifer und die nötige Gewissenhaftigkeit verwendet. Die Erfahrungen
mit unserm Dorfkommunismus widerlegen diese Annahme ganz gründlich.

Bei uns war das Gegenteil der Fall : Es war selbstverständlich, daß
an das Gemeingut und die Gemeinarbeit viel mehr Eifer und Treue
gewendet wurde als an das eigene Gut und die eigene Arbeit. - Die
menschliche Natur ist eben nicht ein so festes Gebilde, wie man immer
wieder anzunehmen beliebt, wo man eine Änderung der Verhältnisse
nicht gern sieht und nicht gern daran glaubt, sondern sie wird selbst
weitgehend durch die Verhältnisse bestimmt. Eine auf den Egoismus
abstellende Ordnung erzieht selbstverständlich zum Egoismus, eine auf
das Gemeinschaftsprinzip abstellende aber ebenso selbstverständlich
zur Gemeinschaft.» («Mein Weg», I, S. 46/47 und S. 48.)

Diese Welt der intakten Gemeinschaft, wo die gegenseitige Hilfe
bei der Arbeit, aber auch in allem andern, besonders in den Notlagen,
selbstverständlich war, erinnerte ihn an die Zustände in der urchristlichen

Gemeinde und an die Gesellschaftsordnung des Mittelalters, die
geprägt war durch den großartigen Versuch, das Gottesreich auf Erden
durchzusefeen. Durch die christlichen Formen des Mittelalters ist für
Ragaz die vorkapitalistische Wirtschaftsform in großen Teilen bestimmt.
(Markus Mattmüller: «Leonhard Ragaz».) Mag das Mittelalter noch
so viel Unordnung und düstere Schatten aufweisen, sein Geist der
gegenseitigen Hilfe zeigt, wie weit es vom Heidentum entfernt war.
Der christliche Grundsafe, das Schwache zu schüfeen und zu pflegen,
statt es, wie es bei den Heiden Brauch war, auszurotten, hatte sich im
christlichen Mittelalter in erstaunlichem Maße durchgesefet.

Leonhard Ragaz war es klar, daß die Taminser Idylle seiner Jugendzeit

unterging und daß der Kapitalismus die lefeten Reste mittelalterlicher

Lebensformen zerstören würde. Markus Mattmüller hat in seiner
gründlichen und wohldokumentierten Arbeit über Ragaz dessen
geistige Auseinandersefeung mit dem Kapitalismus ausführlich dargestellt
und gezeigt, wie Ragaz dabei durchaus dialektisch vorging. «Einerseits
sah er im Aufkommen des Kapitalismus die Zerstörung der mittelalterlichen

Lebensformen, anderseits aber eine notwendige Entwicklungsstufe,
über die der Gang der Geschichte emporsteigen mußte.» (Markus

Mattmüller.)
In seiner Kritik des Kapitalismus stieß Ragaz auf das Problem des

Zur-Ware-Werdens der menschlichen Arbeit und behandelte es vor
seinen Studenten mit einer Weite und Tiefe, wie wir sie nur bei wenigen

sozialistischen Autoren finden. Wo andere nur wirtschaftliche
Probleme sahen, erkannte Ragaz den dem kapitalistischen System ausgelieferten

Lohnarbeiter in seiner seelischen und geistigen Verstümmelung.
Ganz vom Ethischen und vom Religiösen her kommend, zeigte er, wie
im Zeitalter des Kapitalismus die ursprüngliche Solidarität der
Menschen zerfällt und wie aus Genossen Rivalen werden. Das ist die tiefe
Gottlosigkeit dieser Ordnung. Echt dialektisch sah Ragaz die kom-

194



mende neue Ordnung als Wiederherstellung der Genossenschaftlichkeit,
als überbietung des vorkapitalistischen Zustandes. Sozialismus

ist eine Wirtschaftsordnung, die durch das Prinzip der Solidarität die
Wirtschaft dem Menschen dienstbar machen will. Er ist für ihn die
Rückkehr zu einem früheren, harmonischeren Wirtschaftssystem in
mächtigerer Form und auf höherer Stufe. Mit Recht hebt Markus
Mattmüller hervor, wie sehr der religiöse Sozialismus bei Ragaz das geistige
Produkt schweizerischer Verhältnisse ist.

Organishe und mehanishe Solidarität heute
Wohin müssen wir uns wenden, um noch den Geist gegenseitiger

Hilfe und wahre menschliche Solidarität zu finden? Bei uns im
kapitalistischen Westen haben sie sich, wie Religion und Moral überhaupt,
ganz zurückgezogen in den Bereich der Familie. Der in Lohnfragen
zähe, unnachgiebige Arbeitgeber ist ein zärtlicher Familienvater, der
den Seinen nichts vorenthält. Seine Freunde bezeichnen ihn als sehr
großzügig. Der Manager, der tagsüber seine Mitmenschen ausschließlich

nach dem Grundsafe der wirtschaftlichen Nüfelichkeit betrachtet
und behandelt, hört am Abend in seinen vier Wänden die Neunte
Sinfonie oder liest in Eckermanns «Gesprächen mit Goethe».

Wenn sich Religion und Moral ganz in den Bereich des Privaten
zurückgezogen haben, so ergreift andererseits das Ökonomische
immer weitere Lebensbereiche (Weihnachtsgeschäft, Muttertag, «St.
Valentine's Day» usw.). Dieser Dualismus zwischen der Herzlosigkeit des
Wirtschaftslebens und der Sentimentalität des Privatlebens ist typisch
für viele Menschen unserer Zeit.

Wir haben gesagt, die organische Solidarität, die gefühlsbetonte,
freundliche Mitmenschlichkeit habe sich in unserm Zeitalter in den
Bereich der Familie zurückgezogen. Ihr Ersafe in den zwischenmenschlichen

Beziehungen ist die kühle, berechnende Höflichkeit, die Kunst,
«Unangenehmes angenehm zu sagen», wie es in den Anleitungen für
den Umgang mit Untergebenen heißt. Weil die Bindungen der Menschen

nach außen hin so schwach und oberflächlich sind, besteht die
Tendenz, sich im Schöße der Kleinfamilie vor der Kälte der Außenwelt

zu schüfeen. Wir erleben deshalb heute zum Teil eine innere
Stärkung der Familie. Aber nur teilweise. Dort, wo sich die Menschen unter
dem Druck der großstädtischen Lebensweise schon auf Betäubung
eingestellt haben und dem rastlosen Vergnügungstaumel erlegen sind, ist
die Familie nicht viel mehr als eine Stätte der Unterkunft und des
gelegentlichen Sichtreffens. Die dürftigen Menschen, die nach einem
überhefeten Tag übrigbleiben, haben am Abend nichts mehr zu
verschenken, denn zur Gemeinschaft braucht es Zeit, viel Zeit und
überschüssige seelische Kraft.

Aber die Familie allein kann die frühere mitmenschliche Solidarität
nicht ersefeen, vor allem deshalb nicht, weil die moderne Familie sehr
klein ist und nicht mehr wie die frühere Großfamilie einen großen Ver-

195



wandtenkreis umfaßt. Im Wallis zum Beispiel sah das Armengesefe von
1898 noch die Unterstüfeung durch die Verwandten und Verschwägerten

bis zum achten Grad vor. Das Schweizerische Zivilgesefebuch
hat diesen Kreis viel enger gezogen und so einer sozial wertvollen, aber
offenbar nicht mehr haltbaren Einrichtung den rechtlichen Boden
entzogen. Das alte System hatte den Vorteil, daß der einzelne nur wenig
belastet wurde.

Wo findet denn der Bedrängte, der Arme in einer Welt ohne wahres

Mit- und Füreinandersein die Hilfe, die er braucht. Nun, es gibt
heute zum Glück die mechanische, abstrakte Solidarität der Versicherungen,

es gibt die Einrichtungen des modernen Wohlfahrtsstaates, es
gibt die Gewerkschaften. Was einst mitmenschlich und gefühlsmäßig
gebunden war, ist nun staatlich oder sonstwie bürokratisch organisiert.
Diese Einrichtungen, von der jefet aussterbenden Generation der
Arbeiterschaft unter unsäglichen Opfern aufgebaut oder dem bürgerlichen
Staat abgezwungen, von den Jungen als selbstverständlich benufet,
aber nicht mehr von ihnen getragen, wollen wir nicht geringschäfeen.
Werke wie unsere AHV, wie der unentgeltliche Gesundheitsdienst in
England sind die Kathedralen unserer Zeit. Solange der Wohlfahrtsstaat

von den Ideologen der Reaktion gelästert wird, müssen wir
unbedingt zu ihm stehen. Allerdings nimmt sich in diesem Zusammenhang
die schweizerische «Kathedrale» neben derjenigen mancher ärmerer
Länder recht bescheiden aus, verwenden wir doch nur einen verhältnismäßig

kleinen Teil unseres Volkseinkommens für soziale Aufgaben.
Wir müssen uns im Zeitalter der «mechanischen Solidarität» davor

hüten, in die romantische Sehnsucht nach idyllischen Zuständen, wie
sie etwa die vorher geschilderte Dorfgemeinschaft kennzeichnen,
zurückzufallen. Die Enge dieser Dörfer wäre manchem von uns unerträglich,

obschon sie nicht enger war als manches verbürgerlichte Arbeitermilieu

von heute. Aber die Verherrlichung des idyllischen Dorflebens
mit seiner Genügsamkeit ist entweder romantische Träumerei oder der
unausgesprochene reaktionäre Wunsch nach genügsamen und daher
billigen Arbeitskräften, die den ganzen Tag arbeiten, um nicht mehr
als das tägliche Brot zu verdienen, nach solchen, die von der sogenannten

«Begehrlichkeit der Massen» noch frei sind.
Wer die versteinerten Formen vergangener Zeiten künstlich erhalten

will, liebt die Vergangenheit nicht um ihrer lebendigen Wahrheit
willen. Wir wollen, wie Ragaz sagt, die inneren Werte jener Lebensformen

auf einer höheren Stufe der geschichtlichen und technischen
Entwicklung anstreben.

Solidarität ist die Stärke der Shwahen
Immer werden die Schwachen, die Armen, die Unterdrückten der

Solidarität näher stehen als die Reichen und Mächtigen. Immer wieder
werden die Schwachen gezwungen werden, sich solidarisch zu verbinden,

wenn sie ihr Los verbessern wollen. Die Solidarität ist für das

196



soziale Leben der arbeitenden Schichten von ebenso großer Bedeutung

wie Egoismus, Berechnung und Konkurrenz für das Bürgertum
und den Mittelstand. Die Erkenntnis dieser Tatsache ist leider im
gegenwärtigen Augenblick der Hochkonjunktur nicht überall vorhanden.

Man sieht, wie junge Leute in der heutigen Konjunktur mit vagen
Hoffnungen auf etwaige Glückschancen politisch interesselos drauflos
leben in der Meinung, daß ihnen grundsäfelich alle gesellschaftlichen
Kreise offenstehen und daß sie überall mitreden können. Es genügt
aber, einen Blick auf die Auslandsmeldungen über Streiks in Frankreich,

England, Italien oder Belgien zu werfen, um zu erkennen, daß
ohne Solidarität nichts Entscheidendes für den Arbeiter erreicht werden

kann. Jede Lohnsenkung, jede Stunde Arbeitslosigkeit, jede Teuerung

trifft den Arbeitnehmer höchst unmittelbar; diese Erscheinungen
zeigen sich bei ihm nicht nur wie beim Unternehmer in den Blättern
der Buchhaltung.

Alle sozialen Errungenschaften der lefeten Jahrzehnte waren direkte
Früchte der Solidarität. Kropotkin schreibt darüber: «Wenn ich in den
lefeten vierundzwanzig Jahren ein Tagebuch geführt hätte und darin
all die Hingebung und Aufopferung gebucht hätte, die ich in der
sozialistischen Bewegung erlebt habe, so müßte dem Leser eines solchen
Tagebuches das Wort ,Heroismusf fortwährend über die Lippen kommen.

Aber die Männer, von denen ich gesprochen hätte, waren keine
Helden, es waren Durchschnittsmenschen, die von einer großen Idee
entflammt waren. Jede sozialistische Zeitung hat dieselbe Geschichte
von jahrelanger Aufopferung ohne Hoffnung auf Entschädigung und
in der überwältigenden Mehrheit der Fälle sogar ohne persönlichen
Ehrgeiz Jeder verkaufte Stoß Zeitungen, jede Versammlung, jede
hundert Stimmen, die bei einer sozialistischen Wahl gewonnen werden,

stellen eine Menge Energie und Opfer dar, von denen kein
Außenstehender die geringste Vorstellung hat. Und was jefet von Sozialisten
getan wird, ist in der Vergangenheit in jeder politischen und religiösen
fortschrittlichen Volkspartei geschehen. Aller Fortschritt der Vergangenheit

ist durch solche Männer und solche Hingebung hervorgebracht
worden.»

Am Schlüsse seines Werkes zeigt Kropotkin, wie sich die Grundidee

des Solidaritätsprinzips jedesmal, wenn man dazu zurückkehrte,
erweitert hat. Von der Sippe dehnte es sich zur Völkerschaft aus, dann
zum Bund der Völkerschaften und schließlich zur ganzen Menschheit.
Und er fordert die Menschen auf, sich in ihren Handlungen durch das
Bewußtsein der Einheit mit jedem Menschen leiten zu lassen. Er stellt
fest, daß in dem ethischen Fortschritt der Menschen der gegenseitige
Beistand - nicht der gegenseitige Kampf - den Hauptanteil gehabt hat,
und in seiner umfassenden Betätigung erblickt Kropotkin die beste
Bürgschaft für eine noch stolzere Entwicklung des Menschengeschlechtes.

Die gleiche Auffassung von der fortlaufenden Verwirklichung und
Ausweitung des Weltgesefees der Solidarität finden wir auch bei Ragaz.

197



Die Gedankengänge des russischen Anarchisten und des schweizerischen

Theologen trafen sich an einem bestimmten Punkte, damals nämlich,

als Ragaz das Weltgesefe der Solidarität, wie er es nennt, noch
naturrechtlich begründete. Das war im Wintersemester 1908/09. Später

hat Ragaz die Solidarität religiös begründet. Mattmüller hat diese
Wende in seinem Ragazbild sehr eingehend dargestellt: «Für das
Gotteskind ist der Mitmensch Bruder; Gottesdienst ist Bruderliebe. Nach
dem Willen Jesu darf der Mensch nur mit dem Bruder vor Gott treten.
Wir sind zu unbedingtem Helfen und Dienen verpflichtet und
mitschuldig an dem, was den Bruder trifft, an seiner Not und Sünde.»
(L. Ragaz.)

Was sollen wir tun?
Woher wir auch das Gesefe der Solidarität, zu dem wir uns hier

bekennen, herleiten - das sind persönliche Glaubenssachen -, so sind
wir doch alle darüber einig, daß wir aufgerufen sind, ihm im weitesten
Rahmen zum Durchbruch zu verhelfen. Im weitesten Rahmen heißt
vor allem auch: Solidarität mit den unterdrückten und ausgebeuteten
farbigen Völkern, wie sie Albert Schweifeer in Lambarene verwirklicht
hat. Er hat wie kaum ein zweiter das großartige Gleichnis vom
barmherzigen Samariter verstanden und vorgelebt. «Ein gewisser Mensch
ging von Jericho hinab und fiel unter die Räuber.» Wie großartig, daß
es nicht heißt, ein Mann, eine Frau, ein Jude, ein Mohr, sondern ganz
einfach ein Mensch, und daß dieser Mensch als Nächster
bezeichnet wird und daß uns geboten wird, diesen Nächsten zu lieben
wie uns selbst Wie hoch erhaben über alle bloße Familien-, Gruppen-
und nationale Solidarität ist doch dieses Gebot in seiner absoluten
Allgemeinheit

Was können wir in unserm nähern und weitern Umkreis zur
Verbreitung des Solidaritätsgedankens tun? Was kann zum Beispiel der
Lehrer in der Schule tun?

Unsere Schule und unsere Schüler stehen noch ganz unter der
Tradition der Konkurrenz. Unsere Schule hat fleißige und folgsame
Qualitätsarbeiter zu erziehen. So ist denn auch der angespannte Fleiß die
Kardinaltugend und verführt die jungen Menschen nur allzu leicht zu
einer kleinlichen und subalternen Gesinnung, der die Rangunterschiede
zwischen Wichtigem und Unwichtigem verlorengehen und die den
Menschen in einer alltäglichen Geschäftigkeit festhält, ihm keine Zeit
zum Überblick läßt. Der Wettbewerb steht im Vordergrund. Dem
ursprünglichen Trieb der Kinder nach dem Miteinander wird zuwenig
Raum gelassen. Es ist aber wichtig, ihn zu üben, so daß möglichst viele
Kinder ihn später in ihr Erwachsenenleben hinübernehmen.

Seit einigen Jahrzehnten sefeen sich Lehrer immer wieder für den
Gruppenunterricht ein, der das gegenseitige Sichhelfen entwickeln will.
Die Schüler arbeiten in einem Arbeitskreis von drei oder vier Schülern,
sie achten aufeinander, ob jeder verstanden hat, worum es geht. Sie

198



lernen dabei, nicht sofort auf das Negative, das den andern Herab-
sefeende loszusteuern, sondern zuerst auf das Gute und Anerkennenswerte

zu achten und dieses herauszuheben. Es gibt da Helfer und
Paten für schwache Schüler. Für diese wird alles leichter, weil es auch
kindsgemäßer erklärt wird. Kameradschaftliches Helfen erlangt seine
volle Ehre in solchen Klassen. (Peter Petersen: «Führungslehre des

Unterrichts», Westermann 1955.)
Viel kann auch getan werden, indem wir in der Geschichte, im

Deutsch- und Fremdsprachunterricht die Helden der Menschlichkeit
den Schülern nahebringen. Alice Descceudres hat in ihren «Vies
Héroïques» vorzügliche Unterlagen für solchen Unterricht
geschaffen. Es gibt da ausgezeichnete Lesestücke über Helden der Menschlichkeit,

wie Franz von Assisi, Pestalozzi, Tolstoj, Gandhi, Nansen,
Albert Schweifeer, Saint-Vincent de Paul, Florence Nightingale, das
Ehepaar Curie, Peter Kropotkin und andere mehr.

Kein Lehrer sollte vergessen, die Jungen für das großartige Werk
des Internationalen Zivildienstes zu begeistern.

Aber all das ist nicht genug. Es wäre eine Illusion, zu glauben, daß
das Erwachsenenleben durch die Ausstrahlungen der Schulstube wesentlich

betroffen würde. Jede Gesellschaft schafft sich ihre Schule, die jene
Menschen heranzieht, die die Gesellschaft braucht. Druck und Gewalt
jeder Art, Mechanisierung des öffentlichen Lebens sind viel zu stark,
um auf diesem Wege überwunden zu werden. Der Erzieher wird gut
tun, an einer Bewegung für soziale Umgestaltung, internationale
Verständigung und Frieden, kurz in einer aufwärts führenden politischen
oder religiösen Bewegung mitzuarbeiten. Und das gilt für jeden andern
Beruf, vor allem für den des Arbeiters. «Es gibt eine Traurigkeit des
Arbeiterlebens», sagt der französische Arbeiterschriftsteller Georges
Navel, «von der einen nur die Teilnahme am politischen Leben heilen
kann.» Arnold Niederer

An unsere Abonnenten!

Dieser Nummer unserer Zeitschrift liegt ein Einzahlungsschein bei. Wir bitten
unsere Abonnenten höflichst, denselben zur möglichst baldigen Bezahlung des
Abonnementsbetrages für das zweite Halbjahr 1959 oder für das dritte Quartal
1959 zu benützen. Wir danken allen, die uns durch freiwillige Beiträge,
Geschenkabonnements usw. bisher unterstützt haben recht herzlich und bitten, dies weiterhin
zu tun. Unsere arme Kasse bedarf dessen sehr.

Der Einzahlungsschein liegt aus technischen Gründen der ganzen Auflage bei.

Der Vorstand der Vereinigung «Treunde der Neuen Wege»

199


	Gegenseitige Hilfe in Vergangenheit und Gegenwart (Schluss) : Peter Kropotkin ; Untergang des Gemeineigentums ; Leonhard Ragaz ; Organische und mechanische Solidarität heute ; Solidarität ist die Stärke der Schwachen ; Was sollen wir tun?

