Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 53 (1959)

Heft: 6

Artikel: Die Macht der Vergebung im Zusammenleben der Volker Europas
Autor: Hromadka, Joseph L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140358

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Macht der Vergebung

. im Zusammenleben der Vélker Europas

Vom 16. bis 19. April trat die Christliche Friedenskonferenz zu ihrer zweiten
Sigung in Prag zusammen. Wir nehmen vorerst die zweite Situng der Christlichen
Friedenskonferenz zum Anlaf}, unsere Leser mit einem Vortrag von Professor Hro-
madka, dem Initiator der Christlichen Friedenskonferenz, bekannt zu machen, den
er 1958 auf dem Kongre3 des Christlichen Friedensdienstes in Berlin-Weiflensee
hielt. Der Vortrag ist nach einer Bandaufnahme von Ruth Schmidt, Berlin, bearbeitet.

Meine lieben Freunde, meine lieben Briider und Schwestern, ich
mochte Thnen fiir die Einladung danken und Sie zugleich im Namen
unseres Friedenskreises in der Tschechoslowakei herzlichst begriifien.
Es gibt viele Menschen in unserer Kirche, die in ihrem Herzen und in
ihrem Denken mit Thnen hier eng verbunden sind. Ob sie mit allem,
was hier gesagt werden wird, einverstanden sein werden oder ob wir
einander vollig verstehen werden, das ist eine andere Frage. Es gibt so
viele Vorurteile und Mifdverstindnisse unter uns, gegen die wir unab-
lassig ringen und kdmpfen miissen. Und das ist eigentlich das Grof3e
an der Friedensarbeit, auch an diesem Kreis hier, daf} wir so von vorn-
herein bereit sind, einander zu hoéren und zu verstehen. Ich unter-
streiche das, weil es sich nicht von selbst versteht, dafl wir heute mor-
gen in dieser Atmosphire der Briiderlichkeit und des gegenseitigen
Vertrauens arbeiten diirfen. |

Bruder Propst Gritber hat darauf hingewiesen, daf$ die Stadt Ber-
lin in einer sehr schwierigen Lage ist, daf} sie keine Briickenstadt, son-
dern eine Stadt vieler Gefahren ist. Vielleicht hat vieles, was uns
beunruhigt und worunter wir leiden, in dieser Stadt seinen Ursprung.
Ich sage das in keiner Selbstgerechtigkeit, ich wiirde dariitber auch
sprechen, wenn wir, jeder von uns, die Verantwortung fiir die Schuld
auf uns nehmen miifiten. Es ist nur nicht selbstverstindlich, daf$ wir
gerade in dieser Stadt zusammenkommen. Auch ich komme aus einem
Staat, der sich direkt an der Grenze zwischen dem Osten und dem
Westen befindet. Auch wir spiiren in unserem Lande alle die unter-
irdischen Stromungen und Versuche, die positive Arbeit fiir die Befrie-
dung der Welt zu unterhohlen und zu liquidieren. Es ist sehr wichtig,
daf$ Sie auch mich verstehen.

Die Solidaritit des Christen seit der siindigen Welt

Ich bin tief verwurzelt in meinem eigenen Land. Ich fithle mich
solidarisch mit meinem Volk in seinem Aufbau, und ich méchte in
keiner Minute, unter keinen Umstinden mich irgendwie von meinem
Volk lossagen oder isolieren. Denn ich fasse das Evangelium auf als
wirklichen Weg einer volligen Solidaritit mit dieser siindigen Welt,
auch mit meinem siindigen Volk; und ich bin niemals versucht, die
Grenzlinie zwischen den gerechten Christen und den ungerechten Welt-
kindern zu ziehen und die Verantwortung fiir das, was geschieht, auch

149



bei uns, nur auf die Kommunisten oder auf diejenigen Minner zu
schieben, die heute fiir die Leitung unseres Landes verantwortlich sind.
Nein, ich selbst bin fiir alles verantwortlich. Ich bin auch fiir unseren
kommunistischen Prisidenten, fiir unsere kommunistische Regierung
verantwortlich. Und wenn auch vieles gegen mein Rechtsgefiih]l ver-
stofit, so mochte ich mich doch nicht auf den Richterstuhl setsen, bevor
ich nicht in der tiefsten Tiefe mir meine eigene Schuld und meine eigene
Verantwortung zum Bewuf3tsein gebracht habe. Die griofite Schuld der
Kirche heute in der Welt besteht darin, daf} sie sich auf die Ebene der
machtpolitischen Kimpfe herabziehen 1a3t und vergifit, dafy das Zeug-
nis und die Gemeinschaft des christlichen Glaubens und die Arbeit der
Kirche auf einer ganz anderen Ebene liegen. Ich méchte es das Dialek-
tische nennen: daf? ich mich einerseits ganz mit meinem Volk, seiner
Schuld und seinem Elend, solidarisch fithle und daf} ich andererseits
die Ebene des Evangeliums und der Kirche Jesu Christi von der Ebene
der Vélker trenne. Dies, glaube ich, miissen wir durchdenken und in
dieser Richtung miteinander sprechen.

Das Wunder der Vergebung

Damit méchte ich zu dem eigentlichen Thema iibergehen. Es lautet:
«Die Macht der Vergebung im Zusammenleben der Vélker Europas».
Es ist fir mich befreiend und erfreuend, dafl gerade das Thema der
Vergebung an die Spitse dieser Konferenz gestellt worden ist. Denn
wenn wir, die wir hier sind, nicht von der Tatsache der Vergebung in
Jesus Christus ausgehen, dann kénnen wir uns nicht verstindigen, denn
die Miflverstindnisse, die Differenzen zwischen uns — nationale, soziale,
ethische, weltanschauliche — sind sehr tief. Ich habe leider das Gefiihl,
dafl in der heutigen okumenischen Arbeit nicht immer geniigend von
dieser realen Tatsache des Evangeliums ausgegangen wird. Wir sind
aber verloren, wir Kommunisten und Nichtkommunisten, wir dstlichen
und westlichen Européer, wenn wir bei unseren Gesprichen nicht von
der Vergebung ausgehen.

Das Evangelium ist fiir mich wirklich das Evangelium der Ver-
gebung; keine Lehre von der Vergebung, die man durch dogmatische
Kategorien festhalten kann, sondern die Botschaft von der immer titi-
gen, vergebenden Liebe dessen, der in die Not und in das Elend und
in die Verdorbenheit unseres Menschenlebens hinabgestiegen ist und
der nun in unserem Elend, in unserer Not an derselben Stelle steht, an
der wir stehen. Er ist mit uns im Grabe. Er ist mit uns in all den
Schwierigkeiten, mit denen wir zu tun haben. Das ist ein Geheimnis,
ein Wunder, das jeden Tag neu geschieht und das wir tatsichlich in
der tiefsten Tiefe unseres Herzens im Glauben erleben miissen und
erleben diirfen. Im Glauben! Ich spreche von keiner sentimentalen
Erlebnisfrommigkeit, sondern von einer ganz niichternen, aber krif-
tigen Glaubensfrommigkeit, welche unsere Herzen, unsere ganze
menschliche Substanz verwandeln muf3. Die Frage an uns lautet: Ge-

150



héren wir dieser Vergebung oder nicht? Leben wir in der Verschnung
mit Gott in Jesus Christus oder nicht? Das ist eine sehr ernste Frage
nicht nur an uns, sondern auch an unsere Kirchen.

Der Christ weify aber davon, dafl er auch von der Vergebung sei-
ner Mitmenschen lebt. Die Kluft der Schuld existiert auch zwischen
Mensch und Mensch. Wir sind nicht in der Lage, die uns von Gott
trennende Kluft in ihrer Tiefe und Schrecklichkeit zu verstehen, ja
iiberhaupt zu erleben, wenn wir uns nicht der Kluft, die uns von
unseren Mitmenschen trennt, bewuf$t werden. So wie ich nicht ohne
die Vergebung Gottes leben kann, so kann ich auch nicht ohne die
Vergebung meiner Mitmenschen bestehen.

Von daher muf} unsere Bereitschaft erwachsen, denen zu vergeben,
unter denen wir leben. W e nn das geschieht, ist es ein Wunder. Wir
schleppen mit uns die Erinnerung an all das, was unsere Mitmenschen
uns angetan haben. Wir sind nicht in der Lage, zu vergessen, auch
wenn wir von Vergebung sprechen. In der tiefsten Tiefe vergeben wir
nicht. Wir schleppen die Erinnerung mit, nicht nur als Einzelmenschen,
sondern auch als Volker und Nationen. Memoria, das Gedichtnis, ist
eine Gabe Gottes. Es gehoért zu unserem Menschsein. Schon die alten
Theologen, Augustin und andere, haben von ihm als einer mensch-
lichen Substanz gesprochen. Aber das Gedichtnis kann auch, eben weil
es zur menschlichen Substanz gehort, ein Instrument didmonischer
Krifte werden. Es kann fiir uns eine schreckliche Anfechtung sein, wenn
wir nicht in der Lage sind, zu vergessen; wenn wir immer wieder dar-
auf hinweisen, was uns angetan wurde, dann kann von keiner wirk-
lichen Gemeinschaft im Glauben, in der Liebe und in der Hoffnung
gesprochen werden.

; Vergeben bedeutet aber nicht, die Schuld zu ignorieren oder zu

verharmlosen. Ich personlich bin tief in der anselmischen Theologie
verwurzelt: «Nondum considerasti, quanti ponderis sit peccatum»;
Du bist dir noch nicht bewufit geworden, was wirklich Schuld und
Siinde ist, welches Gewicht die Siinde hat (oder: wie schwer die Siinde
wiegt). Dieses anselmische Wort ermahnt uns, die Schuld, die uns von
Gott und den Menschen trennt, ernst zu nehmen. Die Siinde ist eine
unheimliche Tatsache, die unser Leben vergiftet und die auch fiir die
Note verantwortlich ist, durch die wir jetst gehen miissen. Je mehr wir
unser Leben im Lichte des Evangeliums ansehen, desto ernster und
schwieriger erscheint es uns. Gerade als Friedenskimpfer mochte ich
betonen, daf$ es mit einem oberflichlichen Pazifismus nicht getan ist.
Das wirkliche Ringen um den Frieden kann nur in der Tiefe der
menschlichen Schuld, der menschlichen Vorurteile und der mensch-
lichen Gebrochenheit geschehen.

Christus, der Herr der ganzen Welt

Wir Christen sind in der heutlgen Lage vielleicht deshalb so schwach
und manchmal hilflos, weil wir nicht den ganzen Christus vor Augen

151



haben. Auch wir Protestanten, die wir immer wieder auf die Bibel hin-
weisen, haben aus der Bibel nur eine Teilwahrheit herausgeholt und
sie zur Doktrin gemacht. So ist das grofiartige Zeugnis von der Recht-
fertigung durch den Glauben der Christenheit zum Schicksal und zum
Verhingnis geworden. Ich méchte alle Mifiverstindnisse vermeiden:
ohne die Lehre von der Rechtfertigung durch den Glauben kann man
das Evangelium nicht verstehen. Aber der Herr ist nicht nur der recht-
fertigende Herr, sondern auch der auferstandene Herr. Das Evange-
lium ist die majestitische Botschaft von der Konigsherrschaft Jesu
Christi iiber das ganze Leben der einzelnen und Vélker, der Staaten
und Zivilisationen. Fs ist aber keine abstrakte Herrschaft, sondern ein
ganz konkretes Eingreifen Gottes in Jesus von Nazareth in konkrete,
empirische Verhiltnisse der Menschen. Das miissen wir heute im Auge
behalten, um mit dieser Fiille zu ringen und einander in dieser Fiille
des Evangeliums zu helfen. Es ist unsere grofle Aufgabe, unsere Kir-
chen dazu zu rufen. Denn die Schwierigkeiten, welche die Kirchen
heute zu tiberwiltigen drohen, stecken viel mehr in der Kirche selbst
als in der Welt. Wenn die Kirche nicht zum wirklichen Werkzeug Jesu
Christi wird, wenn sie innerlich nicht frei ist von all dem, was sie be-
droht, wenn sie falsche Fronten bildet, dann wird sie nicht in der Lage
sein, die sie bedrohenden Gefahren zu iiberwinden und siegreich —
menschlich gesprochen — vorwirts zu schreiten. Die Frage nach der
Vergebung als der Macht im heutigen Europa ist eine Frage an unsere
Kirchen. Die Kirchen leben heute viel zu sehr von den Gewohnheiten
und Traditionen, sie haben sich zu sehr den alten Lebensweisen und
den verschiedenen Vorgingen des dffentlichen, politischen und 6kono-
mischen Lebens angepafit, so dafd die Kirchen nicht mehr frei im Evan-
gelium sind, um wirklich den armen Menschen in der Welt zu helfen.
Denn diejenigen Volker, die heutzutage die Macht in ihren Hinden
haben, sind arm. Das sage ich in ganzer Niichternheit und Offenheit.
Wenn ich die Staatsminner und Politiker, auch in unserem Land, an-
schaue, so habe ich nicht das Gefiihl, daf$ sie Macht haben. Ich habe
immer das Gefiihl: Das sind arme Menschen, welche die Last der Ver-
antwortung auf sich genommen haben, eine Last, die sie vielleicht nicht
imstande sein werden zu tragen.-Was tun wir, um diesen armen Men-
schen zu helfen? Nicht zum Kampf gegen sie, sondern zum Dienst der
Vergebung und der wirklich helfenden Liebe sind wir berufen!

Der Dienst der Kirche an der Welt

Man spricht dariiber, dafl wir Christen im Osten viel zu politisch
denken, daf} wir unsere Kirchen verpolitisiert haben. Ich mdchte hier
ein Zeugnis von dem ablegen, was im Hintergrund aller unserer Arbeit
steht: Unsere positive Einstellung unseren heutigen Machthabern und
unseren heutigen Staaten gegeniiber ist nicht die Haltung der bedin-
gungslosen Unterwerfung, sondern die Einstellung der wahren dienen-
den Liebe des Evangeliums. — Ich gehorte nie einer politischen Partei

152



an und werde nie einer politischen Partei angehoren. Ich war in meiner
politischen Einstellung immer frei von allen Parteien. Wenn ich mit
meinen westlichen Freunden und Briidern spreche und wenn ich leise
Vorwiirfe hore, dafy ich vielleicht viel zu politisch denke, sage ich im-
mer wieder: Nein, tatsichlich bin ich inwendig viel weniger politisch
als ihr alle. Ich bin frei. Und ich ringe um diese inwendige Freiheit,
nicht um Verantwortungslosigkeit, sondern um eine Freiheit fiir Ver-
antwortung und den Dienst. Denn, meine lieben Freunde, Jesus Chri-
stus, der Gekreuzigte und Auferstandene, ist gekommen, um sich an
die Stelle zu stellen, an der wir stehen, und nicht, um menschliche, auch
nicht, um kirchenpolitische oder konfessionelle Fronten gegen die Welt
aufzurichten. Diesen Fehler aber machen wir immer wieder, weil wir
das Evangelium nicht recht verstanden haben und nicht im Lichte dieses
Evangeliums gearbeitet haben. ‘

Die Volker Europas trennt
1. Die Unfdbigkeit, Schuld zu vergeben

Was wir von der Not der Schuld und dem Wunder der Vergebung
gesagt haben, wollen wir nun auf das Zusammenleben der Vélker
Europas beziehen. Ich bin sehr froh, dafl wir unser Thema auf die Vol-
ker Europas beschrinkt haben, denn wir wissen, wie eng wir mit
unseren Lindern und Vélkern verbunden und wie tief wir in ihren
Traditionen verwurzelt sind. Wir sind aber Europier in einer Zeit, in
der das alte Europa nicht mehr existiert. Zu welchem Europa bekennen
wir uns heute? Zu einem Westeuropa oder zu dem Osteuropa, zu
einem noch nicht existierenden Europa oder zu dem alten, nicht mehr
existierenden Europa? Die Vilker Europas sind heute vielfiltig von-
einander getrennt, nicht nur der Osten vom Westen. Wir diirfen nicht
vergessen, daf! auch im Westen tiefe Differenzen bestehen und daf3
das Erbe des neunzehnten beziehungsweise achtzehnten Jahrhunderts
noch nicht itberwunden ist. Auch das dhristliche Abendland muf3 acht-
geben, daf} es sich nicht zerreift und nicht einmal wieder in naher oder
ferner Zukunft in einen Kampf untereinander gerit. Auch in dem sozia-
listischen Blodk, dem ich angehére, bestehen noch alte Differenzen. Wir
diirfen nicht vergessen, dafl wir alle noch von dem nationalistischen
Erbe des neunzehnten Jahrhunderts leben. Diese nationalistischen Vor-
urteile stehen noch immer als eine Mauer zwischen uns. Das Jahr 1945
hat eine neue, schreckliche Kluft aufgerissen. Es war ein Abgrund, und
damals — ich muf? es leider selbst bekennen — war ich nicht sicher, ob
es je gelingen wiirde, diese Kluft zwischen unseren Vélkern zu iiber-
briicken. Jetst sind wieder Wunder geschehen, und einige der hier
anwesenden Briider konnen bezeugen, daf$ wir einen Anfang gemacht
haben, uns mit unseren deutschen Briidern zu verstindigen und mit
ihnen zu arbeiten. Aber wir stehen noch in den allerersten Anfingen
dieser Arbeit. Sie ist noch beschrinkt auf einige kleine Gruppen von
Briidern in Deutschland und der Tschechoslowakei. Sie ist noch nicht

153



in unsere Gemeinden eingedrungen und hat unsere Volker noch nicht
erfafit. Wir Tschechoslowaken miissen noch darum ringen, die Deut-
schen im Lichte der grofSten Errungenschaften der deutschen Geschichte
zu verstehen und nicht im Schatten des Schrecklichsten, was in der
deutschen Geschichte geschehen ist. Das zu tun, sind wir dann in der
Lage, wenn wir etwas vom Evangelium verstanden haben und wenn
wir uns dessen bewuflt werden, dafl wir uns mit unseren deutschen
Briidern nur dann treffen und verstehen kénnen, wenn wir als Siinder
zu ihnen kommen und als Siinder miteinander sprechen: als Siinder,
die dieselbe ‘Gnade der Vergebung brauchen. Solange wir Tschechen
uns fiir die «beati possidentes» halten, solange wir glauben, es liege an
uns, ob wir den Deutschen vergeben oder nicht, solange werden alle
Versuche fehlschlagen. Erst wenn wir einmal begreifen, dafl wir das
Schuldbekenntnis mit unseren deutschen Briidern zusammen sprechen
miissen, kann etwas geschehen. Das bedeutet nicht, daf} wir verharm-
losen, was geschehen ist, im Gegenteil, es bedeutet, daf$ wir durch das
Erlebnis der gegenseitigen Schuld stark werden, dem Evangelium zu
folgen und einen neuen Anfang zu machen. Ich habe heute immer
noch das unheimliche Gefithl, daf} wir im heutigen Europa diesen
neuen Anfang noch nicht gemacht haben und daf} wir einander immer
wieder mit den alten Fragen angreifen. Wenn Menschen aus dem
Osten mit Menschen aus dem Westen zusammentreffen, hért man so
viele irrelevante, gleichgiiltige Fragen und kommt nie zur eigentlichen
Hauptsache. Hier liegt die grofle Aufgabe auch dieses Friedenskreises.
Wir miissen das grofle Erbe des neunzehnten Jahrhunderts richtig
verstehen; wir miissen in die Tiefe des geschichtlichen Lebens hinab-
steigen und dort im Lichte des Evangeliums das Verhidngnisvolle tiber-
winden und das Grofle reinigen und dem heutigen Menschen wieder
darbieten. :

2. Mangelnde Erkenntnis der Schuld

Die grofle Weltkatastrophe, die 1914 begonnen hat, ist noch nicht
zu ihrem Ende gekommen. Wir stehen noch mitten in der Katastrophe
oder dem Weltumbruch, wie immer man es nennen mag. Wir Christen
haben uns noch nicht recht zum Bewuf3tsein gebracht, dafl wir Christen
fiir diese Katastrophe verantwortlich sind, wir christlichen Nationen,
das christliche Europa. Lassen Sie uns jetst nicht tiber die Nazisten und
iiber die Faschisten, tiber Demokraten und Kommunisten sprechen und
auch die Schwierigkeiten, in denen wir jetst stehen, nicht denen vor-
werfen, die uns nicht lieb sind oder denen wir mifitrauen. Keine Hei-
den, keine Kommunisten haben die Weltkatastrophe verursacht. Wir
selbst sind verantwortlich. In dem alten Europa war etwas verfault
und bose. Vielleicht wire das alte Europa auch ohne Hitler zugrunde
gegangen. Wer weif3? Ich mochte die Verantwortung nicht auf Hitler
oder andere totalitire Regimes abwilzen. In der Seele, im Herzen, in
- der Substanz des alten Europas ist etwas Schreckliches geschehen. Und
weil ich mit meinen westlichen Freunden spreche, darf ich vielleicht

154



diese Warnung erheben: Pafdt auf, ob ihr nicht iiber dem Abgrund
steht! Pafit auf — nicht nur wir im Osten sondern auch ihr im Westen
mii§t aufpassen —, daf3 ihr euer Vertrauen nicht auf etwas aufbaut,
das nicht mehr existiert. Wir diirfen uns keinen Illusionen hmgeben
Wir miissen der geschichtlichen Realitit ganz klar in dle Augen schauen,
mutig, ohne Angst und Zittern.

3. Das Ausweichen vor der geschichtlichen Realitdt

Dazu gehort auch der Blick auf die sozialistische Revolution vom
Jahre 1917 und ihre tiefen Auswirkungen, die sowohl horizontal als
auch vertikal die europiischen Vélker trennen. Die vertikale Trennung
ist heute allen deutlich, dagegen ist — wenigstens in Europa — die
horizontale Trennung nicht so klar erkennbar. Die grofle Oktober-
revolution von 1917 — ob wir sie billigen oder nicht — hat eine solche
Umwilzung, einen solchen tiefen Umbruch herbeigefiihrt, dafl wir uns
damit nicht nur irgendwie abfinden, sondern daf$ wir uns damit aus-
einandersetsen miissen. Nur eine Frage mochte ich stellen. Bedeutet
diese Revolution das Ende des kulturellen klassischen Erbes? Oder
bedeutet die Revolution eine Ausdehnung Europas in die asiatischen
und afrikanischen Linder? Bedeuten nicht zum Beispiel auch die Sozia-
lisierung und Humanisierung Rufllands, Sibiriens, Chinas und der
anderen Linder eine Verwestlichung dieser Lander in einer Art und
Weise, wie sie die kapitalistischen oder liberal-demokratischen Linder
zu verwirklichen nie in der Lage waren und sein werden? Ich kenne
etwas von der Welt; ich habe China und andere Linder besucht, und
es kommt mir so vor, als ob die Revolution von 1917 auch in ihrer
Auswirkung auf diese Lander betrachtet werden miifite, um sie richtig
zu verstehen, namentlich heute, in der Zeit der technischen und wis-
senschaftlichen Fortschritte. Bis 1948, vielleicht bis 1950, hat man
vielerorts gedacht, dafl das Jahr 1917 11qu1d1ert werden konnte. Heute
weifd man, dafl das nicht méglich ist. Deshalb miissen wir uns mit die-
ser Tatsache in der richtigen Weise auseinandersetsen. Was werden wir
tun, um dem Teil von Europa, der heute kommunistisch regiert wird,
oder um Asien die Dynamik, die Ziele des Evangeliums richtig darzu-
bieten und diesen Volkern durch die Kraft des Evangeliums zu helfen?
Durch Kreuzziige und antikommunistische Fronten ist nichts getan.
Dieses Bekenntnis mochte ich mit aller Schirfe ablegen. Das sage ich
auf Grund meiner Erfahrungen seit wenigstens zwanzig Jahren. Durch
Kreuzziige oder durch sogenannte christliche Fronten gegen die Bol-
schewisten oder die Kommumsten werden wir uns selbst das Grab
bereiten.

Ich will eine kleine Geschlchte aus der Tschechoslowakei erzihlen.
Vor sechs oder sieben Jahren war ich in einer Kirchengemeinde meiner
evangelischen Kirche der Bohmischen Briider in Ostbéhmen, und als ich
am Samstagabend mit dem Presbyterium zusammenkam, fragte mich
einer der Presbyter: «Bruder Hromadka, glaubst du, daf} sich alles

155



indern wird, dafl wir wieder zu der alten Lebensweise, zu der alten
Struktur zurtidckehren werden, oder glaubst du das nicht? Kommt es
zu einem Krieg oder nicht?» Er meinte, dafl wir von den Kommunisten
befreit werden kénnten, wenn es zu einem Krieg kime. Ich habe ihm —
es war einer der iltesten — geantwortet: «Ich verstehe deine Frage.
Aber eines mochte ich euch ans Herz legen: Spekuliert nicht, arbeitet!
Die Vergangenheit wird nicht zuriidkkehren, der Weg zuriick ist —
menschlich gesprochen — unméglich. Wenn du darauf spekulierst, dafd
sich vielleicht etwas dndern wird, wirst du alle deine Kraft verlieren
“und in der entscheidenden Zeit nicht stark genug sein, dich zu behaup-
ten, nicht nur 6konomisch, sondern tiberhaupt als Mensch.» Am niich-
sten Tag sprach er mich vor meiner Predigt an: «Bruder Hromadka, ich
habe nicht schlafen kénnen.» «Warum denn nicht?» «Nun ja, du hast
uns alle Hoffnung genommen.» «Bist du bése?» habe ich gefragt.
«Aber nein, nein, ich bin nicht bése, im Gegenteil, ich bin froh. Ich
hatte mich falschen Hoffnungen hingegeben, und jetst sehe ich ein, dafl
ich von diesen falschen Hoffnungen erldst und befreit werden muf3.»
Vor drei Monaten habe ich diesen Bruder wieder getroffen. Er war
ganz anders: frohlich, freudig an der Arbeit; er spekuliert nicht mehr
auf die Wiederkehr der alten Verhiltnisse; er spekuliert nicht mehr
auf die Moglichkeit, dafl das Jahr 1917 geschichtlich liquidiert wird.

Die echte Front der Christen

Liebe Briider, ich sage das in keinem Gefiihl der Freude und Er-
leichterung, obwohl ich selbst immer radikal sozial gesinnt war. Denn
ich weif}, was es bedeutet, wenn wir Christen jetst den Lindern unter
der kommunistischen Herrschaft helfen sollen. Aber das Helfen ist
unsere Aufgabe. Wir werden nur dann in der Lage sein, die schlechten
Folgen und Konsequenzen des Jahres 1917 und der Weltkatastrophe
von 1914-1958 zu iiberwinden, wenn wir die anderen Voélker in ihrer
geistigen Struktur, in ihrem historischen Erbe, in ihrer Not und Hoff-
nung erfassen und die echtesten, positivsten, erhabensten Ziele ihres
Lebens koordinieren und integrieren. Einen wirklichen Dienst aber
werden wir nur dann leisten kénnen, wenn wir vom Evangelium, von
den Fiflen des Gekreuzigten und Auferstandenen her den Anfang
machen. Die Kirchen haben in den letsten zehn bis fiinfzehn Jahren —
in der Zeit nach 1945 — so viel Kraft an unnétigen Fronten verbraucht.
Der Friedensdienst kann Unermefiliches tun, wenn er seine Arbeit in
der Kraft und Dynamik der exousia, in der wirklichen Autoritit und
Macht des Evangeliums tut, wenn er den Mut hat, an denjenigen Stel-
len zu ringen, an denen es sich wirklich lohnt, und wenn er andere,
nebensichliche Fronten beiseite schiebt. Es ist ein grofler Kampf, der
in unseren Kirchen anfangen muf}. Unsere Front muf} eine Front sein
des Ringens um die wirkliche Kirche Jesu Christi tiber die Grenzen
der Konfessionen hinweg, ohne diese zu ignorieren oder zu verharm-
losen. Wir miissen alle bereit sein, in Bufle und Reue, im Siinden-

156



bekenntnis unsere Arbeit zu tun. Aber wir miissen unsere Arbeit auch
an den Menschen in der Welt leisten. Wir miissen uns immer wieder
die Frage stellen, auf die es ankommt: Bist du bereit, auch denjenigen
Menschen in deinem Land, die dir nicht so angenehm sind, in der
dienenden Liebe gegeniiberzutreten oder nicht? Nur wenn wir die
Arbeit aus der Fiille des Evangeliums, in der Macht der Vergebung und
der Dynamik des auferstandenen Jesus Christus tun, kann etwas Gro-
les daraus werden. Meine lieben Freunde, die heutige Zeit ist die Zeit
der Gerichte Gottes. Aber es ist auch die Zeit einer unermefllichen
Gnade. Ich danke Gott dafiir, daf} er mir Gelegenheit gegeben hat,
gerade in dieser Zeit zu leben. Wir Christen werden noch manches Mal
dieser Welt zum Schauspiel werden miissen (vgl. 1. Kor. 4, 9; Hebr.
10, 33); aber das tut nichts. Im Glauben an die Auferstechung Jesu
Christi und in der Freude und Hoffnung auf den endgiiltigen Sieg Jesu
Christi diirfen wir ohne Angst unsere Arbeit tun.

Joseph L. Hromadka
(«Stimme der Gemeinde», 1. Mai 1959)

Grundsatzerklirung

des niederlindischen «Konvents fiir ein neues politisches Ethos »
(Amsterdam, im Mai 1959)*

1. Der Konvent fir ein neues politisches Ethos vereinigt Glieder
verschiedener Kirchen. Sie wissen sich verbunden in der Uberzeugung,
daf} der christliche Glaube fiir die Kirchen und ihre Glieder einen Weg
fiir das politische Leben 6ffnet, den die Gemeinde mit Freude gehen
kann. Der Konvent will den Kirchen und der Gesellschaft dadurch
dienen, daf3 er Antwort auf die Fragen sucht, die die heutige Lage der
Welt uns stellt. Es geht dabei darum, die rechte Weise zu finden, in
der die Gemeinde, ohne der Welt gleichférmig zu werden, sich fir
ihren Herrn und die Menschen in der Welt zur Verfiigung stellen kann.

* Mit der Ankiindigung der Internationalen Konferenz des Bundes Religioser
Sozialisten (siche dritte Umschlagseite dieser Ausgabe) erreicht uns obenstehende
Grundsagerklirung hollindischer Gesinnungsfreunde. Wir haben sie, ihrer Bedeu-
tung entsprechend, an den Anfang gestellt und bitten unsere Leser, sich damit ver-
traut zu machen. Professor Rasker, der Vorsitende dieser Vereinigung, wird am
5. und 6. September anlifilich unserer Wochenendtagung in Ziirich zu uns sprechen,
Sein Thema lautet: «Die Macht der Verséhnung und die Ohnmacht der Gewalt».
Es wird dann sicher auch Gelegenheit geben, iiber die Thesen des hollindischen
Konvents zu diskutieren. Bitte, lieber Leser, reservieren Sie das Wochenende vom
5. und 6.September. Genaue Angaben finden Sie in der ndchsten Ausgabe der
«Neuen Wege», Anfang August. Red.

157



	Die Macht der Vergebung im Zusammenleben der Völker Europas

