
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 53 (1959)

Heft: 6

Artikel: Die Macht der Vergebung im Zusammenleben der Völker Europas

Autor: Hromádka, Joseph L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Macht der Vergebung
„ im Zusammenleben der Völker Europas
Vom 16. bis 19. April trat die Christliche Friedenskonferenz zu ihrer zweiten

Sifeung in Prag zusammen. Wir nehmen vorerst die zweite Simung der Christlichen
Friedenskonferenz zum Anlaß, unsere Leser mit einem Vortrag von Professor
Hromadka, dem Initiator der Christlichen Friedenskonferenz, bekannt zu machen, den

er 1958 auf dem Kongreß des Christlichen Friedensdienstes in Berlin-Weißensee
hielt. Der Vortrag ist nach einer Bandaufnahme von Ruth Schmidt, Berlin, bearbeitet.

Meine lieben Freunde, meine lieben Brüder und Schwestern, ich
möchte Ihnen für die Einladung danken und Sie zugleich im Namen
unseres Friedenskreises in der Tschechoslowakei herzlichst begrüßen.
Es gibt viele Menschen in unserer Kirche, die in ihrem Herzen und in
ihrem Denken mit Ihnen hier eng verbunden sind. Ob sie mit allem,
was hier gesagt werden wird, einverstanden sein werden oder ob wir
einander völlig verstehen werden, das ist eine andere Frage. Es gibt so
viele Vorurteile und Mißverständnisse unter uns, gegen die wir unablässig

ringen und kämpfen müssen. Und das ist eigentlich das Große
an der Friedensarbeit, auch an diesem Kreis hier, daß wir so von
vornherein bereit sind, einander zu hören und zu verstehen. Ich
unterstreiche das, weil es sich nicht von selbst versteht, daß wir heute morgen

in dieser Atmosphäre der Brüderlichkeit und des gegenseitigen
Vertrauens arbeiten dürfen.

Bruder Propst Grüber hat darauf hingewiesen, daß die Stadt Berlin

in einer sehr schwierigen Lage ist, daß sie keine Brückenstadt,
sondern eine Stadt vieler Gefahren ist. Vielleicht hat vieles, was uns
beunruhigt und worunter wir leiden, in dieser Stadt seinen Ursprung.
Ich sage das in keiner Selbstgerechtigkeit, ich würde darüber auch
sprechen, wenn wir, jeder von uns, die Verantwortung für die Schuld
auf uns nehmen müßten. Es ist nur nicht selbstverständlich, daß wir
gerade in dieser Stadt zusammenkommen. Auch ich komme aus einem
Staat, der sich direkt an der Grenze zwischen dem Osten und dem
Westen befindet. Auch wir spüren in unserem Lande alle die
unterirdischen Strömungen und Versuche, die positive Arbeit für die Befriedung

der Welt zu unterhöhlen und zu liquidieren. Es ist sehr wichtig,
daß Sie auch mich verstehen.

Die Solidarität des Christen seit der sündigen Welt
Ich bin tief verwurzelt in meinem eigenen Land. Ich fühle mich

solidarisch mit meinem Volk in seinem Aufbau, und ich möchte in
keiner Minute, unter keinen Umständen mich irgendwie von meinem
Volk lossagen oder isolieren. Denn ich fasse das Evangelium auf als
wirklichen Weg einer völligen Solidarität mit dieser sündigen Welt,
auch mit meinem sündigen Volk; und ich bin niemals versucht, die
Grenzlinie zwischen den gerechten Christen und den ungerechten
Weltkindern zu ziehen und die Verantwortung für das, was geschieht, auch

149



bei uns, nur auf die Kommunisten oder auf diejenigen Männer zu
schieben, die heute für die Leitung unseres Landes verantwortlich sind.
Nein, ich selbst bin für alles verantwortlich. Ich bin auch für unseren
kommunistischen Präsidenten, für unsere kommunistische Regierung
verantwortlich. Und wenn auch vieles gegen mein Rechtsgefühl
verstößt, so möchte ich mich doch nicht auf den Richterstuhl setzen, bevor
ich nicht in der tiefsten Tiefe mir meine eigene Schuld und meine eigene
Verantwortung zum Bewußtsein gebracht habe. Die größte Schuld der
Kirche heute in der Welt besteht darin, daß sie sich auf die Ebene der
machtpolitischen Kämpfe herabziehen läßt und vergißt, daß das Zeugnis

und die Gemeinschaft des christlichen Glaubens und die Arbeit der
Kirche auf einer ganz anderen Ebene liegen. Ich möchte es das Dialektische

nennen: daß ich mich einerseits ganz mit meinem Volk, seiner
Schuld und seinem Elend, solidarisch fühle und daß ich andererseits
die Ebene des Evangeliums und der Kirche Jesu Christi von der Ebene
der Völker trenne. Dies, glaube ich, müssen wir durchdenken und in
dieser Richtung miteinander sprechen.

Das Wunder der Vergebung
Damit möchte ich zu dem eigentlichen Thema übergehen. Es lautet :

«Die Macht der Vergebung im Zusammenleben der Völker Europas».
Es ist für mich befreiend und erfreuend, daß gerade das Thema der
Vergebung an die Spitze dieser Konferenz gestellt worden ist. Denn
wenn wir, die wir hier sind, nicht von der Tatsache der Vergebung in
Jesus Christus ausgehen, dann können wir uns nicht verständigen, denn
die Mißverständnisse, die Differenzen zwischen uns - nationale, soziale,
ethische, weltanschauliche - sind sehr tief. Ich habe leider das Gefühl,
daß in der heutigen ökumenischen Arbeit nicht immer genügend von
dieser realen Tatsache des Evangeliums ausgegangen wird. Wir sind
aber verloren, wir Kommunisten und Nichtkommunisten, wir östlichen
und westlichen Europäer, wenn wir bei unseren Gesprächen nicht von
der Vergebung ausgehen.

Das Evangelium ist für mich wirklich das Evangelium der
Vergebung; keine Lehre von der Vergebung, die man durch dogmatische
Kategorien festhalten kann, sondern die Botschaft von der immer
tätigen, vergebenden Liebe dessen, der in die Not und in das Elend und
in die Verdorbenheit unseres Menschenlebens hinabgestiegen ist und
der nun in unserem Elend, in unserer Not an derselben Stelle steht, an
der wir stehen. Er ist mit uns im Grabe. Er ist mit uns in all den
Schwierigkeiten, mit denen wir zu tun haben. Das ist ein Geheimnis,
ein Wunder, das jeden Tag neu geschieht und das wir tatsächlich in
der tiefsten Tiefe unseres Herzens im Glauben erleben müssen und
erleben dürfen. Im Glauben! Ich spreche von keiner sentimentalen
Erlebnisfrömmigkeit, sondern von einer ganz nüchternen, aber
kräftigen Glaubensfrömmigkeit, welche unsere Herzen, unsere ganze
menschliche Substanz verwandeln muß. Die Frage an uns lautet: Ge-

150



hören wir dieser Vergebung oder nicht? Leben wir in der Versöhnung
mit Gott in Jesus Christus oder nicht? Das ist eine sehr ernste Frage
nicht nur an uns, sondern auch an unsere Kirchen.

Der Christ weiß aber davon, daß er auch von der Vergebung seiner

Mitmenschen lebt. Die Kluft der Schuld existiert auch zwischen
Mensch und Mensch. Wir sind nicht in der Lage, die uns von Gott
trennende Kluft in ihrer Tiefe und Schrecklichkeit zu verstehen, ja
überhaupt zu erleben, wenn wir uns nicht der Kluft, die uns von
unseren Mitmenschen trennt, bewußt werden. So wie ich nicht ohne
die Vergebung Gottes leben kann, so kann ich auch nicht ohne die
Vergebung meiner Mitmenschen bestehen.

Von daher muß unsere Bereitschaft erwachsen, denen zu vergeben,
unter denen wir leben. Wenn das geschieht, ist es ein Wunder. Wir
schleppen mit uns die Erinnerung an all das, was unsere Mitmenschen
uns angetan haben. Wir sind nicht in der Lage, zu vergessen, auch
wenn wir von Vergebung sprechen. In der tiefsten Tiefe vergeben wir
nicht. Wir schleppen die Erinnerung mit, nicht nur als Einzelmenschen,
sondern auch als Völker und Nationen. Memoria, das Gedächtnis, ist
eine Gabe Gottes. Es gehört zu unserem Menschsein. Schon die alten
Theologen, Augustin und andere, haben von ihm als einer menschlichen

Substanz gesprochen. Aber das Gedächtnis kann auch, eben weil
es zur menschlichen Substanz gehört, ein Instrument dämonischer
Kräfte werden. Es kann für uns eine schreckliche Anfechtung sein, wenn
wir nicht in der Lage sind, zu vergessen; wenn wir immer wieder darauf

hinweisen, was uns angetan wurde, dann kann von keiner
wirklichen Gemeinschaft im Glauben, in der Liebe und in der Hoffnung
gesprochen werden.

Vergeben bedeutet aber nicht, die Schuld zu ignorieren oder zu
verharmlosen. Ich persönlich bin tief in der anseimischen Theologie
verwurzelt: «Nondum considerasti, quanti ponderis sit peccatum»;
Du bist dir noch nicht bewußt geworden, was wirklich Schuld und
Sünde ist, welches Gewicht die Sünde hat (oder : wie schwer die Sünde
wiegt). Dieses anseimische Wort ermahnt uns, die Schuld, die uns von
Gott und den Menschen trennt, ernst zu nehmen. Die Sünde ist eine
unheimliche Tatsache, die unser Leben vergiftet und die auch für die
Nöte verantwortlich ist, durch die wir jefet gehen müssen. Je mehr wir
unser Leben im Lichte des Evangeliums ansehen, desto ernster und
schwieriger erscheint es uns. Gerade als Friedenskämpfer möchte ich
betonen, daß es mit einem oberflächlichen Pazifismus nicht getan ist.
Das wirkliche Ringen um den Frieden kann nur in der Tiefe der
menschlichen Schuld, der menschlichen Vorurteile und der menschlichen

Gebrochenheit geschehen.

Christus, der Herr der ganzen Welt
Wir Christen sind in der heutigen Lage vielleicht deshalb so schwach

und manchmal hilflos, weil wir nicht den ganzen Christus vor Augen

151



haben. Auch wir Protestanten, die wir immer wieder auf die Bibel
hinweisen, haben aus der Bibel nur eine Teilwahrheit herausgeholt und
sie zur Doktrin gemacht. So ist das großartige Zeugnis von der
Rechtfertigung durch den Glauben der Christenheit zum Schicksal und zum
Verhängnis geworden. Ich möchte alle Mißverständnisse vermeiden:
ohne die Lehre von der Rechtfertigung durch den Glauben kann man
das Evangelium nicht verstehen. Aber der Herr ist nicht nur der
rechtfertigende Herr, sondern auch der auferstandene Herr. Das Evangelium

ist die majestätische Botschaft von der Königsherrschaft Jesu
Christi über das ganze Leben der einzelnen und Völker, der Staaten
und Zivilisationen. Es ist aber keine abstrakte Herrschaft, sondern ein

ganz konkretes Eingreifen Gottes in Jesus von Nazareth in konkrete,
empirische Verhältnisse der Menschen. Das müssen wir heute im Auge
behalten, um mit dieser Fülle zu ringen und einander in dieser Fülle
des Evangeliums zu helfen. Es ist unsere große Aufgabe, unsere
Kirchen dazu zu rufen. Denn die Schwierigkeiten, welche die Kirchen
heute zu überwältigen drohen, stecken viel mehr in der Kirche selbst
als in der Welt. Wenn die Kirche nicht zum wirklichen Werkzeug Jesu
Christi wird, wenn sie innerlich nicht frei ist von all dem, was sie
bedroht, wenn sie falsche Fronten bildet, dann wird sie nicht in der Lage
sein, die sie bedrohenden Gefahren zu überwinden und siegreich -
menschlich gesprochen - vorwärts zu schreiten. Die Frage nach der
Vergebung als der Macht im heutigen Europa ist eine Frage an unsere
Kirchen. Die Kirchen leben heute viel zu sehr von den Gewohnheiten
und Traditionen, sie haben sich zu sehr den alten Lebensweisen und
den verschiedenen Vorgängen des öffentlichen, politischen und
ökonomischen Lebens angepaßt, so daß die Kirchen nicht mehr frei im
Evangelium sind, um wirklich den armen Menschen in der Welt zu helfen.
Denn diejenigen Völker, die heutzutage die Macht in ihren Händen
haben, sind arm. Das sage ich in ganzer Nüchternheit und Offenheit.
Wenn ich die Staatsmänner und Politiker, auch in unserem Land,
anschaue, so habe ich nicht das Gefühl, daß sie Macht haben. Ich habe
immer das Gefühl : Das sind arme Menschen, welche die Last der
Verantwortung auf sich genommen haben, eine Last, die sie vielleicht nicht
imstande sein werden zu tragen. Was tun wir, um diesen armen
Menschen zu helfen? Nicht zum Kampf gegen sie, sondern zum Dienst der
Vergebung und der wirklich helfenden Liebe sind wir berufen

Der Dienst der Kirhe an der Welt
Man spricht darüber, daß wir Christen im Osten viel zu politisch

denken, daß wir unsere Kirchen verpolitisiert haben. Ich möchte hier
ein Zeugnis von dem ablegen, was im Hintergrund aller unserer Arbeit
steht: Unsere positive Einstellung unseren heutigen Machthabern und
unseren heutigen Staaten gegenüber ist nicht die Haltung der
bedingungslosen Unterwerfung, sondern die Einstellung der wahren dienenden

Liebe des Evangeliums. - Ich gehörte nie einer politischen Partei

152



an und werde nie einer politischen Partei angehören. Ich war in meiner
politischen Einstellung immer frei von allen Parteien. Wenn ich mit
meinen westlichen Freunden und Brüdern spreche und wenn ich leise
Vorwürfe höre, daß ich vielleicht viel zu politisch denke, sage ich
immer wieder: Nein, tatsächlich bin ich inwendig viel weniger politisch
als ihr alle. Ich bin frei. Und ich ringe um diese inwendige Freiheit,
nicht um Verantwortungslosigkeit, sondern um eine Freiheit für
Verantwortung und den Dienst. Denn, meine lieben Freunde, Jesus Christus,

der Gekreuzigte und Auferstandene, ist gekommen, um sich an
die Stelle zu stellen, an der wir stehen, und nicht, um menschliche, auch
nicht, um kirchenpolitische oder konfessionelle Fronten gegen die Welt
aufzurichten. Diesen Fehler aber machen wir immer wieder, weil wir
das Evangelium nicht recht verstanden haben und nicht im Lichte dieses
Evangeliums gearbeitet haben.

Die Völker Europas trennt-,

i. Die Unfähigkeit, Shuld zu vergeben
Was wir von der Not der Schuld und dem Wunder der Vergebung

gesagt haben, wollen wir nun auf das Zusammenleben der Völker
Europas beziehen. Ich bin sehr froh, daß wir unser Thema auf die Völker

Europas beschränkt haben, denn wir wissen, wie eng wir mit
unseren Ländern und Völkern verbunden und wie tief wir in ihren
Traditionen verwurzelt sind. Wir sind aber Europäer in einer Zeit, in
der das alte Europa nicht mehr existiert. Zu welchem Europa bekennen
wir uns heute? Zu einem Westeuropa oder zu dem Osteuropa, zu
einem noch nicht existierenden Europa oder zu dem alten, nicht mehr
existierenden Europa? Die Völker Europas sind heute vielfältig
voneinander getrennt, nicht nur der Osten vom Westen. Wir dürfen nicht
vergessen, daß auch im Westen tiefe Differenzen bestehen und daß
das Erbe des neunzehnten beziehungsweise achtzehnten Jahrhunderts
noch nicht überwunden ist. Auch das christliche Abendland muß
achtgeben, daß es sich nicht zerreißt und nicht einmal wieder in naher oder
ferner Zukunft in einen Kampf untereinander gerät. Auch in dem
sozialistischen Block, dem ich angehöre, bestehen noch alte Differenzen. Wir
dürfen nicht vergessen, daß wir alle noch von dem nationalistischen
Erbe des neunzehnten Jahrhunderts leben. Diese nationalistischen
Vorurteile stehen noch immer als eine Mauer zwischen uns. Das Jahr 1945
hat eine neue, schreckliche Kluft aufgerissen. Es war ein Abgrund, und
damals - ich muß es leider selbst bekennen - war ich nicht sicher, ob
es je gelingen würde, diese Kluft zwischen unseren Völkern zu
überbrücken. Jetjt sind wieder Wunder geschehen, und einige der hier
anwesenden Brüder können bezeugen, daß wir einen Anfang gemacht
haben, uns mit unseren deutschen Brüdern zu verständigen und mit
ihnen zu arbeiten. Aber wir stehen noch in den allerersten Anfängen
dieser Arbeit. Sie ist noch beschränkt auf einige kleine Gruppen von
Brüdern in Deutschland und der Tschechoslowakei. Sie ist noch nicht

153



in unsere Gemeinden eingedrungen und hat unsere Völker noch nidit
erfaßt. Wir Tschechoslowaken müssen noch darum ringen, die Deutschen

im Lichte der größten Errungenschaften der deutschen Geschichte
zu verstehen und nicht im Schatten des Schrecklichsten, was in der
deutschen Geschichte geschehen ist. Das zu tun, sind wir dann in der
Lage, wenn wir etwas vom Evangelium verstanden haben und wenn
wir uns dessen bewußt werden, daß wir uns mit unseren deutschen
Brüdern nur dann treffen und verstehen können, wenn wir als Sünder
zu ihnen kommen und als Sünder miteinander sprechen: als Sünder,
die dieselbe Gnade der Vergebung brauchen. Solange wir Tschechen
uns für die «beati possidentes» halten, solange wir glauben, es liege an
uns, ob wir den Deutschen vergeben oder nicht, solange werden alle
Versuche fehlschlagen. Erst wenn wir einmal begreifen, daß wir das
Schuldbekenntnis mit unseren deutschen Brüdern zusammen sprechen
müssen, kann etwas geschehen. Das bedeutet nicht, daß wir verharmlosen,

was geschehen ist, im Gegenteil, es bedeutet, daß wir durch das
Erlebnis der gegenseitigen Schuld stark werden, dem Evangelium zu
folgen und einen neuen Anfang zu machen. Ich habe heute immer
noch das unheimliche Gefühl, daß wir im heutigen Europa diesen
neuen Anfang noch nicht gemacht haben und daß wir einander immer
wieder mit den alten Fragen angreifen. Wenn Menschen aus dem
Osten mit Menschen aus dem Westen zusammentreffen, hört man so
viele irrelevante, gleichgültige Fragen und kommt nie zur eigentlichen
Hauptsache. Hier liegt die große Aufgabe auch dieses Friedenskreises.
Wir müssen das große Erbe des neunzehnten Jahrhunderts richtig
verstehen; wir müssen in die Tiefe des geschichtlichen Lebens
hinabsteigen und dort im Lichte des Evangeliums das Verhängnisvolle
überwinden und das Große reinigen und dem heutigen Menschen wieder
darbieten.

2. Mangelnde Erkenntnis der Shuld
Die große Weltkatastrophe, die 1914 begonnen hat, ist noch nicht

zu ihrem Ende gekommen. Wir stehen noch mitten in der Katastrophe
oder dem Weltumbruch, wie immer man es nennen mag. Wir Christen
haben uns noch nicht recht zum Bewußtsein gebracht, daß wir Christen
für diese Katastrophe verantwortlich sind, wir christlichen Nationen,
das christliche Europa. Lassen Sie uns jefet nicht über die Nazisten und
über die Faschisten, über Demokraten und Kommunisten sprechen und
auch die Schwierigkeiten, in denen wir jefet stehen, nicht denen
vorwerfen, die uns nicht lieb sind oder denen wir mißtrauen. Keine Heiden,

keine Kommunisten haben die Weltkatastrophe verursacht. Wir
selbst sind verantwortlich. In dem alten Europa war etwas verfault
und böse. Vielleicht wäre das alte Europa auch ohne Hitler zugrunde
gegangen. Wer weiß? Ich möchte die Verantwortung nicht auf Hitler
oder andere totalitäre Regimes abwälzen. In der Seele, im Herzen, in
der Substanz des alten Europas ist etwas Schreckliches geschehen. Und
weil ich mit meinen westlichen Freunden spreche, darf ich vielleicht

154



diese Warnung erheben: Paßt auf, ob ihr nicht über dem Abgrund
steht Paßt auf - nicht nur wir im Osten, sondern auch ihr im Westen
müßt aufpassen -, daß ihr euer Vertrauen nicht auf etwas aufbaut,
das nicht mehr existiert. Wir dürfen uns keinen Illusionen hingeben.
Wir müssen der geschichtlichen Realität ganz klar in die Augen schauen,
mutig, ohne Angst und Zittern.

3. Das Ausweihen vor der geschihtlihen Realität
Dazu gehört auch der Blick auf die sozialistische Revolution vom

Jahre 1917 und ihre tiefen Auswirkungen, die sowohl horizontal als
auch vertikal die europäischen Völker trennen. Die vertikale Trennung
ist heute allen deutlich, dagegen ist - wenigstens in Europa - die
horizontale Trennung nicht so klar erkennbar. Die große
Oktoberrevolution von 1917 - ob wir sie billigen oder nicht - hat eine solche
Umwälzung, einen solchen tiefen Umbruch herbeigeführt, daß wir uns
damit nicht nur irgendwie abfinden, sondern daß wir uns damit aus-
einandersefeen müssen. Nur eine Frage möchte ich stellen. Bedeutet
diese Revolution das Ende des kulturellen klassischen Erbes? Oder
bedeutet die Revolution eine Ausdehnung Europas in die asiatischen
und afrikanischen Länder? Bedeuten nicht zum Beispiel auch die
Sozialisierung und Humanisierung Rußlands, Sibiriens, Chinas und der
anderen Länder eine Verwestlichung dieser Länder in einer Art und
Weise, wie sie die kapitalistischen oder liberal-demokratischen Länder
zu verwirklichen nie in der Lage waren und sein werden? Ich kenne
etwas von der Welt; ich habe China und andere Länder besucht, und
es kommt mir so vor, als ob die Revolution von 1917 auch in ihrer
Auswirkung auf diese Länder betrachtet werden müßte, um sie richtig
zu verstehen, namentlich heute, in der Zeit der technischen und
wissenschaftlichen Fortschritte. Bis 1948, vielleicht bis 1950, hat man
vielerorts gedacht, daß das Jahr 1917 liquidiert werden könnte. Heute
weiß man, daß das nicht möglich ist. Deshalb müssen wir uns mit dieser

Tatsache in der richtigen Weise auseinandersetzen. Was werden wir
tun, um dem Teil von Europa, der heute kommunistisch regiert wird,
oder um Asien die Dynamik, die Ziele des Evangeliums richtig darzubieten

und diesen Völkern durch die Kraft des Evangeliums zu helfen?
Durch Kreuzzüge und antikommunistische Fronten ist nichts getan.
Dieses Bekenntnis möchte ich mit aller Schärfe ablegen. Das sage ich
auf Grund meiner Erfahrungen seit wenigstens zwanzig Jahren. Durch
Kreuzzüge oder durch sogenannte christliche Fronten gegen die
Bolschewisten oder die Kommunisten werden wir uns selbst das Grab
bereiten.

Ich will eine kleine Geschichte aus der Tschechoslowakei erzählen.
Vor sechs oder sieben Jahren war ich in einer Kirchengemeinde meiner
evangelischen Kirche der Böhmischen Brüder in Ostböhmen, und als ich
am Samstagabend mit dem Presbyterium zusammenkam, fragte mich
einer der Presbyter: «Bruder Hromadka, glaubst du, daß sich alles

155



ändern wird, daß wir wieder zu der alten Lebensweise, zu der alten
Struktur zurückkehren werden, oder glaubst du das nicht? Kommt es

zu einem Krieg oder nicht?» Er meinte, daß wir von den Kommunisten
befreit werden könnten, wenn es zu einem Krieg käme. Ich habe ihm —

es war einer der ältesten - geantwortet: «Ich verstehe deine Frage.
Aber eines möchte ich euch ans Herz legen : Spekuliert nicht, arbeitet
Die Vergangenheit wird nicht zurückkehren, der Weg zurück ist —

menschlich gesprochen - unmöglich. Wenn du darauf spekulierst, daß
sich vielleicht etwas ändern wird, wirst du alle deine Kraft verlieren
und in der entscheidenden Zeit nicht stark genug sein, dich zu behaupten,

nicht nur ökonomisch, sondern überhaupt als Mensch.» Am nächsten

Tag sprach er mich vor meiner Predigt an : «Bruder Hromadka, ich
habe nicht schlafen können.» «Warum denn nicht?» «Nun ja, du hast
uns alle Hoffnung genommen.» «Bist du böse?» habe ich gefragt.
«Aber nein, nein, ich bin nicht böse, im Gegenteil, ich bin froh. Ich
hatte mich falschen Hoffnungen hingegeben, und jefet sehe ich ein, daß
ich von diesen falschen Hoffnungen erlöst und befreit werden muß.»
Vor drei Monaten habe ich diesen Bruder wieder getroffen. Er war
ganz anders: fröhlich, freudig an der Arbeit; er spekuliert nicht mehr
auf die Wiederkehr der alten Verhältnisse; er spekuliert nicht mehr
auf die Möglichkeit, daß das Jahr 1917 geschichtlich liquidiert wird.

Die ehte Tront der Christen
Liebe Brüder, ich sage das in keinem Gefühl der Freude und

Erleichterung, obwohl ich selbst immer radikal sozial gesinnt war. Denn
ich weiß, was es bedeutet, wenn wir Christen jefet den Ländern unter
der kommunistischen Herrschaft helfen sollen. Aber das Helfen ist
unsere Aufgabe. Wir werden nur dann in der Lage sein, die schlechten
Folgen und Konsequenzen des Jahres 1917 und der Weltkatastrophe
von 1914-1958 zu überwinden, wenn wir die anderen Völker in ihrer
geistigen Struktur, in ihrem historischen Erbe, in ihrer Not und HofT-
nung erfassen und die echtesten, positivsten, erhabensten Ziele ihres
Lebens koordinieren und integrieren. Einen wirklichen Dienst aber
werden wir nur dann leisten können, wenn wir vom Evangelium, von
den Füßen des Gekreuzigten und Auferstandenen her den Anfang
machen. Die Kirchen haben in den lefeten zehn bis fünfzehn Jahren -
in der Zeit nach 1945 - so viel Kraft an unnötigen Fronten verbraucht.
Der Friedensdienst kann Unermeßliches tun, wenn er seine Arbeit in
der Kraft und Dynamik der exousia, in der wirklichen Autorität und
Macht des Evangeliums tut, wenn er den Mut hat, an denjenigen Stellen

zu ringen, an denen es sich wirklich lohnt, und wenn er andere,
nebensächliche Fronten beiseite schiebt. Es ist ein großer Kampf, der
in unseren Kirchen anfangen muß. Unsere Front muß eine Front sein
des Ringens um die wirkliche Kirche Jesu Christi über die Grenzen
der Konfessionen hinweg, ohne diese zu ignorieren oder zu verharmlosen.

Wir müssen alle bereit sein, in Buße und Reue, im Sünden-

156



bekenntnis unsere Arbeit zu tun. Aber wir müssen unsere Arbeit auch

an den Menschen in der Welt leisten. Wir müssen uns immer wieder
die Frage stellen, auf die es ankommt : Bist du bereit, auch denjenigen
Menschen in deinem Land, die dir nicht so angenehm sind, in der
dienenden Liebe gegenüberzutreten oder nicht? Nur wenn wir die
Arbeit aus der Fülle des Evangeliums, in der Macht der Vergebung und
der Dynamik des auferstandenen Jesus Christus tun, kann etwas Großes

daraus werden. Meine lieben Freunde, die heutige Zeit ist die Zeit
der Gerichte Gottes. Aber es ist auch die Zeit einer unermeßlichen
Gnade. Ich danke Gott dafür, daß er mir Gelegenheit gegeben hat,
gerade in dieser Zeit zu leben. Wir Christen werden noch manches Mal
dieser Welt zum Schauspiel werden müssen (vgl. 1. Kor. 4, 9; Hebr.
10, 33); aber das tut nichts. Im Glauben an die Auferstehung Jesu
Christi und in der Freude und Hoffnung auf den endgültigen Sieg Jesu
Christi dürfen wir ohne Angst unsere Arbeit tun.

Joseph L. Hromadka
(«Stimme der Gemeinde», l.Mai 1959)

Grundsatzerklärung
des niederländishen «Konvents für ein neues politishes Ethos»

(Amsterdam, im Mai 1959)*

1. Der Konvent für ein neues politisches Ethos vereinigt Glieder
verschiedener Kirchen. Sie wissen sich verbunden in der Überzeugung,
daß der christliche Glaube für die Kirchen und ihre Glieder einen Weg
für das politische Leben öffnet, den die Gemeinde mit Freude gehen
kann. Der Konvent will den Kirchen und der Gesellschaft dadurch
dienen, daß er Antwort auf die Fragen sucht, die die heutige Lage der
Welt uns stellt. Es geht dabei darum, die rechte Weise zu finden, in
der die Gemeinde, ohne der Welt gleichförmig zu werden, sich für
ihren Herrn und die Menschen in der Welt zur Verfügung stellen kann.

* Mit der Ankündigung der Internationalen Konferenz des Bundes Religiöser
Sozialisten (siehe dritte Umschlagseite dieser Ausgabe) erreicht uns obenstehende
Grundsaßerklärung holländischer Gesinnungsfreunde. Wir haben sie, ihrer Bedeutung

entsprechend, an den Anfang gestellt und bitten unsere Leser, sich damit
vertraut zu machen. Professor Rasker, der Vorsißende dieser Vereinigung, wird am
5. und 6. September anläßlich unserer Wochenendtagung in Zürich zu uns sprechen.
Sein Thema lautet: «Die Macht der Versöhnung und die Ohnmacht der Gewalt».
Es wird dann sicher auch Gelegenheit geben, über die Thesen des holländischen
Konvents zu diskutieren. Bitte, lieber Leser, reservieren Sie das Wochenende vom
5. und 6. September. Genaue Angaben finden Sie in der nächsten Ausgabe der
«Neuen Wege», Anfang August. Red.

157


	Die Macht der Vergebung im Zusammenleben der Völker Europas

