
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 53 (1959)

Heft: 3

Artikel: Ich bin die Auferstehung und das Leben

Autor: Bartsch, H.-W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ich bin die Auferstehung und das Leben

Die Korinthergemeinde war zweifellos sehr orthodox - wenn wir
unseren heutigen Sprachgebrauch auf die Zeit des Paulus anwenden
dürfen —: was Paulus ihr überliefert hatte, das hatte sie angenommen.
Es war ihre Lehre, daß Christus gestorben ist für unsere Sünden nach
der Schrift, daß er begraben ist und auferstanden am dritten Tage und
so weiter (1. Kor. 15, 3-7). Das alles glaubten sie wirklich, das heißt, sie
hielten es für wahr. Daran zweifelte keiner, und Paulus kann seine ganze
Argumentation im Streit mit ihnen darauf gründen, daß sie so «orthodox»

sind und sich darum für rechte Christen haken. Nur an einem
Punkt, der scheinbar mit ihrer «Orthodoxie» gar nicht im Konflikt lag,
hatten sie ihre eigene Meinung: sie lebten nicht in der Hoffnung auf die
eigene Auferstehung. Was sie an diesem Punkte dachten, wissen wir
nicht. Daß sie enthusiastisch daran glaubten, daß schon ihr jefeiges Leben
ein Auferstehungsleben sei, wie es die Irrlehrer der Pastoralbriefe sich
dachten (2. Tim. 2, 18), ist wenig wahrscheinlich; denn sie mußten es ja
erleben, daß viele Glieder der Gemeinde krank wurden und manche starben

(1. Kor. 11, 30). Vielleicht waren sie an diesem Punkte einfach alte
Rationalisten, die wohl das Wunder derAuferstehung Christi annahmen,
aber sich nicht aus ihren alten Gedanken lösen konnten, um wirklich ein
neues Leben zu beginnen, das heißt ihr eigenes Leben neu unter der
Botschaft des Auferstandenen zu verstehen. Paulus zeigt ihnen, daß ihr
Glaube nicht am Fürwahrhalten ihres Katechismus hängt, daß er
zunichte wird, wenn nicht das neue Leben damit beginnt. Das
Glaubensbekenntnis, das in dieser oder jener Form auch in der korinthischen
Gemeinde gelernt und bekannt wurde, wurde zu einer Lüge, wenn sie
ihr Leben noch weiter als Knechte in der Furcht des Todes (Hebräer 2,
15) führten. Ja auch ihr Glaube an die Vergebung der Sünden, kurz alles,
was christlicher Glaube heißen mag, ging zunichte, wenn das Leben nicht
von dieser aus der Auferstehung Ghristi erwachsenen Hoffnung getragen

war.
Das ist der Sinn jenes großen Auferstehungskapitels, das so oft

mißverstanden wird als eine Beweisführung dafür, daß Christus wirklich und
wahrhaftig auferstanden sei. Das brauchte Paulus nicht zu beweisen, er
würde damit Eulen nach Athen getragen haben; denn das hatten sie
angenommen, und daran zweifelte niemand. Aber er braucht es ja auch
als Voraussefeung seiner ganzen Beweisführung, die darauf hinausläuft,
daß die christliche Hoffnung auf die Auferstehung von den Toten wartet
Wer also heute meint, er habe Paulus schon begriffen, wenn er miteinstimmt

und bekräftigend mit dem Kopf nickt, wenn der alte Ostergruß
erschallt: «Der Herr ist auferstanden», der hat ihn gründlich
mißverstanden. Das besagt noch gar nichts. Die beste Orthodoxie ist kein
Schüfe gegen das vernichtende Urteil des Paulus : Euer Glaube ist nichtig

ihr seid noch in euren Sünden 1. Kor. 15,17.) Die Korinther meinten

vielleicht, daß die Lehre Jesu, die sie angenommen hatten, durch

69



seine Auferstehung bestätigt sei und daß sie genug damit täten, wenn
sie nun ihr Leben nach dieser Lehre richteten und aus seinerAuferstehung
die Hoffnung entnahmen, daß diese Lehre eben die rechte sei. Darauf
sagt Paulus : Wer in dieser Weise allein in dieser Welt auf Christus hofft,
wer aus seiner Auferstehung allein für dieses Leben eine Lehre nehmen
will, wird ebenso daran zerbrechen, wie die Juden am Gesefe zerbrochen
sind; er gehört zu den elendesten unter allen Menschen. (Vers 19.) Nein,
dann hatten die Philosophen schon eher recht, die sich eine brauchbare
Lehre für dieses Leben zurechtzimmerten und dann wenigstens aus
diesem Leben etwas Lebenswertes machten : «Lasset uns essen und trinken,
denn morgen sind wir tot!» (1. Kor. 15, 32.)

Es käme also darauf an, aus der Botschaft von der Auferstehung
Christi die Möglichkeit neuen Lebens zu gewinnen, das darum neu ist,
weil wir es mit dem Ausblick auf das Leben führen, das Christus uns
schenkt mit unserer Auferstehung. Und es käme darauf an, daß wir uns
überlegen, was dieses neue Verständnis unseres eigenen Lebens für
unsere Lebensführung bedeutet. Paulus zeigt, was es für seine
Lebensführung bedeutet. Es befähigt ihn, sein Leben einzusefeen und hinzugeben.

Es macht ihn unempfindlich gegenüber jeder Bedrohung. Es läßt
ihn fröhlich sein mit den Fröhlichen und weinen mit den Weinenden
(Römer 12, 15); es läßt ihn alles irdische Gut dankbar genießen, ohne
daß er doch daran sich klammert, als sei es unaufgebbarer Besife; es läßt
ihn haben, als hätte er nicht (1. Kor. 7, 29). Es läßt ihn gelassen erkennen,

daß das Wesen dieser Welt vergeht (7, 31). Es gibt ihm eine
Gelassenheit, wie sie ein stoischer Weiser nicht besser hätte demonstrieren
können. Aber die Gelassenheit erwächst für Paulus nicht aus der Skepsis
gegenüber dieser Welt, sondern aus der Hoffnung auf das Unverlierbare,

das Christus ihm mit seiner Auferstehung gegeben hat. Darum
kehrt er sich nicht etwa von der Welt ab, sondern freut sich der Gaben,
die ihm aus Philippi geschenkt werden (Philipper 4, 10), und ermahnt
die Thessalonicher, mit ihrer Hände Arbeit sich das tägliche Brot zu
verdienen (2. Thess. 3, 10). Die Hoffnung auf die Auferstehung macht frei
für Arbeit und Freude in dieser Welt, weil durch diese Hoffnung die
Freude befreit ist von der Furcht des Todes, von der Angst, es könnte
die gerade erwartete Freude die lefete sein. Sie macht frei für den Dienst
am Nächsten; denn ich brauche ja nichts festzuhalten und zu bewahren,
als sei der Besife der lefete Garant für das Leben.

Von dieser auf die Auferstehung gründenden Hoffnung christlichen
Lebens ist heute wohl ebensowenig zu sehen wie damals in der Korinthergemeinde.

Diese Hoffnung begnügt sich ja nicht mit dem Rezitieren der
Ostergeschichte, auch nicht mit dem gläubigen Rezitieren. Von ihr ist
niemand schon darum erfüllt, weil er für wahr hält, was die Evangelisten
von jenem ersten Tag der Woche berichten, sondern sie will lebendig
werden im Vollzug des täglichen Lebens, darin, daß ich lebe als einer,
für den Christus die Auferstehung und das Leben ist. Mein Leben ist
also nicht das, was ich mir hier erarbeitet habe, was ich an Geltung und

70



Rang mir in dieser Welt erworben habe, sind nicht meine ordentlichen
Leistungen für den Nächsten, ist auch nicht meine Frömmigkeit, mit
der ich das Glaubensbekenntnis angenommen habe. Das heißt, daß dies
alles, so gut und anerkennenswert es sein mag, nicht mein Leben
begründet und erhält. Mein Leben ist begründet in dem auferstandenen
Christus. Wenn ich das weiß und mein Leben danach verstehe, dann
glaube ich.

Es kommt also darauf an, daß ich dies durch meine Lebenshaltung
bezeuge, daß man es sehen kann, daß ich mich nicht auf die Dinge dieser
Welt verlasse, weder auf meinen Besife noch auf meine Leistung, noch
auf meine Frömmigkeit, noch auf bestimmte politische Konzeptionen
und Ideen und schon gar nicht auf irgendwelche Mittel der Macht. Es

kommt darauf an, daß ich mich auch nicht zu einer Verachtung dieser
Welt drängen lasse, weil ich in meiner Skepsis diese Welt aufgegeben
habe, weil ich meine, daß es ja doch alles nichts nüfet. Es wäre dies ja nur
die negative Umkehrung jenes falschen Vertrauens auf die Dinge dieser
Welt. Es kommt darauf an, daß ich aus dem neu geschenkten Verstehen
meines Lebens die Freiheit für diese Welt gewinne. Weil durch Christi
Auferstehung das Leben auch für diese Welt gewonnen ist, weil in seiner
Auferstehung alle irdische Macht zur Ohnmacht verdammt worden, zu
einem lächerlichen Schauspiel geworden ist (Kolosser 2, 15), darum gilt
das Gesefe der Welt nicht mehr, nach dem der Stärkere recht hat, nach
dem der Ohnmächtige unterliegen muß. Würden wenigstens die Christen
entsprechend leben, würden wenigstens sie um Christi Auferstehung
willen - weil sie daran wirklich glauben - die Macht dieser Welt und
ihre Mächtigen getrost für Nichts achten, das Theater dieser Welt mit
ihren politischen Intrigen und Eiertänzen würde lange schon der Lächerlichkeit

preisgegeben sein. Denn die Macht lebt doch nur von der
Anerkennung, die die Menschen ihr zollen - und die Menschen, das sind
du und ich Leben im Zeichen des Christus, der die Auferstehung und
das Leben ist, ist ein Leben ohne den geringsten Respekt vor der Macht
und den Mächtigen; denn wer von der Furcht des Todes frei geworden
ist, der kann ja nichts anderes mehr fürchten, für den wäre es ja absurd,
noch irgend etwas anderes zu respektieren, weil es eine Macht in dieser
Welt darstellt.

So rutschen wir unversehens in die alte Haltung der korinthischen
Gemeinde zurück, wenn wir nun doch immer wieder der politischen
Konstellation, den verschiedenen Machtgruppierungen unseren Respekt
erweisen und meinen, daß wir eben doch jefet entweder auf der einen
oder auf der anderen Seite stehen müssen, daß wir nun doch den Schüfe
der einen Seite gebrauchen, um nicht zwischen die Mahlsteine der Politik
zu geraten. Es gilt dann für uns das gleiche, was Paulus den Korinthern
schreibt: Euer Glaube ist nichtig, ihr seid noch in euren Sünden! Und
dagegen hilft auch die beste Orthodoxie nichts; denn - wie gesagt - die
Korinther waren sehr «orthodox».

71



Es wäre gut, wenn wir wieder lernen würden, was Paul Gerhardt
zum Osterfest sang in einer Zeit, in der es auch so schien, als würde der
zermahlen werden, der sich nicht mit einer der Mächte dieser Welt
verbündete :

Die Welt ist mir ein Lachen
mit ihrem großen Zorn,
sie zürnt und kann nichts machen,
all Arbeit ist verlorn.

Die Trübsal trübt mir nicht
mein Herz und Angesicht,
das Unglück ist mein Glück,
die Nacht mein Sonnenblick.

H.-W.Bartsh

Apostel des gemeinsamen Nenners

Die Tageszeitungen berichten eingehend über den Nobelpreisträger
PaterPire und sein Hilfswerk für Flüchtlinge. Ich zitiere den Schlußsafe

aus einem Artikel in der «NZZ» (Nummer 630), der den Inhalt des

von Père Pire im Auditorium maximum der ETH gehaltenen Vortrages
wiedergibt. «Mit der Anteilnahme, die Père Pire von seiner Hilfe fordert
und von seinen Helfern verlangt, möchte er Brücken schlagen nicht nur
zu den Heimatlosen, sondern von Helfer zu Helfer, von Land zu Land,
über konfessionelle, gesellschaftliche, nationale Schranken hinweg, damit,
in der Bemühung um die Flüchtlinge, ein wahres Europa des Herzens
entstehe.» Aber das ist nicht sein lefetes Wort. Er ist sich bewußt, daß
auch das Europa hinter dem Eisernen Vorhang zu einem Europa des
Herzens gehört und daß darüber hinaus eine Welt des Herzens
entstehen sollte.

«Apostel des gemeinsamen Nenners» : dies ist die Grabschrift, die
sich Père Pire einmal wünscht. Er ist überzeugt, daß uns mit allen Menschen

ein gemeinsamer Nenner verbindet, daß auf dieser Basis immer
eine Zusammenarbeit möglich sein wird und daß durch diese verbindende

Arbeit die Menschheit gerettet werden könnte.
Der mathematisch-nüchterne Ausdruck «gemeinsamer Nenner»

verbietet es schon, Père Pire irgendwelcher weltfremden Naivität zu bezichtigen,-

aber auch aus seinen Worten spricht eine sachliche Beurteilung der
Notwendigkeit einer wirklichkeitsnahen Einstellung: «Es braucht ein
offenes Herz und einen offenen Geist. Wer nur ein offenes Herz hat,
ist naiv; wenn aber nur der Geist offen ist, wird man hart.» B. Wihe

72


	Ich bin die Auferstehung und das Leben

