
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 52 (1958)

Heft: 11-12

Artikel: Verantwortung?

Autor: Bernanos, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


den man mit Recht scheuen kann, nur beim Namen zu nennen. Er tritt
nicht sichtbar in Erscheinung, wenn man die Weihnachtsgeschichte
nicht für ein sichtbares Zeichen dieses Machtfaktors halten will, wenn
man die Botschaft der Engel nicht für mehr als eine fromme Legende
halten will. Daß es ein Machtfaktor ist, kann nur im christlichen Zeugnis

durch die Verwirklichung dessen sichtbar werden, was die Engel
verkündeten.

Es sollte den Kirchen zu denken geben, daß es heute Nichtchristen
sind, die es wagen, diese Botschaft zu leben, daß es der Heide Gandhi
war, der damit die Freiheit seines Volkes gewann, daß es der Kommunist

Gomulka ist, der den gleichen Weg mühselig genug und gewiß
nicht ohne Risiko eines Mißerfolgs geht, daß es heute die Freidenker
sind, die die Gewaltlosigkeit auf ihre Fahnen schreiben und danach
tun. Kann man dies damit abtun, die Impulse als unchristlich oder gar als
widerchristlich zu verdammen? Geht es nur darum, welches Bekenntnis
man auf den Lippen führt? Ist die Botschaft vom Frieden auf Erden nur
dann christlich, wenn sie von der Kanzel und eingeleitet durch Glockengeläut

verkündet wird, ist sie es nicht ebenso und besser, wenn sie auch
ohne christliches Bekenntnis gelebt wird? Die Kirche sollte erkennen,
daß sich Kräfte, die in ihr selbst lange verschüttet waren, hier regen. Sie
sollte freudig zu dieser Bundesgenossenschaft Ja sagen. Und sie sollte
sich mahnen lassen, ihre Botschaft nicht von den Bedingungen der
Machtverhältnisse bestimmen zu lassen. Umgekehrt sollte sie sich um
so deutlicher darum mühen, daß ihre Botschaft in dieser Welt unser
Handeln bestimmt, daß wir leben als Menschen, die wissen, daß ihr
Dasein nicht von der Macht der politischen Gewalt abhängt, daß darum
Frieden auf Erden sein kann, wenn wir erkennen, daß wir die Menschen

des Wohlgefallens Gottes sind.
Die Sehnsucht und die Hoffnung der Menschheit ist noch immer

auf dieses Wort der Engel gerichtet. Die Kirche kann getrost diese
Botschaft verkündigen auch in diesem Jahr. Aller Spott und aller
Mißbrauch wird schweigen, wenn sie nur bereit ist, der Botschaft in dieser
Welt das Recht werden zu lassen, das ihr zukommt, daß die Verkünder
des Friedens auch zu Friedensstiftern werden.

Hans-Werner Bartsh
(Aus : «Die evangelische Predigt vom Frieden», Herbert-Reich-Verlag, Hamburg.)

Verantwortung
Die folgenden Seiten sind dem Buch «La France contre les robots»

entnommen, das Ende 1944 geschrieben wurde. Seit zehn Jahren ist die mahnende,
oft drohende Stimme des Kämpfers Georges Bernanos verstummt.

Wenn man einen Landsknecht Pizarros gefragt hätte, ob er dazu
fähig wäre, zehn Kinder zu erwürgen, hätte er vielleicht Ja gesagt.
Aber zwanzig oder hundert? Eine solche Schlächterei hätte ihm, wenn

313



schon nicht das Herz, so doch wahrscheinlich den Magen umgedreht,
und schließlich hätte er sich über seine blutverschmierten Hände
erbrechen müssen,- und dieses Erbrechen hätte die Grenze angezeigt, die
einer nicht überschreiten kann, ohne zu einem tollwütigen Unhold zu
werden.

Heute dagegen kann der erste beste in höchster Behaglichkeit von
der Luft aus in zwanzig Minuten Tausende von kleinen Kindern
umbringen, ohne die geringste Übelkeit zu empfinden, es sei denn, er
leide bei schlechtem Wetter an der Luftkrankheit. Und eben das ist
es, was mich an der Zukunft verzweifeln läßt: daß das Zutodeschinden
von Tausenden unschuldiger Menschen, das Rösten und Zerstückeln
ihrer lebendigen Leiber eine Aufgabe sein soll, die ein Gentleman
erfüllen kann, ohne sich seine Manschetten, ja auch nur seine Phantasie
zu beschmufeen.

Hätte der Landsknecht Pizarros auch nur einer einzigen schwangeren

Frau den Leib aufgeschlifet, so wäre sie ihm zweifellos doch hin
und wieder als Alptraum im Schlaf erschienen. Der Gentleman von
heute dagegen, er hat nichts gesehen, nichts gehört, überhaupt nichts
angerührt - die Maschine allein war es; sein Gewissen ist in
Ordnung; sein Tagebuch wurde lediglich um einige sportliche Ereignisse
bereichert, die er «der Frau seines Lebens» beim Einschlafen erzählen
wird. Versteht ihr jefet, ihr Narren? Versteht ihr, daß es nicht das
Abschlachten Tausender von Unschuldigen ist, das uns an der Zukunft
verzweifeln läßt? Nein, solche Greuel mahnen, an euch zu verzweifeln;
solche Scheußlichkeiten stellen an das Gewissen des einzelnen schon

gar keine Frage mehr. Wären sie noch zehnmal gräßlicher, sie fielen
kaum stärker ins Gewicht; noch schlimmer: ihre wachsende Ungeheuerlichkeit

überflutete mehr und mehr die verhältnismäßig engen Grenzen
des persönlichen Gewissens. Was aber eine kollektive Gewissensfrage
betrifft, so erspart mir diesen Scherz; macht mich nicht lachen! es

gibt kein Gruppengewissen. Ein Kollektiv hat kein Gewissen. Wenn
es aber scheint, als ob es eines habe, mag es daher kommen, daß in
ihm die unerläßliche Zahl von Gewissen Widerspenstiger besteht, von
ziemlich undisziplinierten Menschen also, die dem Abgott-Staat das
Recht absprechen, über das Gute und das Böse zu entscheiden.

Seien wir aber gerecht über das Problem des totalen Krieges sind
im Grunde genommen alle einig. Da gibt es keine Widerspenstige. Ja,
die alte Dame, die herrenlose Kafeen bei sich aufnimmt, der gute Pfarrer,

der seiner Nichte die Aussteuer kauft, sie denken darüber kein
Haar anders als ein Nazi oder ein Marxist. Entschuldigung Ein
Durchschnittskatholik wird natürlich dieses Problem nicht auf die gleiche
Weise lösen wie ein Jünger Hitlers oder Stalins. Er wird es ganz
einfach ablehnen, sich die Frage überhaupt zu stellen, da ja der Heilige
Vater zu diesem Punkt der Kasuistik sich noch nicht verbindlich
geäußert hat. Warum soll denn auch der gute Junge nicht ruhig schlafen
dürfen? Seit dem Kriege in Äthiopien und in Spanien gibt es wenig

314



n Dinge, die einem katholischen Bürger in Uniform nicht erlaubt wären.
In allem, was den Krieg betrifft, strebt die Kirche mehr und mehr
darnach, das, was sie selbst nicht anerkennen, aber auch nicht verdammen
kann, der Gesellschaft in Rechnung zu stellen - einzutragen im
Gewinn- und Verlustkonto. Ist es erlaubt, hier nebenbei zu bemerken,
daß diese überklugen Unterscheidungen, die dem Nuntius die Arbeit
erleichtern sollen, zulefet das Ansehen der totalitären Ideen begünstigen
werden? Die Gesellschaft, das Oberhaupt, der Staat oder die Partei
bekommen das Fähigkeitszeugnis, die volle Verantwortung für die
entsefelichen Grausamkeiten zu übernehmen, bis zu dem Grade sogar,
daß jener Durchschnittskatholik, der diese begangen hat, durchaus das
Recht behält, nach getaner Arbeit bei der Messe am Altar zu dienen
und die heilige Kommunion zu empfangen (vorausgesefet natürlich,
daß ihm nicht auf der kurzen Fahrt vom Flugplafe zur Kirche der Fehler

unterlaufen ist, den Beinen seiner Nachbarin im Autobus zuviel
Aufmerksamkeit geschenkt zu haben). Wie wollt ihr dann aber, daß
sich dieser Christ vom allmächtigen Staat nicht die gleiche Vorstellung
macht wie ein Schüler Hitlers? Wenn man im Namen der Nation alles
gutheißen oder auch alles entschuldigen kann, warum dann nicht auch
im Namen einer Partei oder des Menschen, der diese vertritt und welcher

auf diese Weise gleichsam wie in einer gotteslästerlichen Karikatur
der «Erlösung», die Sünden seines Volkes auf sich nimmt? Wieso sieht
man nicht, daß durch diese von kasuistischen Gesandten der Kirche
geöffnete Lücke die Menschenwürde für immer entschwinden kann?

Nun sagt aber nicht, daß es immer so gewesen sei, daß sich ein
Soldat immer als ein unverantwortliches Instrument betrachtet habe,

' eine Art Maschine zum Töten. Wenn dem wirklich so gewesen wäre,
dann antworte ich, es sei deshalb nicht weniger notwendig, die Frage
einer neuen Prüfung zu unterziehen. Denn das unverantwortliche
Instrument von gestern - versehen mit zwei Armen, zwei Beinen und
einigen Waffen, deren Wirkungsgrad während Jahrtausenden kaum
geändert hat - sieht heute seine Zerstörungskraft täglich vervielfacht
durch andere Mechanismen, welche noch weniger verantwortlich sind
als er. Das Werkzeug von einst ist ein gewaltiges Maschinenzusam-
menspiel geworden : es fällt nur manchmal schwer, darin die am wenigsten

vollkommene-zu erkennen, die am wenigsten wirksame - jene,
welche mit einem Gehirn versehen ist.. Gewiß, als dieses Wundertier

im Durchschnitt noch einen Meter fünfzig maß und sechzig Kilo
wog, war es schon gefährlich genug, um es nicht ohne sein Gewissen
spazieren gehen zu lassen, aber heute ist die Vorsicht noch viel
unentbehrlicher. Angesichts des Ausmaßes dieses Tieres erscheint uns ein
einziges Gewissen sogar ganz ungenügend - zwei Dufeend wären
nicht zuviel. Qeorges Bernanos

(Schluß folgt)

315


	Verantwortung?

