
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 52 (1958)

Heft: 11-12

Artikel: Friede auf Erden

Autor: Bartsch, Hans-Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friede auf Erden

Das Engelwort aus der Weihnachtsgeschichte vom Frieden auf
Erden ist am meisten verspottet, am häufigsten mißbraucht und
seltsamerweise dennoch am sehnsüchtigsten Jahr für Jahr gehört worden.
Verspottet, weil der Mißerfolg in den 1950 Jahren seiner Proklamierung

allzu offensichtlich ist und ihm meist nichts anderes als ein
verstärktes Pathos entgegengesefet wurde. Mißbraucht wurde und wird
dies Wort überall da, wo es mit erhobenem Zeigefinger denen gesagt
wird, die den Frieden dadurch zu stören scheinen, daß sie ihre politische

und soziale Freiheit fordern und zu erkämpfen suchen. Man ist
aber nicht bereit, sie zu gewähren, und mißbraucht das Engelwort, um
damit die eigene Herrschaft zu schüfeen. Und dennoch ist dies Wort
wie kein anderes trofe allem Mißerfolg und Mißbrauch nicht nur
sehnsüchtig, sondern immer wieder auch mit der Hoffnung gehört worden,
daß es einmal Wirklichkeit werde.

Man wird diesem Wort Weihnachten 1958 mißtrauischer begegnen

als sonst. Wer es verspottet, wird meinen, es mit besserem Recht
tun zu können, und wer es mißbrauchen will, hat reichlich Gelegenheit,
es den Ägyptern, den Arabern in Algerien, aber ebenso den Russen
und Amerikanern mahnend unter die Nase zu reiben. Die aktuellen
Ereignisse bieten Anlaß genug sowohl für den Spott wie für den
Mißbrauch. Und nicht einmal die Ereignisse allein.

Soll man sich wundern, wenn die Botschaft der Engel vom Frieden
auf Erden sich auf dem Hintergrund der heutigen Weltlage seltsam
und weltfremd ausnimmt und nichts anderes als Spott hervorruft? Die
Hypothek eines so offensichtlichen Mißerfolges in den vergangenen
1950 Jahren ist nicht nur erschwert durch den Unfrieden der unmittelbaren

Vergangenheit, sie hat in den Augen auch des kirchlichen
Normalverbrauchers ihren Bankerott erlitten, den die Bischöfe zu
vollstrecken haben. Wer will das Aufgeben jeder praktischen Konsequenz
dieser Botschaft noch mit ihrer unerschütterten Verkündigung in
diesem Jahr vereinen?

Und auch die Flucht in die private Sphäre kann dann nicht mehr
gelingen. Kann man wirklich von dem einfachen Mann verlangen, daß
er in seinen Verhältnissen den Frieden verwirklicht, wenn man um
wirtschaftlicher Interessen im Großen willen sich nicht darum
kümmert? Gerade darum geht es aber in der Verkündigung dieses Wortes,
daß wenigstens die bereit sind, praktische Konsequenzen daraus zu
ziehen, die dieses Wort Jahr für Jahr predigen. Niemandem ist damit
geholfen, daß Jahr für Jahr nur dieses Wort wiederholt wird, wenn
man nicht zeigen kann, was es im Alltag, und das heißt dann doch
auch in der Politik, bedeutet, wenn man nicht bereit ist, Politik zu
betreiben, die diese Botschaft ernst nimmt. Auch der Gebrauch dieses
Wortes als billige Dekoration für den Christbaum und das Weih-

310



nachtsschaufenster bedeutet Mißbrauch. Aber welches sind nun diese
praktischen Konsequenzen?

Von ihnen ließe sich gar nicht reden, wenn es sich bei diesem Wort
um eine bloße Behauptung handeln würde, die man eben nur als
Behauptung dem herrschenden Unfrieden entgegensefeen kann. Herrscht
Unfriede und heißer oder kalter Krieg, so sollte man lieber eingestehen,
daß diese Botschaft versagt hat, daß sie auf einem Irrtum beruht, daß
die Spötter recht haben, wenn sie den Unfrieden nicht beenden kann.
Entweder die Spötter haben recht, oder es muß ein Weg gezeigt werden,

den man zu gehen wagt. Neben diesen beiden Möglichkeiten gibt
es keine dritte.

Aber die Botschaft der Engel ist keine bloße Behauptung. Sie zieht
vielmehr eine Folgerung aus dem Ereignis der Geburt Jesu in Bethlehem.

Nehmen wir es einmal ernst, was alle christlichen Kirchen von
diesem Ereignis, «. als Cyrenius Landpfleger in Syrien war», glauben

und predigen, daß in ihm Gott Mensch geworden ist, so erscheint
die Folgerung, daß darum nun Frieden auf Erden sei, wenigstens nicht
unverständlich. Gott wurde Mensch in aller Armut und Schwachheit,
wie es die Weihnachtsgeschichte berichtet, darum ist Frieden, darum
ist aller Unfriede, aller Streit im Privaten, aller Krieg unter den
Völkern ein Anachronismus, der dies Ereignis übersieht. Das ist zumindest

verständlich, wenn man bereit ist, den Glauben der Kirchen
anzuerkennen. Gibt Gott sich selbst dem Unfrieden der Welt als hilfloser
Mensch preis, so kann dieser Unfriede nicht die Bedeutung haben,
daß er unser Dasein bestimmt. Dann ist er im Grunde schon
überwunden, weil unser Dasein dadurch gesichert, garantiert ist, daß Gott,
der Schöpfer und Erhalter dieser Welt, einer wie wir geworden ist.
Gott hat der Welt dadurch den Frieden gegeben, daß er ihren
Unfrieden einfach nicht so ernst nahm, daß er selbst sich ihr nicht preisgab.

Das meint die Engelsbotschaft von Weihnachten, wenn wir sie als
Zeugnis des christlichen Glaubens verstehen.

Aber es geht heute nicht mehr allein darum, diese Botschaft zu
verstehen als Zeugnis jener ersten Christen. Wir können sie heute nur
verstehen, wenn sie zum Zeugnis der gegenwärtig lebenden Christen,
der Kirchen, wird, die sie heute verkündigen. Dazu gehört mehr, dazu
gehört die Bereitschaft, nun aus diesem Ereignis für heute die Folgerung

zu ziehen, daß auch unser Unfriede, der heiße und kalte Krieg
unserer Tage, nicht die Bedeutung hat, daß er wirklich unser Dasein
bedrohen kann. Steht hinter dem Wort vom Frieden auf Erden wirklich

diese Tat Gottes, oder glauben das die Christen wenigstens wirklich,

so fordert dies Wort ein entsprechendes Handeln der Christen, ein
Handeln, das bezeugt, daß sie der «Macht der Ohnmächtigen» im
Vertrauen auf diese Tat Gottes mehr vertrauen als der Macht der Stärke.
Praktisch würde es heißen, daß wir heute in der Bundesrepublik selbst
angesichts einer Bedrohung, die man dazu noch übertreibend an die
Wand malt, seine Zuflucht nicht zu den Mitteln einer Politik der

311



Stärke nimmt, sondern einmal zu realisieren wagt, daß wir nicht vom
Brot allein und auch nicht von der Macht amerikanischer Waffen leben,
sondern daß unsere Existenz immer noch in dem Wort Gottes
beschlossen liegt.

Das mag einem Politiker wie eine Illusion erscheinen, der eben nur
Christen nachjagen, die er aber nicht ernst nehmen kann. Aber zumindest

die Christen sollten dies wagen, wenn anders sie den Anspruch
erheben wollen, auch im praktischen Leben ernst genommen zu werden.

Man kann es einem Politiker nicht verübeln, wenn er das Argument

von der Engelsbotschaft nicht in sein politisches Programm zu
übersefeen wagt, aber von den Christen darf man mit Recht erwarten,
daß sie wenigstens das, was sie selbst predigen, auch für die eigene
Existenz ernst nehmen.

Nun ist es aber noch sehr die Frage, ob selbst im Bereich der Politik

ein solches Ernstnehmen dieser Botschaft so illusionistisch ist, wie
man es immer wieder hinstellt. Nikolai Ljeskow erzählt einmal von
einem russischen Eremiten, der alle Welt dadurch aufregte, daß er es
den Menschen unmöglich machte, ihn zu beleidigen und zu kränken.
Für jeden Schlag, den man ihm gab, bedankte er sich, und auf jede
Beleidigung erwiderte er nur: Du hast recht, mein Bruder. Dadurch
reizte er die Leute aber nicht etwa, ihn um so eifriger zu schlagen und
zu beleidigen, sondern er machte es ihnen dadurch unmöglich, ihn
weiter zu schlagen und zu beleidigen. - Nun mag man mit Recht
einwenden, daß sich ein solches Beispiel nicht auf die Politik übertragen
läßt; denn die nationale Verpflichtung oder die ideologische, oder
worum heute sonst Kriege geführt werden, läßt den zum Schlagen
Bereiten auch vor der Wehrlosigkeit nicht zurückschrecken. Aber neben
dem Eremiten Ljeskows steht Gandhi, der durch diese Macht der
Wehrlosigkeit seinem Volk die Freiheit erkämpfte. Wenigstens das
eine dürfte deutlich sein, daß auch im Reiche der Politik die «Macht
der Ohnmächtigen» ein Faktor ist, den auch die Inhaber der Macht
nicht übersehen können.

Gewiß ist dies nicht der übliche, der konventionelle Weg. Wir sind
es gewohnt, noch immer in den Bahnen zu denken, daß Gott auf Seiten

der stärksten Bataillone ist. Aber ist das mehr als eben der übliche,
der konventionelle Weg, und ist der christliche Glaube nicht gerade in
seinem Anfang eine revolutionäre Macht gewesen, die neue Wege
wies, auch wenn er sich dann recht bald in das Konventionelle fügte,
und bedarf es nicht heute erneut, wenn überhaupt die Weihnachtsbotschaft

noch einen Sinn haben soll, dieser Besinnung auf diese
revolutionäre Macht christlichen Glaubens?

Er ist revolutionär, weil er es unternimmt, einen Machtfaktor zur
Geltung zu bringen, den man lange genüg durch Verbannung in den
Bereich der Innerlichkeit und des Gefühls aus dem praktischen Leben
ausgeschaltet hat, einen Machtfaktor, der sich praktisch zuerst im
Verzicht, im Nein zu dem herkömmlichen Weg erweist, einen Machtfaktor,

312



den man mit Recht scheuen kann, nur beim Namen zu nennen. Er tritt
nicht sichtbar in Erscheinung, wenn man die Weihnachtsgeschichte
nicht für ein sichtbares Zeichen dieses Machtfaktors halten will, wenn
man die Botschaft der Engel nicht für mehr als eine fromme Legende
halten will. Daß es ein Machtfaktor ist, kann nur im christlichen Zeugnis

durch die Verwirklichung dessen sichtbar werden, was die Engel
verkündeten.

Es sollte den Kirchen zu denken geben, daß es heute Nichtchristen
sind, die es wagen, diese Botschaft zu leben, daß es der Heide Gandhi
war, der damit die Freiheit seines Volkes gewann, daß es der Kommunist

Gomulka ist, der den gleichen Weg mühselig genug und gewiß
nicht ohne Risiko eines Mißerfolgs geht, daß es heute die Freidenker
sind, die die Gewaltlosigkeit auf ihre Fahnen schreiben und danach
tun. Kann man dies damit abtun, die Impulse als unchristlich oder gar als
widerchristlich zu verdammen? Geht es nur darum, welches Bekenntnis
man auf den Lippen führt? Ist die Botschaft vom Frieden auf Erden nur
dann christlich, wenn sie von der Kanzel und eingeleitet durch Glockengeläut

verkündet wird, ist sie es nicht ebenso und besser, wenn sie auch
ohne christliches Bekenntnis gelebt wird? Die Kirche sollte erkennen,
daß sich Kräfte, die in ihr selbst lange verschüttet waren, hier regen. Sie
sollte freudig zu dieser Bundesgenossenschaft Ja sagen. Und sie sollte
sich mahnen lassen, ihre Botschaft nicht von den Bedingungen der
Machtverhältnisse bestimmen zu lassen. Umgekehrt sollte sie sich um
so deutlicher darum mühen, daß ihre Botschaft in dieser Welt unser
Handeln bestimmt, daß wir leben als Menschen, die wissen, daß ihr
Dasein nicht von der Macht der politischen Gewalt abhängt, daß darum
Frieden auf Erden sein kann, wenn wir erkennen, daß wir die Menschen

des Wohlgefallens Gottes sind.
Die Sehnsucht und die Hoffnung der Menschheit ist noch immer

auf dieses Wort der Engel gerichtet. Die Kirche kann getrost diese
Botschaft verkündigen auch in diesem Jahr. Aller Spott und aller
Mißbrauch wird schweigen, wenn sie nur bereit ist, der Botschaft in dieser
Welt das Recht werden zu lassen, das ihr zukommt, daß die Verkünder
des Friedens auch zu Friedensstiftern werden.

Hans-Werner Bartsh
(Aus : «Die evangelische Predigt vom Frieden», Herbert-Reich-Verlag, Hamburg.)

Verantwortung
Die folgenden Seiten sind dem Buch «La France contre les robots»

entnommen, das Ende 1944 geschrieben wurde. Seit zehn Jahren ist die mahnende,
oft drohende Stimme des Kämpfers Georges Bernanos verstummt.

Wenn man einen Landsknecht Pizarros gefragt hätte, ob er dazu
fähig wäre, zehn Kinder zu erwürgen, hätte er vielleicht Ja gesagt.
Aber zwanzig oder hundert? Eine solche Schlächterei hätte ihm, wenn

313


	Friede auf Erden

