
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 52 (1958)

Heft: 10

Artikel: Paul Robeson

Autor: Furrer, Millicent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verantwortung der Wissenschafter

Wir Wissenschafter aller Länder haben die Pflicht, unser Teil zur
Erziehung der Nationen beizutragen, indem wir unter ihnen das
Verständnis für die Gefahren und die Möglichkeiten der Wissenschaft
verbreiten. Wir bitten unsere Kollegen überall, sich dafür einzusefeen,
durch die Aufklärung der Erwachsenen wie durch die Erziehung der
kommenden Generation. Größter Wert sollte vor allem gelegt werden
auf die Verbesserung aller menschlichen Beziehungen und die
Vermeidung jeder Verherrlichung von Gewalttat und Krieg. P. T.

Aber was ist die Macht der Hölle? Es ist die Angst vor Opfern,
die Angst vor der Meinungsäußerung, es ist die Furcht davor, sich mit
seinem Entschluß allein zu befinden, es ist die Angst vor dem
Außergewöhnlichen. Alexandre Vinet

Als Kämpfer für das Recht, für Gottes und der Menschen Sache,
sollten wir eine unbedingte Schärfe der Wahrheitsrede mit einer ebenso
unbedingten Kraft der Güte, eine leidenschaftliche Parteinahme für
das, was wir für recht halten, mit einer grenzenlosen Freiheit des Sinnes

und Weite des Herzens verbinden. Leonhard Ragaz, 1927

Paul Robeson

Norman Manley, Premierminister der Westindischen Föderation,
schrieb im «New Statesman» vom 13. September: «Die Rassenstreitigkeiten

in England sind ein Ereignis, das von Bedeutung nicht nur für die
etwa 200 000 Farbigen in jenem Lande ist; Hautfarbe und Rasse sind
heute ein Problem in der ganzen Welt, und in den USA zum Beispiel
und in Afrika hat es den Charakter einer Entscheidung angenommen,
von der die Geschichte sprechen wird.»

Ein Mann, der sich mit der Rassenfrage - vom Standpunkte des
Farbigen aus - sein ganzes Leben lang beschäftigt und sich um eine
Lösung bemüht hat, ist der amerikanische Negersänger Paul Robeson.
Seine Lebensgeschichte, von Marie Seton verfaßt («Paul Robeson»,
Dennis Dobson, London, von Marie Seton, 1958) und kürzlich
veröffentlicht, verschafft uns Aufschluß über den Kampf, den ein ethisch
hochstehender Mensch und Künstler für die Überwindung der uns alle
erniedrigenden Rassenschranken führt.

Robesons Eltern und Verwandte gehörten zu den drei Millionen
Sklaven, die 1863 durch die Proklamation von Präsident Lincoln befreit
wurden. Sein Vater, der an einer Neger-Universität bei Philadelphia
hatte studieren können, war Pfarrer, seine Mutter, aus einer Quäker-

290



familie stammend, schrieb oft die Predigten für ihren Gatten und muß
die Familie tief beeinflußt haben. Als sie 1904 durch einen Unglücksfall

ums Leben kam, war der jüngste Sohn, Paul, erst sechs Jahre alt.
Sein Vater, selbst eine starke Persönlichkeit, wurde für den kleinen
Jungen zum Mittelpunkt der Welt. Noch heute ist ihm, wie Paul
Robeson sagt, die Gestalt seines Vaters in seinen Kämpfen gegenwärtig,
und noch hört er seine Worte : «Bleibe fest, Sohn, steh zu deinen Grundsätzen

und zu deinem Glauben.»
Dank einigen Stipendien und dem Ertrag seiner Arbeit in allen

möglichen Berufen - unter anderen desjenigen eines Schauspielers - war es
Paul Robeson möglich, die Rechte zu studieren. Sein Debüt auf der
Bühne war die Rolle des Simon in einem Schauspiel, das der Christliche

Verein junger Frauen in Harlem, der Negerstadt Neuyorks,
aufführte. Simon war der Mann, der Christus das Kreuz abnahm und nach
Golgatha trug - nach der Überlieferung «ein Mann aus Afrika».

In einer Szene des Dramas «The Emperor Jones», von Eugene
O'Neill, sang Paul Robeson bald darauf ein Negrospiritual (Lied, das
der religiösen Sehnsucht der Neger Ausdruck gibt). Er hatte damit seine
eigentliche Berufung entdeckt - die Interpretation der Lieder seines
Volkes. Mit seinem Freunde Lawrence Brown als Begleiter sang er in
Hunderten von Konzerten. «Seine Negrospirituals», schrieb die «New
York Times», «offenbaren die Leiden und Hoffnungen eines ganzen
Volkes.»

Wer immer den Schallplattenaufnahmen seiner Lieder lauscht, weiß,
daß dies noch heute sein höchstes Anliegen ist. An seinem 60. Geburtstag

feierte ihn Nehru als «einen der größten Künstler unserer Epoche,
der für etwas eingestanden ist und gelitten hat, das uns allen teuer sein
sollte -menschliche Würde». Seine Konzertreisen führten Paul Robeson
nach England, wo er von den führenden Persönlichkeiten in Politik und
Kunst beispiellos gefeiert wurde. Er war jedoch nicht gesonnen, auf
seinen Lorbeeren auszuruhen oder sich auf die Kenntnis der
angelsächsischen Länder zu beschränken. Dank intensiven Sprachstudien -
er spricht Russisch geläufig - wollte er auch die Sowjetunion aus eigener
Erfahrung kennen. Auf dem Wege dahin, im Berlin der dreißiger Jahre,
tat er ungewollt einen Blick in die Welt des Faschismus. «Ich verstand
nie, was Faschismus'für ein Land bedeutet», erklärte er, «aber von jetzt
an werde ich ihn bekämpfen, wo ich auf ihn treffe.» Es wurde ihm klar,
wie ähnlich die Lage der jüdischen Minderheit in Nazi-Deutschland
der seines eigenen Volkes in den Vereinigten Staaten war, und er
erklärte sich bereit, durch seine Kunst die Leiden der jüdischen Flüchtlinge

in England zu lindern.
Auch in der Sowjetunion wurde Paul Robesons Kunst stürmisch

gefeiert. Er unterhielt sich nächtelang mit dem berühmten Regisseur
Eisenstein über die Zukunft des Films, über Sprachforschung und die
seltsame musikalische Übereinstimmung so vieler Motive in den
Liedern primitiver Völker, sei es in Afrika, China, Thailand oder in den

291



Melodien seiner eigenen Negrospirituals. Was Robeson in der Sowjetunion

am tiefsten beeindruckte, war die Gleichstellung aller rassischen
Minderheiten. Daß Farbige gleich viel gelten wie Weiße, erfuhr er nicht
nur in seiner eigenen Person, es wurde ihm von Indern, Chinesen und
Angehörigen anderer nicht-weißer Rassen bestätigt. Die Kinder in den
Straßen drängten sich um ihn, er sollte ihnen erzählen von sich und
seinem Land. Sie kannten keine Furcht vor dem schwarzen Riesen,
denn man hatte sie nie vor Schwarzen gewarnt. Robeson wünschte
auch, seinen Sohn Paul dieses für ihn überwältigenden Erlebnisses
teilhaft werden zu lassen. Sein Junge verbrachte später in der Tat zwei
Jahre in russischen Schulen, als Paul Robeson auf einer zweiten Ruß-
landtour im Kaukasus und in Sowjetasien Konzerte gab. Robeson lernte
hier Völker kennen, die noch eine Generation zuvor keine geschriebene
Sprache hatten und ebenso arm und hoffnungslos gewesen waren wie
die Schwarzen in Afrika. Er wurde Zeuge, wie diese selben Leute ihre
eigenen Universitäten und Theater schufen, wie sie als gelernte Berufsleute

ihrer Arbeit nachgingen. Ihm wurde klar, daß, «wenn einmal
unsere von Kriegen zerrissene Welt neu aufgebaut werden kann, nicht
allein die westliche Kultur, sondern auch die der Hindus, Afrikaner und
Chinesen zur Verwirklichung einer echten menschlichen Gemeinschaft
ihr Teil beitragen wird».

Wieder zurück in Amerika, wo Präsident Roosevelt erklärt hatte,
die Neger sollten ihre vollen bürgerlichen Rechte erhalten, wurden Paul
Robeson sogar akademische Ehrungen und Doktorate zuteil. Die
Neuyorker öffentliche Bibliothek nahm seinen Namen in ihre Ehrenliste auf,
als «Künder und Förderer der Volkskunst vieler Länder», während
der Rektor der Universität von Atlanta, Georgia, seine Bewunderung in
den Worten bezeugte : «In Ihrer Kunst stehen Sie ein für die Sache des

Volkes, in Ihrer Person verkörpern Sie die Leiden der Menschheit.»
Diese Ehrungen, wie später die Diffamierung, teilte Paul Robeson mit
seiner tapferen Frau Eslanda, der Schriftstellerin und Anthropologin,
die unter anderem mit Pearl Buck zusammen das Buch «American
Argument» veröffentlichte.

Die Jahre 1945 bis 1947 sahen Paul Robeson auf dem Höhepunkt
seiner künstlerischen Geltung. Es war um diese Zeit, daß in Amerika
56 Männer, Frauen und Jugendliche in Rassenzüsammenstößen
umgebracht wurden. Paul Robeson hatte bald Gelegenheit, Präsident
Truman über diese Vorfälle und die sich immer wiederholenden Lynchmorde

zu interpellieren. Er gab dem Präsidenten zu bedenken, es sei
kaum in Ordnung, daß Amerika in den Nürnberger Strafprozessen
gegen die Nazi eine führende Rolle spiele, während es im eigenen Land
die Rechte der Neger so mißachte. Auf die Behauptung Trumans, die
USA und England seien die letzte Zuflucht der Freiheit auf der Welt,
erwiderte Robeson, weder Amerika noch England bewiesen durch die
Tat, daß sie den Faschismus ausrotten würden, obwohl sie vor der
Weitöffentlichkeit erklärt hatten, es sei dies ihre Absicht.

292



Noch 1949 war es Paul Robeson möglich, in der Londoner Albert
Hall vor 8000 Zuhörern zu singen. Bevor er nach Amerika zurückkehrte,

nahm Robeson am Weltfriedenskongreß in Paris teil, wo er in
einer unvorbereiteten Rede erklärte : «Es ist undenkbar, daß amerikanische

Neger für Leute, die uns seit Generationen unterdrücken, in
einen Krieg gegen die Sowjetunion ziehen könnten, gegen ein Land, das
die Farbigen innerhalb einer Generation zu menschlicher Würde
erhoben hat.» Diese Worte wurden Robeson als Hochverrat angekreidet,
auch wenn er später erklärte, seine Worte bezögen sich ebensosehr auf
die 40 Millionen Neger der Westindischen Inseln und die 150 Millionen
Eingeborenen Afrikas, die in einem Krieg gegen Rußland auch nichts
zu gewinnen hätten.

Bei seiner Rückkehr nach Amerika erwartete ihn uniformierte Polizei

am Flugplatz. Noch war die Öffentlichkeit nicht genügend bearbeitet,

aber Robeson war vom Moment seiner Rückkunft unter steter
polizeilicher Beobachtung. Wenig später setzte dann das Trommelfeuer der
Presse gegen ihn ein; bis im August war der Haß so weit aufgepeitscht,
daß ein Konzert unter freiem Himmel zu den widerlichen
Rassenkrawallen führte, die unter dem Namen «Peekskill Riots» bekannt
geworden sind. Ein Mob von Tausenden von aufgehetzten Rowdies mit
Ku-Klux-Klan-Kreuzen sammelte sich um den Park, wo sich die
Zuhörer um Robeson scharten. Unzählige von ihnen wurden bei ihrer
Heimkehr mißhandelt, Autos wurden umgeworfen und verbrannt, ohne
daß die Polizei versucht hätte, zugunsten der Neger einzugreifen. Eine
zweite Veranstaltung dieser Art, die 25 000 Zuhörer anzog, artete in
noch schlimmere Antineger- und Antisemitenausbrüche aus.

Dies war jedoch nicht alles. Wie so viele andere hervorragende
Amerikaner, Wissenschafter, Politiker, Künstler, mußte sich Robeson
Verhören über seine Einstellung zur Gleichberechtigung der Neger und
zum Kommunismus unterziehen. Es war die Zeit der Hexenjagden, die
mit dem Namen McCarthy unrühmlich verbunden sind. Die Presse
unterließ nichts, Robeson zu verdächtigen, gewährte seinen Äußerungen

über Rußland breiten Raum, schwieg sich aber darüber aus, daß er
vor der Untersuchungskommission unter Eid erklärt hatte, nie
Kommunist gewesen zu sein und nie der Partei angehört zu haben. Als er in
einem weiteren Verhör wieder gefragt wurde, ob er Kommunist sei,
antwortete er: «Diese Frage ist heute zum Kernpunkt des Kampfes
geworden. 19 Männer gehen ins Gefängnis, weil sie diese Frage nicht
beantworten. Ich bin bereit, mit ihnen zu gehen. Ich weigere mich, zu
antworten.» Robeson ging nicht ins Gefängnis.

Doch er erfuhr, was es heißt, politisch verfemt zu sein. Bis 1951

waren alle seine Schallplatten aus den Läden verschwunden, keine
Agentur wagte es, ein Konzert für ihn zu arrangieren. Journalisten aller
Grade und Radioansager, die seinen Namen anders als verächtlich
erwähnten, Regierungsbeamte, die im Gespräch mit ihm beobachtet wurden,

verloren innerhalb von 24 Stunden ihre Stelle. Sein Auslandpaß

293



wurde ihm von der Regierung entzogen. Den Preis, den man von ihm
für einen Auslandpaß forderte - jede politische Äußerung zu unterlassen

-, war er grundsätzlich nicht bereit zu zahlen. In Robesons Worten,

von der Höhe, auf der er bisher gelebt, hatte er in die Tiefe steigen
müssen.

Seither sind seine Freunde in England nicht müßig geblieben. Eine
Petition an die amerikanische Regierung, von einem nationalen Paul-
Robeson-Komitee befürwortet und von 16 Parlamentsmitgliedern
neben vielen Gewerkschaftsführern und kirchlichen Würdenträgern
unterzeichnet, ersuchte um Ausreiseerlaubnis, damit Robeson nach
sechs Jahren erzwungener Stille wieder singen könne. Glücklicherweise
kam dem Komitee letzten Frühling ein Entscheid des amerikanischen
Obersten Gerichtshofes zu Hilfe, nach dem die Verweigerung eines
Auslandpasses aus ausschließlich politischen Gründen ungesetzlich ist.
Paul Robeson erhielt seinen Auslandpaß zurück und hat seither sein
Hauptquartier wieder in London aufgeschlagen, wo er zwölf Jahre
seines Lebens verbrachte.

Was ist von seinen politischen Äußerungen zu halten? Auf die
Anklage, er hätte sich von den Russen indoktrinieren lassen, hat Robeson

soviel zu sagen : «Ich kam zu meiner politischen Überzeugung
zwischen 1928 bis 1940, nicht in Rußland, sondern in London. Es war der
Kampf der englischen Labourpartei, der meine politische Philosophie
schuf. Darum gehöre ich auch in Amerika zu den Arbeitern. Ich stehe
auf dem linken Flügel und glaube an den Sozialismus.» Wenn er von
den russischen Verhältnissen so tief beeindruckt wurde, so war es, weil
Rußlands Überwindung der Farbenschranke, die zum politischen Credo
Robesons geworden ist, für ihn alle Mängel der Sowjetunion und alles

Furchtbare, was dort geschehen ist, überschattet. Robeson ist jedoch
überzeugt, daß die Sowjetvölker einst dazu berufen sind, zwischen der
aufstrebenden farbigen Welt und den Weißen zu vermitteln, denn sie
haben gezeigt, daß Farbenunterschiede Menschen nicht zu Feinden
machen müssen. Ist der Gedanke so abwegig heute, wo wieder die
Flotte eines mächtigen weißen Volkes vor dem Stammland der gelben
Rasse steht und die afrikanischen Kolonialvölker von europäischen
Kolonialmächten drangsaliert werden? Wenn in dieser Zeit einer
historischen Krise Robesons Kunst, sein menschenfreundliches Wesen und
seine Charaktergröße etwas tun können, so werden sie sicher die
Menschen inspirieren, diese Gefahren zu überwinden und niemals der
Tyrannei zum Siege zu verhelfen. Seine Worte in der «New York Age»
weisen den Pfad, den er gehen will: «Ich will meine Stimme ertönen
lassen, wo immer man sich nach den Klängen der Freiheit sehnt, nach
den Worten, die in Gefahr und Verzweiflung neue Hoffnung wecken.
Meine Waffen sind friedlich, denn nur durch Frieden kann der Friede
gewonnen werden. Das Lied der Freiheit wird siegen.»

Millicent Tuner

294


	Paul Robeson

