
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 52 (1958)

Heft: 9

Artikel: Simone Weil

Autor: Wicke, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine neue Heiligkeit
Wir leben in einer Epoche, die nicht ihresgleichen hat... Es

bedeutet nichts, heute ein Heiliger zu sein, es ist eine Heiligkeit
vonnöten, wie der Augenblick sie fordert, eine neue Heiligkeit, auch sie
noch nie dagewesen.

Maritain hat es gesagt, aber er hat nur die Formen der früheren
Heiligkeit aufgezählt, die heute überholt sind, für eine Zeitlang
wenigstens. Er hat nicht gefühlt, wie sehr die heutige Heiligkeit dafür ein
wunderbar Neues einschließen muß.

Eine neue Heiligkeit, das ist ein Emporquellen, ein Schöpfen. Sie
ist fast gleich einer neuen Offenbarung des All und des menschlichen
Schicksals. Es ist die Freilegung eines großen Teils an Wahrheit und
Schönheit, die bis jefet unter einer dichten Staubschicht versteckt
waren. Es braucht dazu mehr Genie als Archimedes gebraucht hat, die
Mechanik und die Physik zu erfinden. Eine neue Heiligkeit ist ein
wunderbarerer Fund.

Nur eine Art Perversität kann die Freunde Gottes veranlassen,
darauf zu verzichten, Erfindergeist zu haben, da sie ja, um eine Überfülle

an geistigen Fähigkeiten zu erhalten, nur ihren Vater im Namen
Christi darum zu bitten brauchen.

Es ist eine berechtigte Bitte, heute wenigstens, denn sie ist nötig.
In dieser Form oder in jeder andern, gleichwertigen, glaube ich, daß
dies die dringendste heute auszusprechende Bitte ist, eine Bitte, die
jeden Tag, zu jeder Stunde wiederholt werden muß, wie ein hungriges
Kind ständig um Brot bittet. Die Welt braucht Heilige, die Geist
haben, wie eine Stadt, in der die Pest herrscht, Ärzte braucht. Wo ein
Bedürfnis besteht, besteht auch eine Verpflichtung. Simone Weil

Aus: «Attente de Dieu», Paris 1950.

Simone Weil
Im deutschen Sprachgebiet ist Simone Weil für viele eine

Unbekannte. Es ist nicht leicht, ihre vielschichtige Persönlichkeit dem Leser
in kurzen Zügen nahezubringen; man müßte von der Philosophin
und der Gewerkschafterin reden, von der Mystikerin und der
Fabrikarbeiterin.

In einer späteren Arbeit wollen wir ihr geistiges Vermächtnis
darlegen. Ihre Bitte um Rettung ihrer Gedanken vor dem Nichts, die sie
mit schmerzlicher Inbrunst an einen befreundeten Geistlichen richtet,
ist auch für uns verpflichtend.

Heute wollen wir einen kleinen Einblick in ihre geistige Entwicklung

nehmen und zeigen, in welchem Sinne sie zu uns gehört und
Anspruch darauf hat, daß die «Neuen Wege» ihre Botschaft
weiter tragen.

245



In vierunddreißig kurzen Erdenjahren, von 1909 bis 1943, hat sich
das reiche und tragische, von Gott und der Liebe zum Nächsten
erfüllte Leben vollendet. Wir wissen wenig von Simone Weils «privatem»

Leben : ein wohlhabendes Vaterhaus in Paris, liebende und
verständnisvolle Eltern, große Begabung, durch die sie schon mit
zweiundzwanzig Jahren die notwendigen Examen absolviert hatte, um
Philosophie zu unterrichten. Sie wird früh und zeit ihres Lebens von
unaussprechlichen Kopfschmerzen geplagt, und schon in ihrem fünften
Lebensjahre, mit dem Erlebnis des Ersten Weltkrieges, erwacht in ihr
der Drang, die Not der Armen zu teilen, es nicht besser zu haben als
sie. Das kleine Mädchen verschenkt seine Zuckerration, trägt keine
Strümpfe, wie die Vierunddreißigjährige an Unterernährung stirbt,
weil sie sich in England auferlegt, nichts anderes zu essen, als was
auch die Nahrung der Menschen in den besefeten Ländern ausmacht.

Wir denken nicht, daß das Wichtigste am Vermächtnis von Simone
Weil ihre philosophischen Abhandlungen oder ihre religiösen
Auseinandersefeungen seien. Beides hat rege Diskussionen veranlaßt, und es

ist wohl möglich, daß viele Formulierungen etwas eigenwillig sind und
im Zusammenhang mit ihrer starken Persönlichkeit und dem frühen
Tode gesehen werden müssen. Auch sie selbst, obwohl alles, was mit
der Intelligenz zusammenhängt, für sie von großer Bedeutung war,
sah den Schwerpunkt ihres Lebens in der aufopfernden Liebe zum
Nächsten und in ihrem mystischen Erleben der Liebe Gottes und des
Kreuzes Christi. Es würde vielleicht logischer erscheinen, ihre
Nächstenliebe nach ihrem Gotteserlebnis zu nennen, aber es ist nicht so,
nicht ihre Liebe zu Gott hat sie die Nächstenliebe gelehrt, sondern
ihre völlige Hingabe an den Nächsten hat sie für ein mystisches
Gotteserlebnis geöffnet, das sie überhaupt nicht gesucht hat. Beinahe
dreißig Jahre lebte sie, ohne die Frage nach Gott zu stellen, doch ihr
Leben war «christlicher» als das vieler Christen. Gott und Christus
sind ihr im gregorianischen Messegesang offenbar geworden. So kam
es, daß sie sich nur mit der katholischen Kirche auseinandersefete und
daß eine Taufe nur in diesem Rahmen in Frage kam. Doch lehnt sie
sie ab. Je mehr sie sich mit dem katholischen Glauben verbunden
fühlt, um so mehr übt sie Kritik an der katholischen Kirche und fühlt
sich berufen, «eine Christin außerhalb der Kirche» zu sein. Sie
entschuldigt den Totalitarismus der Kirche (der ganz im Gegensafe zu
ihrer Universalität steht) ebensowenig wie den politischen Totalitarismus,

den sie schon im Jahre 1932 auf einer Reise nach Deutschland
wachsen sah. Ihre Intelligenz sträubt sich, die gegenwärtigen und
zukünftigen Dogmen der Kirche blindlings anzunehmen.

Aber auch ihrer Nächstenliebe widerstrebt, in die Kirche
einzutreten, die so viele Menschen ausschließt, die Simone Weil, wie sich
selbst auch, als «Christen» empfindet. Sie hebt in den Religionen der
Griechen, der Ägypter, der Inder, der Chinesen Grundsäfee hervor, die
mit denjenigen des Christentums verwandt sind. Darum ist sie auch

246



gegen die Mission und glaubt, daß diese auf einem Mißverständnis
der Apostel beruhe. Sie denkt, Jesus habe diese beauftragt, den
Völkern, zu denen sie gingen, die frohe Botschaft vom Leben und Tod
des Christus zu verkünden und so die vorhandenen Religionen zu
ergänzen, zu erfüllen, wie Er selbst diese Botschaft der Religion Israels
hinzugefügt hat.

Hier müssen wir Simone Weils Einstellung zur jüdischen Religion
erwähnen, um zu betonen, daß ihre so sehr negative Haltung nichts
mit Antisemitismus zu tun hatte und daß sie bereit war, die aus ihrer
jüdischen Abstammung sich ergebenden Verfolgungen auf sich zu
nehmen. Für ihren Gerechtigkeitssinn kann es kein auserwähltes, aber
auch kein ausgestoßenes Volk geben. Sie macht zum Teil den
jüdischen Nationalismus dafür verantwortlich, daß so wenig christliche
Schriften der ersten Jahrhunderte auf uns gekommen sind. Sie glaubt,
daß alle Schriften, in denen die Vorrechte Israels nicht anerkannt
waren, vernichtet wurden. Wie wir schon gesehen haben, findet sie
die meisten alten Religionen, die größtenteils einen «guten» Gott kennen,

dem Christentum näher als die Religion Israels mit ihrem
«zürnenden» Gott. Nach ihrer Meinung hätte das Christentum das Alte
Testament nicht annehmen sollen, denn von seinen Büchern sei nur
eine kleine Anzahl für Christen annehmbar (Jesaia, Hiob, Lied der
Lieder, Daniel, Tobias, Teile des Ezechiel, der Psalmen und der
Bücher der Weisheit, der Anfang der Schöpfungsgeschichte), in den
andern fehle eine Hauptwahrheit, die im Zentrum des Christentums
stehe und die die Griechen sehr gut kannten, nämlich die Möglichkeit
des Leides der Unschuldigen.

Für Simone Weil ist das Kriterium des Glaubens die Einstellung
des Menschen zu den irdischen Dingen. Für sie sind alle diejenigen
gerettet, die die Nächstenliebe besifeen und die Weltordnung mit dem
dazugehörenden Weltleid annehmen. Sie fügt noch bei, «wer diese
zwei Tugenden vollkommen besifet, ist ein Heiliger, selbst wenn er als
Atheist lebt und stirbt».

Wenn wir mittelmäßigen Christen die Forderungen lesen, die
Simone Weil für einen wahrhaft christlichen Lebenswandel aufstellt
und daneben ihr Leben betrachten, drängt sich uns die Tatsache auf,
daß sie selbst alle diese Forderungen erfüllte. Sie lebte nach den absoluten

Geboten der Nächstenliebe, und sie nahm die Weltordnung an,
in der Unschuldige leiden müssen. Die Erfüllung dieser Forderungen
führt nach ihrer Überzeugung zur Heiligkeit, aber sich selbst hat sie
immer wieder als ein aller Gnade unwürdiges Wesen betrachtet. Dies
Gefühl der Unwürde stammt zum Teil aus ihrem körperlichen Übel,
den unerträglichen Kopfschmerzen, aber auch aus den Demütigungen
ihres Lebens in der Fabrik. Es ist vor allem das Zeichen einer heiligen
Demut (um nicht zu sagen: der Demut einer Heiligen).

Wie hat sich die Nächstenliebe bei Simone Weil verwirklicht? Wie
wir es schon kurz erwähnt haben: ihr ganzes Leben war darauf aus-

247



gerichtet, am Leid der Leidenden Teil zu haben, einmal, um es nicht
besser zu haben als sie, dann aber auch, um mit den Gaben ihres
Verstandes, aus der Kenntnis der Lage von innen heraus, Wege zu
finden, den Menschen aus dieser Lage herauszuhelfen. In Le Puy,
ihrer ersten Stelle als Philosophieprofessorin, nahm sie sich der
Arbeitslosen an und auferlegte sich, selbst mit dem geringen Betrag
auszukommen, den die Arbeitslosen als Unterstüfeung erhielten. Den
Rest ihres Einkommens verteilte sie.

Der schwerste Schritt auf diesem Wege war ihr Eintritt in eine
Maschinenfabrik im Krisenjahr 1934, wo sie, wie sie sich vorgenommen

hatte, während neun Monaten das für sie doppelt schwere Leben
einer Fabrikarbeiterin lebte, unterbrochen durch Arbeitslosigkeit mit
ihren erdrückenden Begleiterscheinungen. Sie verwahrt sich dagegen,
daß die «wirklichen» Fabrikarbeiter das Drückende ihrer Lage weniger

empfänden als sie. Sie beobachtet, fragt und stellt fest, daß das
Gefühl der Menschenwürde fast bei allen zerstört wird, wie bei ihr
selbst auch in den ersten Wochen, bevor sie sich aufs äußerste
anstrengte, täglich, ja stündlich, gegen diese Entpersönlichung
anzukämpfen.

Simone Weil verließ die Fabrik körperlich und seelisch völlig
erschöpft, und dieses Erlebnis trug viel dazu bei, daß sie sich so
unzulänglich vorkam. Trofedem hat sie schon im darauffolgenden Jahr
versucht, einen etwas Verständnis zeigenden Chef einer Fabrik davon zu
überzeugen, sie wieder als Arbeiterin einzustellen.

Wie das Leben von Simone Weil sich in zwei Richtungen
entwickelte, die einander entgegenstehen, die religiös-mystische und die
gewerkschaftlich-proletarische, so ist auch ihr Vermächtnis ein
doppeltes: einerseits die Aufforderung an die Kirchen (eigentlich an die
katholische, aber ein Teil ihrer Vorwürfe trifft auch die protestantische
Kirche), dem Evangelium zum Durchbruch zu verhelfen, wodurch sie

ganz von selbst den Zugang zu den Massen finden würden, und
anderseits eine Antwort auf die verschiedenen Probleme des Arbeiterund

Bauernproletariats. Dieses doppelte Vermächtnis wird zu einer
Synthese, durch welche die Trennung zwischen weltlichem und
religiösem Leben überwunden werden soll durch die Verinnerlichung der
Kirchen und ihre Zuwendung zu den Problemen der leidenden
Menschheit.

In den Wochen vor ihrem Tode hat sie dies Vermächtnis
niedergeschrieben als «Einführung in die Pflichten dem menschlichen Wesen
gegenüber» unter dem Titel «Die Verwurzelung», durch den sie auf
die Entwurzelung der Arbeiterschaft und des Bauernstandes hinweist,
für die sie weitgehend das Christentum verantwortlich macht. Die
Lösung sieht sie darin, daß die körperliche Arbeit, durch Erkenntnis
ihres Sinnes, wieder ins Zentrum gerückt und geehrt würde.

B. Wicke

248


	Simone Weil

