
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 52 (1958)

Heft: 7-8

Artikel: Zur Lage der Evangelischen Kirche in Deutschland

Autor: Dignath, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vertretern die Kraft zukommen, derer sie bedürfen. Die Hoffnung
für diese Stunde ist auf die Hoffenden selber, auf uns selber gestellt.
Ich meine damit: auf die unter uns, die die Krankheit des heutigen
Menschen am tiefsten empfinden und in seinem Namen das Wort
sprechen, ohne das es keine Heilung gibt : Ich will leben.

Die Hoffnung für diese Stunde geht auf eine Erneuerung der
dialogischen Unmittelbarkeit zwischen den Menschen. Aber laßt uns
über die drängende Not, die Angst und Sorge dieser Stunde hinausgehen,

laßt uns diese Not in dem Zusammenhang des großen
Menschenweges sehen, und wir werden erkennen: nicht zwischen
Mensch und Mensch allein, sondern zwischen dem Wesen Mensch
und dem Urgrund des Seins ist die Unmittelbarkeit verletzt worden.
Im Innersten des Widerstreits von Mißtrauen und Vertrauen zum
Menschen birgt sich der Widerstreit zwischen Mißtrauen und
Vertrauen zur Ewigkeit. Gerät es unserem Munde, wahrhaft Du zu
sagen, dann haben wir, nach langem Schweigen und Stammeln, unser
ewiges Du von neuem angesprochen. Versöhnung wirkt Versöhnung.

Martin Buber
(Aus: Hinweise, Manesse-Verlag, Zürich 1953)

Zur Lage der Evangelischen Kirche
in Deutschland

Vom 26. bis 30. April 1958 tagte zuerst in Ostberlin, anschließend
in Westberlin die Synode der Evangelischen Kirche in Deutschland
(EKD). Im Mittelpunkt ihrer Erörterungen sollte zunächst nur das
Thema «Kirche und Erziehung» stehen, und zwar im Blick auf die
Lage der Gliedkirchen der EKD in der Deutschen Demokratischen
Republik (DDR). Jedoch eine von den kirchlichen Bruderschaften (vorab
West- und Süddeutschlands) eingebrachte Anfrage an die Synode
hinsichtlich einer von der Synode zu findenden Stellungnahme zur Frage
der atomaren Ausrüstung der Streitkräfte der Bundesrepublik bildete
den zweiten und beherrschenden Verhandlungspunkt, und zwar
gewiß zunächst im Blick auf die Lage der Gliedkirchen in der
Bundesrepublik, aber zugleich doch auch betreffs der Konsequenzen für die
Lage der Gliedkirchen in der DDR.

Schon die nackte Tatsache, daß von der Synodenleitung nur das
Erziehungsthema vorgesehen war, das Atomthema dagegen erst durch
die Initiative der Bruderschaften an die Synode herangebracht werden
mußte (wobei eine Zeitlang zu bezweifeln war, ob das gelingen
würde), beleuchtet aufschlußreich die geistliche Situation innerhalb der
EKD, nämlich insofern, als man weithin in protestantischen Kreisen
eine offensichtliche Gefährdung der Kirche nur in der DDR als
vorhanden ansieht, während die kirchliche Lage innerhalb der
Bundesrepublik in bester Ordnung sei. Diese weitverbreitete Ansicht wurde

197



durch das theologische Gewicht und die politisch-ethische Aktualität
der Anfrage der Bruderschaften als brüchig und irreführend erwiesen
und somit endgültig erschüttert. Auch der Verlauf der Synode ließ in
der Leidenschaftlichkeit der Aussprache und in der Tiefe der
theologischen Argumentation etwas von der Fälligkeit und Vorrangigkeit des
Atomthemas erkennen. Als die Synode indes ihre Tagung beendete,
hatte sie weder zum Atomthema noch zum Erziehungsthema das die
bedrängten Gewissen lösende und sie neu an Gottes Wort bindende
Wort gefunden. «Wir kehren so ratlos nach Hause zurück, wie wir
hergekommen sind» — waren die Worte eines der Synodalen.

I.

Die kirchliche Lage in der Bundesrepublik wird in der Tat
durch das Atomthema entscheidend gekennzeichnet. Das kann
nach der Anfrage der Bruderschaften an die Synode und dem Staub,
der dadurch aufgewirbelt wurde, nicht mehr übersehen werden. In
dieser Anfrage wird die Synode gebeten, zu antworten, «ob sie die
folgenden zehn Sätze zur Unterweisung der Gewissen als Antwort
auf die Frage nach dem Handeln des Christen angesichts der
Atomwaffen mit uns gemeinsam sprechen kann:

1. Der Krieg ist das letzte, in allen seinen Gestalten von jeher
fragwürdige Mittel politischer Auseinandersetzung zwischen Völkern
und Staaten.

2. Kirchen aller Länder und Zeiten haben die Zubereitung und
Anwendung dieses Mittels bis heute aus verschiedenen guten und
weniger guten Gründen nicht für unmöglich gehalten.

3. Die Aussicht auf einen künftigen unter Gebrauch der modernen
Vernichtungsmittel zu führenden Krieg hat eine neue Lage geschaffen,
angesichts derer die Kirche nicht neutral bleiben kann.

4. Krieg als Atomkrieg bedeutet die gegenseitige Vernichtung der
an ihm beteiligten Völker mit Einschluß unzähliger Menschen anderer
Völker, die am Kampf beider Seiten nicht beteiligt sind.

5. Krieg als Atomkrieg ist damit als ein zur politischen
Auseinandersetzung untaugliches, weil ihre Voraussetzungen aufhebendes Mittel

erwiesen.
6. Die Kirche und der einzelne Christ können darum zu einem als

Atomkrieg zu führenden Krieg im voraus nur Nein sagen.
7. Schon die Vorbereitung eines solchen Krieges ist unter allen

Umständen Sünde gegen Gott und den Nächsten, an der sich keine
Kirche, kein Christ mitschuldig machen darf.

8. Wir verlangen darum im Namen des Evangeliums, daß der
Vorbereitung dieses Krieges im Bereich unseres Landes und Staates ohne
Rücksicht auf alle anderen Erwägungen sofort ein Ende gemacht
werde.

9. Wir fordern alle, die mit Ernst Christen sein wollen, auf, sich
der Mitwirkung an der Vorbereitung des Atomkrieges vorbehaltlos
und unter allen Umständen zu versagen.

198



10. Ein gegenteiliger Standpunkt oder Neutralität dieser Frage
gegenüber ist christlich nicht vertretbar. Beides bedeutet die Verleugnung

aller drei Artikel des christlichen Glaubens.»
Dazu heißt es : «Meint die Synode, diesem Bekenntnis nicht

zustimmen zu können, so müssen wir sie fragen, wie sie uns durch
Gründe der Schrift, des Bekenntnisses und der Vernunft widerlegen
kann.

Nach unserer Erkenntnis ist für die Kirche in dieser Frage
jetzt der status confessionis (Bekenntnisstand) gegeben.»

Die Synode hat die Anfrage nicht beantwortet. Sie hat sich darauf

beschränkt, die allgemeinen Ablehnungen der atomaren Rüstung
wieder aufzunehmen; sie spricht sodann die Bitte an die Regierungen
in Ost- und Westdeutschland aus, «alles zu tun, um die Glaubensund

Gewissensfreiheit zu sichern, dem Frieden zu dienen und eine
atomare Bewaffnung deutscher Streitkräfte zu vermeiden.»

Der folgende Absatz in der Entschließung relativiert aber das
Lefete wieder : «Die unter uns bestehenden Gegensäfee in der Beurteilung

der atomaren Waffen sind tief. Sie reichen von der Überzeugung,

daß schon die Herstellung und Bereithaltung von
Massenvernichtungsmitteln aller Art Sünde vor Gott ist, bis zu der Überzeugung,

daß Situationen denkbar sind, in denen in der Pflicht zur
Verteidigung der Widerstand mit gleichwertigen (das heißt atomaren; der
Verfasser) Waffen vor Gott verantwortet werden kann.»

Es ist bemerkt worden, daß die Synode mit dieser Entschließung
hinter ihrem Spandauer Wort zurückgeblieben ist. Es erscheint uns
aber noch bemerkenswerter, daß sich das Wort der Synode nur nach
außen, nicht aber nach innen wendet. Die Synode spricht bittend
zu den «verantwortlichen Politikern», zu den «Weltmächten», zu den
«Regierungen». Sie spricht aber mit keinem Wort zu den Gemeinden,
deren geistliche Leitung ihr obliegt. Sie bleibt jede konkrete Antwort
schuldig auf die Frage des Christenmenschen heute und hier, was er
tun soll. Die Gemeinden und die Christen blieben sich selbst
überlassen mitsamt ihrer Ratlosigkeit und den ja auch bei ihnen klaffenden
Gegensätzen in der Frage der atomaren Bewaffnung. Diese Gegensätze

haben ja doch auch in den Gemeinden dieselbe Reichweite, wie
sie in der Synode deutlich wurde und beschrieben worden ist. Bisher
schien es so, als sei diese Reichweite geistlich tragbar. Das sagten auch
die Beschlüsse der Synode aus den letzten Jahren. Jetzt aber scheint
deutlich zu werden, daß diese Reichweite gar nichts zu tun haben
könnte mit der «Last des andern», die brüderlich zu tragen ist (Gal.
6,2), sondern die «Verleugnung aller drei Artikel des christlichen
Glaubens» einschließt. Die Frage: Was sollen wir tun? hat die
Synode nicht beantwortet. Sollte Prof. von Weizsäcker recht haben, der
noch Anfang April d. J. im Blick auf die Möglichkeiten der institutionellen

Kirche in London gesagt hat: «It is spiritually not qualified»
(sie ist dazu geistig nicht qualifiziert)?

Der Versuch, die Gegensätze zu überwinden, kann nur auf geist-

199



liehe Weise gemacht werden, das heißt er kann nur darin bestehen,
daß man sich dem Zeugnis des Evangeliums stellt und sich von ihm
überwinden läßt. Aber gerade darin liegen nun eben die eigentlichen
Schwierigkeiten; denn der Dissensus darüber, worin nach dem Zeugnis

der Schrift die politische Verantwortung der Christen besteht,
resultiert ja aus verschiedener Deutung des biblischen Befundes. Die
Qualität der politischen Verantwortung des Christen ist zum Beispiel
nach K. Barth, «Christengemeinde und Bürgergemeinde», in
Übereinstimmung mit der zweiten Barmer These (Es gibt keine Bereiche
unseres Lebens, in denen wir nicht Jesus Christus zu eigen wären.
eine erheblich andere als die, wie sie aus einer bestimmten neulutherischen

Interpretation der Lehre von den zwei Regimenten (der
Christ als Bürger zweier Reiche; Lehre von zwei — eigengesetzlichen

—¦ Zuständigkeitsbereichen) entwickelt wird. Im Banne der
letzteren, in Deutschland traditionell sehr gefestigten Auffassung gibt
es viele Christen, die die «Pflicht zur Verteidigung mit gleichwertigen

— also atomaren — Waffen» vor Gott zu verantworten sich
getrauen : «Weil wir dem Atomtod den schärfsten Kampf ansagen, treten

wir für die modernste Bewaffnung der NATO und damit auch
unserer Bundeswehr bis zu einer allgemeinen Abrüstung ein» (Ev.
Verantwortung 5/1958, S. 11). «Wir beanspruchen in gleicher Weise
wie sie (nämlich die Bruderschaften), daß wir mit unserer eigenen
politischen Überlegung und Konzeption (nämlich der atomaren
Bewaffnung) nichts anderes wollen als die atomare Todesbedrohung der
Völker zu bannen, aber auch das Leben der westeuropäischen Völker
vor der seelenmordenden Gefahr des Kommunismus zu bewahren»
(ebenda, S. 12). Demgegenüber sagen die Bruderschaften gemäß der
zweiten Barmer These: «Wer sich auf einen atomaren Krieg einstellt,
muß bereit sein, die Vernichtung auch des eigenen Volkes von
vornherein in Kauf zu nehmen. Diese Bereitschaft unter der romantisch-
idealistischen Parole ,Lieber tot als Sklavr ist heidnisch. Ein Christ
achtet die Gabe und Aufgabe des irdischen Lebens und wirft es nicht
weg... Die evangelische Kirche bekennt, daß ihr durch Jesus Christus
frohe Befreiung aus den gottlosen Bindungen dieser Welt zu freiem,
dankbarem Dienst an seinen Geschöpfen widerfährt. Das verbietet
ihr nicht nur jegliche Billigung und Mitwirkung an einem atomaren
Krieg und seinen Vorbereitungen, sondern ebenso ein stillschweigendes

Geschehenlassen. Diese Erkenntnis gebietet zugleich, im Gehorsam

des Glaubens — wie überall, so auch hier — mit der Abwehr
drohenden Verderbens selbst den Anfang zu machen und der
Wirklichkeit des Wortes Gottes mehr zu vertrauen als den ,Realitätenf des

politischen Kalküls.»
Die 10. These in der Anfrage und die Erwähnung des status con-

fessionis sind die klare Konsequenz der hier konkretisierten zweiten
Barmer These. «Der status confessionis ist zunächst und im weitesten
Umfang jeweils durch die geschichtlichen Bedingungen des Daseins
der Kirche in der Welt gegeben, muß von ihr erkannt, festgestellt und

200



beantwortet werden. Er stellt sich aber auch in der Kirche selbst ein.
Entweder durch das Aufkommen von Irrlehre oder durch ein wissentliches

Sich-Versagen gegenüber der Pflicht zum Zeugnis. In diesem
Zusammenhang kann es nun freilich aus dem status confessionis auch

zur Trennung in der Kirche kommen. Wer sich dem Bekennen versagt
oder dem Bekenntnis — ohne überführende Begründung aus dem
Wort Gottes — widerspricht, scheidet sich von der Kirche.. Es
gehört zur Art jedes Kirchentums, das sich selbst etablieren und erhalten
möchte, daß es alles daransetzt, seinen ,Bestandc nicht zu gefährden.
Das Gequälte in der Thematik der letzten Synoden der EKD zeigt das
deutlich. Aber der ,Bestandc der Kirche, soll sie nicht dem Salz
gleichen, das dumm geworden ist, lebt mitten in der Anfechtung davon,
daß sie ihren status confessionis jeweils richtig erkennt und in ihm
recht bekennt. In der Solidarität mit den Nöten der Welt — in dieser
Solidarität! — gibt es für die Kirche keine Neutralität. Ihre ,Partef
ist die Welt in ihrer Not» (E. Wolf, Politische Verantwortung 4/1958,
Seite 5).

Die 10. These und die Erwähnung des status confessionis sind von
den christlichen Freunden der atomaren Aufrüstung sehr übelgenommen

worden. Aber anstatt eine Widerlegung aus dem Zeugnis der
Schrift zu versuchen, reagierte man hier in Zorn und Demagogie, wie
es die Verlautbarungen des evangelischen Arbeitskreises der CDU/
CSU zeigen : Man nennt die Bruderschaften in aller Form «Sektierer»,
man bezichtigt sie der Irrlehre, unrealistischer, unverantwortlicher
Schwärmerei, des Phantastentums, anmaßender und theologisch
unhaltbarer Erklärungen, des Verrats an unseren Soldaten. Sie sollen
«Schützenhilfe» für Pankow Sitz der Ostzonenregierung) geleistet
haben. (Ev. Verantwortung 5/1958, S. 11). Man ließ sich sogar
hinreißen zu der Forderung nach einem Lehrzuchtverfahren für Pastoren,

die die Anfrage unterschrieben, und nach einer Amtsenthebung
für Presbyter, die dazu ihre Unterschrift gegeben haben (Ev.
Verantwortung 4/1958, S. 10).

Die Tiefe der Gegensätze ist wahrscheinlich mit ein Grund für die
Friedhofruhe, die gerade angesichts der Atomfrage in so vielen
Gemeinden und Kirchenvorständen herrscht. Man ahnt, daß der Graben
nicht mehr übersprungen werden kann — und man. schweigt und
spricht nicht davon, um die Ohnmacht oder den Bankrott der
traditionellen Institutionen nicht eingestehen zu müssen. Denn äußerlich
floriert die Kirche in der Bundesrepublik wie noch nie in ihrer
Geschichte: so viel Geld und so viel öffentliche Berücksichtigung hat sie
m. W. noch nie besessen. Aber der innere Riß ist nicht mehr zu
verheimlichen. Durchlöchert ist der fromme Mantel, mit dem die
Versuchung der Macht sich verhüllt. Es ist wohl als Bekenntnis gemeint,
klingt aber doch wie ein Schrei aus tiefer Not, wenn die Entschließung
der Synode mit den Worten endet : «Wir bleiben unter dem Evangelium

zusammen und mühen uns um die Überwindung dieser Gegensätze.

Wir bitten Gott, er wolle uns durch sein Wort zu gemeinsamer

201



Erkenntnis und Entscheidung führen.» Es ist die Bitte um das Wunder
von Pfingsten, zu dem sich die Synode genötigt sah. Daß doch auch
die Gemeinden zu dieser Nötigung gelangen möchten

II.
Besteht die Gefährdung der Evangelischen Kirche in der

Bundesrepublik in der Versuchung, unter Zuhilfenahme theologischer
Spitzfindigkeiten den Pakt mit der Macht zu rechtfertigen, so zeigt sich die
Qefährdung der Kirche in der DDR in der Versuchung, unter dem
Druck der Macht dem Evangelium nicht mehr zuzutrauen, daß es

tut, was es sagt, wie es die Frage eines — allerdings in der
Bundesrepublik wohnhaften — Pfarrers verrät: «Wer ist stark genug, sich,
seinen Kindern und anvertrauten Gemeindegliedern gegen die
Dauerpropaganda des Kommunismus den Glauben zu bewahren?» (Pol.
Verantw. 4/1958). Schon diese Frage verleugnet das Evangelium.Denn
wer sollte wohl jemals stark genug dazu sein, wenn nicht allein und
ausschließlich Gott, der Heilige Geist Aber diese Frage ist doch wohl
symptomatisch, zumal sie die Sorge des natürlichen Menschen um
seine Religion ausdrückt. Und es ist ein alter, aber fataler Irrtum, daß
die Kirche diese Sorge mutatis mutandis auch als die ihr gemäße
ansieht. In breiten Schichten des protestantischen Bewußtseins dürfte
der Hang zu bürgerlich-konservativen Lebensformen und die
Heiligsprechung der ihnen zugehörigen (ständischen) Seinsordnung sich
ungünstig auswirken auf die Dringlichkeit der Predigt von der freien
Gnade Gottes, die sich auch aus den Kommunisten Kinder erwecken
kann. Mit anderen Worten: Die spezielle Versuchung der Kirche in
der DDR dürfte darin bestehen, mehr oder weniger bewußt der
marxistischen Ideologie östlicher Prägung eine christliche Ideologie
westlicher Prägung entgegenzusetzen und mit der Ablehnung des
Marxismus als gewissenbindenden Heilsgutes zugleich auch sein
sozialpolitisches Programm zu verwerfen, eben weil es von Atheisten
vertreten wird, also aus einem formalen Grunde, anstatt das soziale
und politische Programm des Marxismus (auch östlicher Prägung),
ohne seinem ideologischen Anspruch zu verfallen, daraufhin zu prüfen,

ob und inwiefern es vielleicht doch dem Wohl (nicht dem Heil)
des Menschen dienen möchte und von Fall zu Fall zu bejahen wäre.
Denn das Evangelium stiftet keine spezifisch christlichen Sozialprogramme,

sondern weist uns auf die jeweils bestehenden und werdenden,

so daß von ihnen gilt: «Prüfet alles und das Gute behaltet»
(1. Thess. 5,21). Die Treiheit, hier zu prüfen, ohne Rücksicht auf
traditionelle Vorurteile, wäre gewiß ein notwendiges Praktizieren der
christlichen Freiheit (Freiheit zu etwas) als positive Seite der Glaubens-

und Gewissensfreiheit, die sonst nur zu leicht als bloß negative
Freiheit (die Kirche darf sich von außerkirchlichen Stellen nicht
«kommandieren» [O. Dibelius] lassen) ihren evangelischen Gehalt
einbüßt.

Der Protestantismus in der DDR steht offensichtlich in der Ge-

202



fahr, jene positive Seite der christlichen Freiheit zugunsten der negativen

Seite (Freiheit von etwas) zu vernachlässigen. Denn der Ruf
nach Glaubens- und Gewissensfreiheit darf nicht nur ein Ruf nach
draußen, an die Machthaber, sein, sondern muß gleichzeitig ein Ruf
nach drinnen, an die Gemeinden sein, weil sonst das positive Element
der christlichen Freiheit unter dem Übergewicht des Negativen zu-
schanden wird.

Das Wort der Synode zum Thema «Kirche und Erziehung» wendet

sich ebenso wie ihr Wort zum Atomthema nicht an die Gemeinden,

nicht an die Christen in der DDR, denen es schwergemacht
wird, «am Aufbau ihres Staates teilzunehmen», wenn sie «sich an
das bei der Taufe ihrer Kinder gegebene Gelübde gebunden wissen»,
sondern bittet die Machthaber um Glaubens- und Gewissensfreiheit.
Die Synode verzichtet darauf, die vorhandenen Schwierigkeiten im
einzelnen darzustellen, um zu vermeiden, «daß durch Darlegung
weiteren Materials, das propagandistisch ausgewertet werden könnte,
der Graben zwischen Christen und Nichtchristen, zwischen Staat und
Kirche in der DDR vertieft werde». Sie beauftragte vielmehr einige
ihrer Mitglieder, «ein Gespräch mit dem Vorsitzenden des Ministerrates

der DDR, Herrn Ministerpräsident Grotewohl, zu erbitten, um
die Sorgen der Christen im Blick auf die Erziehung ihrer Kinder in
aller Offenheit zu Gehör zu bringen.» Wie die Presse am 7. Juni 1958
meldete, haben solche Gespräche bereits begonnen und scheinen
einen nicht ungünstigen Verlauf zu nehmen, und es wird vermutet, dies
hänge damit zusammen, daß der Delegation der EKD nur Bürger der
DDR angehörten. Es wird vielleicht auch damit zusammenhängen,
daß die Synode die Gliedkirchen der DDR aus der Verantwortung
für den seinerzeit durch Bischof Dibelius eigenmächtig unterzeichneten

Militärseelsorgevertrag mit der Bundesregierung (damals dann
nachträglich von der Synode gebilligt) entlassen und die «Überleitung
der Militärseelsorge in die ausschließliche Zuständigkeit der beteiligten

(westdeutschen) Landeskirchen» beschlossen hat. Gerade nach
der damaligen Gutheißung dieses Vertrages durch die überwiegende
Mehrheit der Synodalen (auch solcher aus der DDR) ergaben sich
erhebliche Schwierigkeiten im Verhältnis zwischen den Gliedkirchen
der EKD in der DDR und den politischen Stellen der DDR, die in
der Billigung des Militärseelsorgevertrages durch die Synode eine
kirchliche Unterstützung der NATO und der sie tragenden
antisowjetischen Politik der Westmächte sahen, was man ihnen nicht wird
verübeln können.

Das Thema «Kirche und Erziehung» hätte sich, wie mit Recht
erwartet wurde, in der durch die politisch propagierte Jugendweihe
hervorgerufenen Konfirmationsfrage konkretisieren müssen. Denn es
ist ein offenes Geheimnis, daß nach vorsichtigen Schätzungen etwa
50 bis 60 Prozent aller Jugendlichen in den mitteldeutschen
Industriezentren zur Jugendweihe gehen und daß die Kirche in ihrer
Sicherheit erschüttert ist, weiterhin von 14jährigen Kindern zu verlan-

203



gen, daß sie sich für Christus und gegen den Atheismus entscheiden,
indem sie sich für die Konfirmation und gegen die Jugendweihe
entscheiden, was für sie leicht zur Gefährdung ihrer zukünftigen Existenz
werden kann. Der hier gesehene status confessionis mag formal zu
Recht bestehen. Aber angesichts der Tatsache, daß erwachsenen
Christen die Zugehörigkeit zur SED — die doch ideologisch auf
dasselbe hinausläuft wie die Teilnahme an der Jugendweihe — von der
Kirche nicht zum Vorwurf gemacht wird, ja auch Pfarrer bei
Mitgliedschaft zur SED keinerlei disziplinarische oder kirchenzucht-
mäßige Schwierigkeiten von der Kirche zu befürchten haben,
erscheint die lediglich an die Konfirmation gebundene Bekenntnispflicht
doch im Zusammenhang mit der Situation als Ganzer sehr problematisch.

Es gäbe die Verlegung der Konfirmation auf ein anderes Alter
als das der Jugendweihe. Es wird erwogen, sie vorzuverlegen (wie bei
den Kommunionskindern der katholischen Kirche) oder sie auf ein
späteres Alter zu verschieben. Auch in den westlichen Gliedkirchen
werden diese Fragen erwogen, wenn auch aus allgemeineren Gründen,

da sich das überkommene Konfirmationsalter nun wirklich als
das am wenigsten geeignete erwiesen hat. Aber so sehr man auch
von der Synode ein Wort zu diesen Fragen erwartet hat, so hat sie
doch — wie gesagt — nicht zu den Gemeinden gesprochen, auch
nicht zu diesem Punkt. Und vielleicht ist es auch gut, daß erst
abgewartet wird, wie die einzelnen Landeskirchen sich zum
Konfirmationsproblem stellen, ehe die Synode als im Grunde doch lose
Dachorganisation dazu Stellung nimmt. Auf der anderen Seite bleibt
zu fragen, ob die Synode nicht endlich zu diesem gerade in den
Kirchen der DDR so brennenden Problem den Versuch einer hilfreichen
konkreten Weisung hätte wagen sollen, schon deshalb, damit in der
möglichen verschiedenen Behandlung der Konfirmationsfrage in den
östlichen Gliedkirchen einerseits und den westlichen anderseits nicht
eine von der Sache her womöglich nicht genügend motivierte
kirchentrennende Entwicklung anhebt.*

Die Synode beschloß außerdem ein Wort zur Schulfrage, das im
wesentlichen auch nicht an die Gemeinden gerichtet ist. Und sie
beschloß auch ein Wort an die evangelische Jugend in Ost und West,
das zwar den Versuch einer Ermahnung darstellt, aber es dann doch
am befreienden Durchbruch zur konkreten Weisung fehlen läßt.
Dieses Wort hinterläßt den Eindruck, als solle das Bekenntnis der
Ratlosigkeit, das hier den Tenor des Ganzen abgibt, jenen Mangel
entschuldigen.

Es ist jedenfalls bei der Synode deutlich geworden, daß der status

confessionis im Blick auf die Atomfrage den status confessionis
im Blick auf die Frage der Jugendweihe zwar nicht aufgehoben, aber
doch merklich in den Hintergrund gerückt hat. Während die Kon-

* Erst nachträglich erfahre ich, daß die Synode die Leitungen der Gliedkirchen
gebeten hat, die Konfirmationsfrage einer Neuordnung zuzuführen.

204



firmation — jahrhundertelang wesentlich als kirchliche Institution
gehandhabt: man spricht ironisch von der «Einsegnung», die
«Aussegnung» sei, da die Konfirmierten traditionsgemäß in ihrer Mehrheit

sich doch nicht treu zur Kirche halten — als Christusbekenntnis
allgemein nicht wird gelten können, so ist die Ablehnung der atomaren

Bewaffnung eine so eindeutig uns um Christi willen auferlegte
Pflicht, daß die auf die herkömmliche Lehre von den zwei
Zuständigkeitsbereichen sich berufende Leugnung dieser Pflicht nur noch
die Tradition, nicht mehr aber die Schrift hinter sich hat und auch
die Tradition nur insoweit, als ihre Konzeptionen der Zeitbedingtheit

beraubt und zur absoluten, zeitlosen Gültigkeit umgemünzt werden.

Dieser Versteinerungsprozeß droht die EKD als solche mehr
und mehr zu erfassen. Zugleich aber erweist sich — wenn auch
bislang nur in kleinen Kreisen — die Kraft des in Jesus Christus an uns
ergehenden göttlichen Zuspruchs und Anspruchs, und zwar heute
und hier konkretisiert im status confessionis angesichts der drohenden

atomaren Bewaffnung. So heißt es in der Anfrage der
Bruderschaften : «Haben wir Christen, hat die Synode wirklich alles gesagt,
was wir zu sagen schuldig sind? Waren wir in unseren mancherlei
Rücksichtnahmen und Verstrickungen zu klaren Glaubensentscheidungen

frei genug? Haben wir uns nicht mit allgemeinen christlichen
Aussagen oder unverbindlichen Vermahnungen begnügt? Sind wir
nicht in Sorge um Einheit und Brüderlichkeit vorzeitig in zweitrangige

Fragen ausgewichen? Die Bedrohung des Menschen als
Geschöpf Gottes durch die Atomwaffen fordert uns Christen heute
ebenso wie im Kirchenkampf die Judenfrage.» Es ist bekannt, daß
die Deutsche Evangelische Kirche in der Judenfrage nicht nur
versagt hat, sondern durch die Einführung des Arierparagraphen u. a.
direkt mitschuldig geworden ist. Nicht ohne Absicht hat sich die
Evangelische Kirche in Deutschland nach dem Kriege diesen gegenüber

dem früheren Namen «Deutsche Evangelische Kirche»
anderslautenden Namen gegeben. Möge Gott geben, daß dieser neue Name
nicht die alte Sünde deckt, sondern daß ihm ein neuer Weg
entspricht, der den konkreten Gehorsam sucht und aus der Kraft der
Auferstehung gebahnt und gegangen wird.

Folgende Literatur zur Sachfrage sei besonders empfohlen:

Helmut Gollwifeer: «Die Christen und die Atomwaffen» («Theologische Existenz
heute», NF 61)

Werner Schmauch/Ernst Wolf: «Königsherrschaft Christi» («Theologische Existenz
heute», NF 64)

Johannes Hamel : «Christ in der DDR» (Evangelische Zeitbuchreihe, H 2, Käthe-
Vogt-Verlag, Berlin W)

(Abgeschlossen 8. 6. 1958) Walter Dignath

205


	Zur Lage der Evangelischen Kirche in Deutschland

