Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 52 (1958)

Heft: 7-8

Artikel: Hoffnung fir diese Stunde : aus einer 1952 in der Carnegie Hall in
Neuyork gehaltenen Ansprache

Autor: Buber, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140278

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gebet

O Herr, seit das Blut Abels zum Himmel zu Dir schrie, ist diese
Erde entweiht worden durch Menschenblut, vergossen von Bruder-
hand, und es stohnen die Jahrtausende unter den endlosen Schrek-
“ken der Kriege. Je und je haben der Konige Hochmut und der Mich-

tigen Gier friedliche Volker auf die Schlachtbank getrieben. Je und

je muften Kriegsfanfaren und schimmernde Wehr nationale Leiden-
schaften zu WeifSglut entflammen. Unsere Seelen schreien auf zu Dir
in Empoérung und sind Deines heiligen Zornes gewif3.

Wir flehen zu Dir: brich den hollischen Zauber, der immer von
neuem die Menschen zu Schlachtenraserei treibt und sie zu willigen
Todeswerkzeugen macht. Gib uns Geistesklarheit und Standhaftig-
keit, wenn unser eigenes Volk dem Rausch der Angriffslust und Rach-
sucht verfillt. Stirke unser Gefiihl fiir die gleichen Rechte aller Vélker
und Rassen. Trinke die Fithrer der Vilker mit dem Glauben an die
Moglichkeit eines allen gerecht werdenden Friedens, und gib den
schlichten Massen aller Nationen die GewifSsheit, dafl ihr unerschiit-
terlicher Wille die Macht hat, den Weltfrieden herbeizufiihren.

O maichtiger Vater aller Nationen, einige Deine grofle Familie
durch die wachsende Erkenntnis unserer aller Bluts- und Schicksals-
gemeinschaft, daf} sie endlich Schluf3 mache mit der blutigen Gewalt
aller Kriege, und Deine Sonne scheine auf die briiderliche Gemein-
schaft aller Deiner Kinder. |

Walter Rauschenbusch (1861—1918)

Hoffnung fiir diese Stunde

(Aus einer 1952 in der Carnegie Hall in Neuyork gebaltenen Ansprache)

Wir fragen nach der Hoffnung fiir diese Stunde. Damit ist ge-
sagt, dafy wir Fragenden diese Stunde nicht blof3 als eine der
schwersten Bedringnis empfinden, sondern auch als eine, fiir die
es keinen Ausblick in kﬁnf}t)ige wesensverschiedene Stunden, in eine
Zeit der Helle und der Hohe zu geben scheint. Solch ein Ausblick
ist es ja, den wir im spezifischen Sinne als Hoffnung bezeichnen.

Unsere gemeinsame Frage hat aber nur dann einen groflen, ge-
meinsamen Sinn und darf nur dann eine wegweisende Antwort er-
warten, wenn es wirklich die grofie Not des Menschen in dieser
Stunde ist, die wir gemeinsam empfinden. Kidmen hundert oder tau-
send Menschen zusammen, und jeder brichte die heutige Not seines
eigenen Lebens, seine ganz personliche Welt- und Lebensangst von
heute mit sich, und sie legten ihre Néte zusammen, nie wiirde eine
gemeinsame Not daraus, der ein echtes, gemeinsames Fragen ent-
steigen konnte. Nur wenn allen Fragenden ihre personliche Not die
grofle Not des Menschen -in dieser Stunde erschliefit, konnen die

193



Wasseradern der Not, zum Strom vereinigt, die stiirmende Frage
emportreiben.

Es kommt aber wesentlich darauf an, daf! wir die gemeinsame Not,
die uns fithlbar wird, nicht in ihren dufleren Manifestationen allein,
sondern in ihrem Ursprung und ihrer Tiefe erkennen. So wichtig es
ist, dafl wir das heutige Menschenleid gemeinsam leiden, wichtiger
noch ist es, gemeinsam zu erspiiren, woher es kommt; denn nur von
dort, von dem Grunde her, kann uns die wahre Hoffnung auf Hei-
lung beschert werden.

Die Menschenwelt ist heute, wie nie zuvor, in zwei Lager auf-
gespalten, von denen jedes das andere als die leibhafte Falschheit
und sich selber als die leibhafte Wahrheit versteht. Zwar haben oft
in der Geschichte Volkergruppen und Religionsverbinde einander so
radikal gegeniibergestanden, dafl die eine Seite die andere in deren
innerster Existenz verneinte und verdammte. Jetzt aber ist es die
menschliche Bevolkerung des Planeten Erde iiberhaupt, die sich so
aufgeteilt hat, und mit einigen Ausnahmen wird allerorten diese Auf-
teilung als die Notwendigkeit des Daseins in dieser Weltstunde an-
gesehen. Wer sich ausnimmt, wird von beiden Seiten verdichtigt
oder verlacht. Jede Seite hat das Sonnenlicht in Besitz genommen
und die Gegenseite in Nacht getaucht, und jede Seite fordert von
dir, dich zwischen Tag und Nacht zu entscheiden.

Wir erfassen die Entstehung dieses grausamen und grotesken
Zustandes in den einfachsten Linien, wenn wir uns vergegenwirti-
gen, wie die drei Prinzipien der Franzésischen Revolution auseinan-
dergebrochen sind. Dort waren die Abstrakta Freiheit und Gleich-
heit durch die konkretere Briiderlichkeit zusammengehalten; denn
nur wenn Menschen sich als Briider fithlen, kénnen sie einer echten
Freiheit voneinander und einer echten Gleichheit miteinander teil-
haftig werden. Als dem Losungswort der Briiderlichkeit sein Wirk-
lichkeitsgehalt entzogen wurde, konnte jedes der beiden iibrigen sich
gegen das andere etablieren, um dabei immer weiter von seiner
Wahrheit abzukommen und sich immer griindlicher mit fremden
Elementen, Elementen der Machtsucht und Besitzgier zu verwischen,
gebliht und usurpatorisch. |

In solchem Stand der Dinge ist der Mensch mehr als je geneigt,
sein eigenes Prinzip in dessen urspriinglicher Reinheit, das gegne-
rische hingegen in dessen gegenwirtiger Deteriorierung zu sehen,
zumal wenn die Gewalten der Propaganda seine Instinkte bekraf-
tigen. Der Mensch begniigt sich nicht mehr, wie in fritheren Epo-
chen, das eigene Prinzip fiir das allein wahre und das ihm gegen-
iiberstehende fiir durchaus falsch zu halten; er ist iiberzeugt, daf}
es auf seiner Seite mit rechten Dingen zugehe, auf der Gegenseite
mit unrechten, daf3 es ihm um die Erkenntnis und Verwirklichung

“des Richtigen zu tun sei, dem Gegner um die Maskierung seiner
selbstsiichtigen Interessen; in der modernen Terminologie aus-
gedriickt: daf} bei ihm die Ideen, bei dem andern nur Ideologien

194



seien. Von dieser Quelle wird das Mifltrauen gespeist, das zwischen
den beiden Lagern herrscht,

Wihrend des Ersten Weltkriegs ist mir offenbar geworden, daf3
sich ein Prozef vollzieht, den ich bis dahin nur geahnt hatte: die
zunehmende Erschwerung des echten Gesprichs, und besonders des
echten Gesprichs zwischen Menschen verschiedener Art und Gesin-
nung. Der unmittelbare, riickhaltlose Dialog wird immer schwerer
und seltener; immer unbarmherziger drohen die Abgriinde zwischen
Mensch und Mensch uniiberbriickbar zu werden. Dies, so ging mir
damals, vor 35 Jahren, auf, ist die eigentliche Schicksalsfrage der
Menschheit. Seither habe ich unablissig darauf hingewiesen, daf} die
Zukunft des Menschen als Menschen von der Wiedergeburt des
Dialogs abhingt. — Es gilt, das massive MifStrauen im andern zu
iiberwinden, aber auch das in uns selbst. Ich meine damit nicht das
angestammte Urmifltrauen, etwa das gegen den Artfremden, den
Unsteten, den Traditionslosen, das Mifitrauen des Bauern im ab-
gelegenen Gehoft gegen den plétzlich vor ihm auftauchenden Land-
streicher. Ich meine das universale Miflitrauen unseres Zeitalters.
Nichts steht dem Aufstieg einer Kultur des Dialogs so sehr im Wege
wie die dimonische Macht, die unsere Welt regiert, die Didmonie des
grundsitzlichen Mifltrauens. Was hilft es, den andern zum Reden
zu bewegen, wenn man grundsitzlich im Sinne hat, dem, was er
sagen wird, keinen Glauben zu schenken? Schon die Begegnung mit
ihm vollzieht sich unter der Perspektive seiner Unzuverlissigkeit.
Und diese Perspektive ist nicht unberechtigt; denn unter der ent-
sprechenden Perspektive vollzieht sich ja seine Begegnung mit mir.
Das grundsitzliche Mifitrauen, in die Erscheinung tretend, erzeugt
Grund zu MifStrauen und so fort und fort.

Alle grofle Kultur ist in einem gewissen Mafle eine Zivilisation
des Dialogs gewesen. Die Lebenssubstanz ihrer aller war nicht, wie
man gewohnlich meint, das Vorhandensein bedeutender Individuen,
sondern ihr echter Umgang miteinander; die Individuation war nur
die Voraussetzung fiir die Entfaltung des dialogischen Lebens. Was
man den schopferischen Geist des Menschen nennt, ist nie etwas
anderes gewesen als die Ansprache, die denkerische oder kiinstle-
rische Ansprache des zum Sagen Berufenen an die zum wirklichen
Vernehmen Befihigten und Bereiten, und was sich hier konzentriert
hat, war die allgemeine Dynamik des Dialogs.

Eine schrankenlose Simplifikation hat an der Ausbildung des
existenziellen MifStrauens entscheidend mitgewirkt. Wollen wir
dieses Mifitrauen {iberwinden, so miissen wir nicht etwa hinter sie
zuriick, in eine unkritische Akzeptation der menschlichen Kund-
gebungen, sondern tiber sie hinausgehen, indem wir der Ideologien-
kritik immer exakter Maf3 und Grenze setzen. Was ich meine, ist
kein vager Idealismus, sondern ein umfassenderer, ein eindringen-
derer Realismus, ein groflerer Realismus, der Realismus einer grofie-
ren Realitit. Der Mensch soll nicht durchschaut, sondern in seiner

199



Offenbarkeit und seiner Heimlichkeit, in dem Verhiltnis beider zu-
einander immer vollstindiger geschaut werden. Wir wollen ihm
nicht blind, wohl aber sehend vertrauen, das heif3t, wir wollen seiner
Vielfiltigkeit und seiner Ganzheit, seiner eigentlichen Beschaffen-
heit inne werden, ohne alle vorgefafite Meinung tiber diese oder jene
Hintergriinde, mit der Absicht, ihn so sehr anzunehmen, zu beglau-
bigen, zu bestitigen, als uns dieses Innewerden erlauben wird.

Erst wenn dies geschieht und soweit es geschieht, wird ein echtes
Gesprich zwischen den beiden Lagern beginnen konnen, in die die
Menschheit heute aufgespalten ist. Die es beginnen werden, miissen
das apriorische Mifltrauen in sich tiberwunden haben und fihig sein,
ihre Gesprichspartner in der Wirklichkeit ihres Wesens zu erken-
nen. Und selbstverstindlich werden es nicht Menschen sein, die le-
diglich im eigenen Namen sprechen; hinter ihnen wird die unorgani-
sierte Schar jener zu ahnen sein, die sich durch sie vertreten fiihlen.
Das ist eine ganz andere Art von Vertretung und Vertreterschaft
als die politische: nicht in den Zwecken der Stunde gefangen, son-
dern mit der freien Weitsicht dessen begabt, dem die Ungeborenen
entgegenrufen; unabhingige Personen ohne andere Vollmacht als
die des Geistes, der bekanntlich heute weniger Macht hat als je.
Aber es gibt Weltstunden, in'denen trotz allem die Vollmacht des
Geistes hinreicht, um die Rettung des Menschen zu unternehmen,
und eine solche Stunde scheint mir zu nahen.

Die Vertreter, von denen ich rede, werden die wahren Bediirf-
nisse ihres eigenen Volkes kennen und sich fiir sie einzusetzen willig
sein, aber auch den wahren Bediirfnissen des Fremden sich ver-
stehend zuzuwenden und das wahre Bediirfnis hier und dort aus
dem Ubersteigerten herauszulosen wissen. Eben deshalb werden sie
innerhalb dessen, was man den Gegensatz der Interessen nennt, zwi-
schen Wahrheit und Propaganda unerbittlich scheiden. Erst wenn
von der vermeintlichen Masse der Gegensitze nur noch der wirk-
liche Konflikt zwischen echten Bediirfnissen iibrig sein wird, kann
die Erwigung des notwendigen und moglichen Ausgleichs zwischen
ihnen anheben. Die Frage, von der auszugehen ist, wird diese
scheinbar allereinfachste und doch manche Schwierigkeiten bietende
sein: Was braucht der Mensch, jeder Mensch, um als Mensch zu
leben? Denn, soll nicht der Erdball gesprengt werden, so mufl der
Mensch, jeder Mensch, bekommen, was er braucht, um als Mensch
zu leben. Aus den Lagern zueinandertretend, werden die in der Voll-
macht des Geistes Stehenden miteinander planetarisch zu denken
wagen.

Was wird sich in letzter Instanz als das Stirkere erweisen, das
gemeinsame Vertrauen zum Dasein des Menschen oder das gegen-
seitige MifStrauen? Auch wenn die Vertreter, auf die ich hoffe, sich
tinden, ihr Erfolg wird von den Vertretenen, von ihrer riickhaltlosen
Ehrlichkeit, ihrem phrasenfeindlichen guten Willen, dem mutigen
Einsatz ihrer Person abhingen; von da allein kann auf Erden den

196



Vertretern die Kraft zukommen, derer sie bediirfen. Die Hoffnung
fir diese Stunde ist auf die Hoffenden selber, auf uns selber gestellt.
Ich meine damit: auf die unter uns, die die Krankheit des heutigen
Menschen am tiefsten empfinden und in seinem Namen das Wort
sprechen, ohne das es keine Heilung gibt: Ich will leben.

Die Hoffnung fiir diese Stunde geht auf eine Erneuerung der dia-
logischen Unmittelbarkeit zwischen den Menschen. Aber lafit uns
iiber die dringende Not, die Angst und Sorge dieser Stunde hinaus-
gehen, lafit uns diese Not in dem Zusammenhang des groflen Men-
schenweges sehen, und wir werden erkennen: nicht zwischen
Mensch und Mensch allein, sondern zwischen dem Wesen Mensch
und dem Urgrund des Seins ist die Unmittelbarkeit verletzt worden.
Im Innersten des Widerstreits von Mifitrauen und Vertrauen zum
Menschen birgt sich der Widerstreit zwischen Miftrauen und Ver-
trauen zur Ewigkeit. Gerit es unserem Munde, wahrhaft Du zu sa- .
gen, dann haben wir, nach langem Schweigen und Stammeln, unser
ewiges Du von neuem angesprochen. Versshnung wirkt Versohnung.

, Martin Buber
(Aus: Hinweise, Manesse-Verlag, Ziirich 1953) \

Zur Lage der Evangelischen Kirche
in Deutschland

Vom 26. bis 30. April 1958 tagte zuerst in Ostberlin, anschlieflend
in Westberlin die Synode der Evangelischen Kirche in Deutschland
(EKD). Im Mittelpunkt ihrer Erérterungen sollte zunichst nur das
Thema «Kirche und Erziehung» stehen, und zwar im Blick auf die
Lage der Gliedkirchen der EKD in der Deutschen Demokratischen Re-
publik (DDR). Jedoch eine von den kirchlichen Bruderschaften (vorab
West- und Siiddeutschlands) eingebrachte Anfrage an die Synode hin-
sichtlich einer von der Synode zu findenden Stellungnahme zur Frage
der atomaren Ausriistung der Streitkrifte der Bundesrepublik bildete
den zweiten und beherrschenden Verhandlungspunkt, und zwar ge-
wifd zunichst im Blick auf die Lage der Gliedkirchen in der Bundes-
republik, aber zugleich doch auch betreffs der Konsequenzen fiir die
Lage der Gliedkirchen in der DDR.

Schon die nackte Tatsache, daf} von der Synodenleitung nur das
Erziehungsthema vorgesehen war, das Atomthema dagegen erst durch
die Initiative der Bruderschaften an die Synode herangebracht werden
muflte (wobei eine Zeitlang zu bezweifeln war, ob das gelingen
wiirde), beleuchtet aufschlufireich die geistliche Situation innerhalb der
EKD, niamlich insofern, als man weithin in protestantischen Kreisen
eine offensichtliche Gefihrdung der Kirche nur in der DDR als vor-
handen ansieht, wihrend die kirchliche Lage innerhalb der Bundes-
republik in bester Ordnung sei. Diese weitverbreitete Ansicht wurde

197



	Hoffnung für diese Stunde : aus einer 1952 in der Carnegie Hall in Neuyork gehaltenen Ansprache

