
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 52 (1958)

Heft: 7-8

Artikel: Hoffnung für diese Stunde : aus einer 1952 in der Carnegie Hall in
Neuyork gehaltenen Ansprache

Autor: Buber, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140278

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gebet
O Herr, seit das Blut Abels zum Himmel zu Dir schrie, ist diese

Erde entweiht worden durch Menschenblut, vergossen von Bruderhand,

und es stöhnen die Jahrtausende unter den endlosen Schrek-
ken der Kriege. Je und je haben der Könige Hochmut und der Mächtigen

Gier friedliche Völker auf die Schlachtbank getrieben. Je und
je mußten Kriegsfanfaren und schimmernde Wehr nationale
Leidenschaften zu Weißglut entflammen. Unsere Seelen schreien auf zu Dir
in Empörung und sind Deines heiligen Zornes gewiß.

Wir flehen zu Dir: brich den höllischen Zauber, der immer von
neuem die Menschen zu Schlachtenraserei treibt und sie zu willigen
Todeswerkzeugen macht. Gib uns Geistesklarheit und Standhaftigkeit,

wenn unser eigenes Volk dem Rausch der Angriffslust und Rachsucht

verfällt. Stärke unser Gefühl für die gleichen Rechte aller Völker
und Rassen. Tränke die Führer der Völker mit dem Glauben an die
Möglichkeit eines allen gerecht werdenden Friedens, und gib den
schlichten Massen aller Nationen die Gewißheit, daß ihr unerschütterlicher

Wille die Macht hat, den Weltfrieden herbeizuführen.
O mächtiger Vater aller Nationen, einige Deine große Familie

durch die wachsende Erkenntnis unserer aller Bluts- und
Schicksalsgemeinschaft, daß sie endlich Schluß mache mit der blutigen Gewalt
aller Kriege, und Deine Sonne scheine auf die brüderliche Gemeinschaft

aller Deiner Kinder.
Walter Raushenbush (1861—1918)

Hoffnung für diese Stunde
(Aus einer 1952 in der Carnegie Hall in "Neuyork gehaltenen Ansprache)

Wir fragen nach der Hoffnung für diese Stunde. Damit ist
gesagt, daß wir Fragenden diese Stunde nicht bloß als eine der
schwersten Bedrängnis empfinden, sondern auch als eine, für die
es keinen Ausblick in künftige wesensverschiedene Stunden, in eine
Zeit der Helle und der Höhe zu geben scheint. Solch ein Ausblick
ist es ja, den wir im spezifischen Sinne als Hoffnung bezeichnen.

Unsere gemeinsame Frage hat aber nur dann einen großen,
gemeinsamen Sinn und darf nur dann eine wegweisende Antwort
erwarten, wenn es wirklich die große Not des Menschen in dieser
Stunde ist, die wir gemeinsam empfinden. Kämen hundert oder
tausend Menschen zusammen, und jeder brächte die heutige Not seines
eigenen Lebens, seine ganz persönliche Welt- und Lebensangst von
heute mit sich, und sie legten ihre Nöte zusammen, nie würde eine
gemeinsame Not daraus, der ein echtes, gemeinsames Fragen
entsteigen könnte. Nur wenn allen Fragenden ihre persönliche Not die
große Not des Menschen in dieser Stunde erschließt, können die

193



Wasseradern der Not, zum Strom vereinigt, die stürmende Frage
emportreiben.

Es kommt aber wesentlich darauf an, daß wir die gemeinsame Not,
die uns fühlbar wird, nicht in ihren äußeren Manifestationen allein,
sondern in ihrem Ursprung und ihrer Tiefe erkennen. So wichtig es

ist, daß wir das heutige Menschenleid gemeinsam leiden, wichtiger
noch ist es, gemeinsam zu erspüren, woher es kommt; denn nur von
dort, von dem Grunde her, kann uns die wahre Hoffnung auf
Heilung beschert werden.

Die Menschenwelt ist heute, wie nie zuvor, in zwei Lager
aufgespalten, von denen jedes das andere als die leibhafte Falschheit
und sich selber als die leibhafte Wahrheit versteht. Zwar haben oft
in der Geschichte Völkergruppen und Religionsverbände einander so
radikal gegenübergestanden, daß die eine Seite die andere in deren
innerster Existenz verneinte und verdammte. Jetzt aber ist es die
menschliche Bevölkerung des Planeten Erde überhaupt, die sich so
aufgeteilt hat, und mit einigen Ausnahmen wird allerorten diese
Aufteilung als die Notwendigkeit des Daseins in dieser Weltstunde
angesehen. Wer sich ausnimmt, wird von beiden Seiten verdächtigt
oder verlacht. Jede Seite hat das Sonnenlicht in Besitz genommen
und die Gegenseite in Nacht getaucht, und jede Seite fordert von
dir, dich zwischen Tag und Nacht zu entscheiden.

Wir erfassen die Entstehung dieses grausamen und grotesken
Zustandes in den einfachsten Linien, wenn wir uns vergegenwärtigen,

.wie die drei Prinzipien der Französischen Revolution
auseinandergebrochen sind. Dort waren die Abstrakta Freiheit und Gleichheit

durch die konkretere Brüderlichkeit zusammengehalten; denn
nur wenn Menschen sich als Brüder fühlen, können sie einer echten
Freiheit voneinander und einer echten Gleichheit miteinander
teilhaftig werden. Als dem Losungswort der Brüderlichkeit sein
Wirklichkeitsgehalt entzogen wurde, konnte jedes der beiden übrigen sich

gegen das andere etablieren, um dabei immer weiter von seiner
Wahrheit abzukommen und sich immer gründlicher mit fremden
Elementen, Elementen der Machtsucht und Besitzgier zu verwischen,
gebläht und usurpatorisch.

In solchem Stand der Dinge ist der Mensch mehr als je geneigt,
sein eigenes Prinzip in dessen ursprünglicher Reinheit, das gegnerische

hingegen in dessen gegenwärtiger Deteriorierung zu sehen,
zumal wenn die Gewalten der Propaganda seine Instinkte bekräftigen.

Der Mensch begnügt sich nicht mehr, wie in früheren
Epochen, das eigene Prinzip für das allein wahre und das ihm
gegenüberstehende für durchaus falsch zu halten; er ist überzeugt, daß
es auf seiner Seite mit rechten Dingen zugehe, auf der Gegenseite
mit unrechten, daß es ihm um die Erkenntnis und Verwirklichung
des Richtigen zu tun sei, dem Gegner um die Maskierung seiner
selbstsüchtigen Interessen; in der modernen Terminologie
ausgedrückt: daß bei ihm die Ideen, bei dem andern nur Ideologien

194



seien. Von dieser Quelle wird das Mißtrauen gespeist, das zwischen
den beiden Lagern herrscht.

Während des Ersten Weltkriegs ist mir offenbar geworden, daß
sich ein Prozeß vollzieht, den ich bis dahin nur geahnt hatte: die
zunehmende Erschwerung des echten Gesprächs, und besonders des
echten Gesprächs zwischen Menschen verschiedener Art und Gesinnung.

Der unmittelbare, rückhaltlose Dialog wird immer schwerer
und seltener; immer unbarmherziger drohen die Abgründe zwischen
Mensch und Mensch unüberbrückbar zu werden. Dies, so ging mir
damals, vor 35 Jahren, auf, ist die eigentliche Schicksalsfrage der
Menschheit. Seither habe ich unablässig darauf hingewiesen, daß die
Zukunft des Menschen als Menschen von der Wiedergeburt des

Dialogs abhängt. — Es gilt, das massive Mißtrauen im andern zu
überwinden, aber auch das in uns selbst. Ich meine damit nicht das

angestammte Urmißtrauen, etwa das gegen den Artfremden, den
Unsteten, den Traditionslosen, das Mißtrauen des Bauern im
abgelegenen Gehöft gegen den plötzlich vor ihm auftauchenden
Landstreicher. Ich meine das universale Mißtrauen unseres Zeitalters.
Nichts steht dem Aufstieg einer Kultur des Dialogs so sehr im Wege
wie die dämonische Macht, die unsere Welt regiert, die Dämonie des

grundsätzlichen Mißtrauens. Was hilft es, den andern zum Reden
zu bewegen, wenn man grundsätzlich im Sinne hat, dem, was er
sagen wird, keinen Glauben zu schenken? Schon die Begegnung mit
ihm vollzieht sich unter der Perspektive seiner Unzuverlässigkeit.
Und diese Perspektive ist nicht unberechtigt; denn unter der
entsprechenden Perspektive vollzieht sich ja seine Begegnung mit mir.
Das grundsätzliche Mißtrauen, in die Erscheinung tretend, erzeugt
Grund zu Mißtrauen und so fort und fort.

Alle große Kultur ist in einem gewissen Maße eine Zivilisation
des Dialogs gewesen. Die Lebenssubstanz ihrer aller war nicht, wie
man gewöhnlich meint, das Vorhandensein bedeutender Individuen,
sondern ihr echter Umgang miteinander; die Individuation war nur
die Voraussetzung für die Entfaltung des dialogischen Lebens. Was
man den schöpferischen Geist des Menschen nennt, ist nie etwas
anderes gewesen als die Ansprache, die denkerische oder künstlerische

Ansprache des zum Sagen Berufenen an die zum wirklichen
Vernehmen Befähigten und Bereiten, und was sich hier konzentriert
hat, war die allgemeine Dynamik des Dialogs.

Eine schrankenlose Simplifikation hat an der Ausbildung des
existenziellen Mißtrauens entscheidend mitgewirkt. Wollen wir
dieses Mißtrauen überwinden, so müssen wir nicht etwa hinter sie
zurück, in eine unkritische Akzeptation der menschlichen
Kundgebungen, sondern über sie hinausgehen, indem wir der Ideologienkritik

immer exakter Maß und Grenze setzen. Was ich meine, ist
kein vager Idealismus, sondern ein umfassenderer, ein eindringenderer

Realismus, ein größerer Realismus, der Realismus einer größeren

Realität. Der Mensch soll nicht durchschaut, sondern in seiner

195



Offenbarkeit und seiner Heimlichkeit, in dem Verhältnis beider
zueinander immer vollständiger geschaut werden. Wir wollen ihm
nicht blind, wohl aber sehend vertrauen, das heißt, wir wollen seiner
Vielfältigkeit und seiner Ganzheit, seiner eigentlichen Beschaffenheit

inne werden, ohne alle vorgefaßte Meinung über diese oder jene
Hintergründe, mit der Absicht, ihn so sehr anzunehmen, zu beglaubigen,

zu bestätigen, als uns dieses Innewerden erlauben wird.
Erst wenn dies geschieht und soweit es geschieht, wird ein echtes

Gespräch zwischen den beiden Lagern beginnen können, in die die
Menschheit heute aufgespalten ist. Die es beginnen werden, müssen
das apriorische Mißtrauen in sich überwunden haben und fähig sein,
ihre Gesprächspartner in der Wirklichkeit ihres Wesens zu erkennen.

Und selbstverständlich werden es nicht Menschen sein, die
lediglich im eigenen Namen sprechen; hinter ihnen wird die unorganisierte

Schar jener zu ahnen sein, die sich durch sie vertreten fühlen.
Das ist eine ganz andere Art von Vertretung und Vertreterschaft
als die politische: nicht in den Zwecken der Stunde gefangen,
sondern mit der freien Weitsicht dessen begabt, dem die Ungeborenen
entgegenrufen; unabhängige Personen ohne andere Vollmacht als
die des Geistes, der bekanntlich heute weniger Macht hat als je.
Aber es gibt Weltstunden, in denen trotz allem die Vollmacht des
Geistes hinreicht, um die Rettung des Menschen zu unternehmen,
und eine solche Stunde scheint mir zu nahen.

Die Vertreter, von denen ich rede, werden die wahren Bedürfnisse

ihres eigenen Volkes kennen und sich für sie einzusetzen willig
sein, aber auch den wahren Bedürfnissen des Fremden sich
verstehend zuzuwenden und das wahre Bedürfnis hier und dort aus
dem übersteigerten herauszulösen wissen. Eben deshalb werden sie
innerhalb dessen,' was man den Gegensatz der Interessen nennt,
zwischen Wahrheit und Propaganda unerbittlich scheiden. Erst wenn
von der vermeintlichen Masse der Gegensätze nur noch der wirkliche

Konflikt zwischen echten Bedürfnissen übrig sein wird, kann
die Erwägung des notwendigen und möglichen Ausgleichs zwischen
ihnen anheben. Die Frage, von der auszugehen ist, wird diese
scheinbar allereinfachste und doch manche Schwierigkeiten bietende
sein: Was braucht der Mensch, jeder Mensch, um als Mensch zu
leben? Denn, soll nicht der Erdball gesprengt werden, so muß der
Mensch, jeder Mensch, bekommen, was er braucht, um als Mensch
zu leben. Aus den Lagern zueinandertretend, werden die in der
Vollmacht des Geistes Stehenden miteinander planetarisch zu denken
wagen.

Was wird sich in letzter Instanz als das Stärkere erweisen, das
gemeinsame Vertrauen zum Dasein des Menschen oder das gegenseitige

Mißtrauen? Auch wenn die Vertreter, auf die ich hoffe, sich
finden, ihr Erfolg wird von den Vertretenen, von ihrer rückhaltlosen
Ehrlichkeit, ihrem phrasenfeindlichen guten Willen, dem mutigen
Einsatz ihrer Person abhängen; von da allein kann auf Erden den

196



Vertretern die Kraft zukommen, derer sie bedürfen. Die Hoffnung
für diese Stunde ist auf die Hoffenden selber, auf uns selber gestellt.
Ich meine damit: auf die unter uns, die die Krankheit des heutigen
Menschen am tiefsten empfinden und in seinem Namen das Wort
sprechen, ohne das es keine Heilung gibt : Ich will leben.

Die Hoffnung für diese Stunde geht auf eine Erneuerung der
dialogischen Unmittelbarkeit zwischen den Menschen. Aber laßt uns
über die drängende Not, die Angst und Sorge dieser Stunde hinausgehen,

laßt uns diese Not in dem Zusammenhang des großen
Menschenweges sehen, und wir werden erkennen: nicht zwischen
Mensch und Mensch allein, sondern zwischen dem Wesen Mensch
und dem Urgrund des Seins ist die Unmittelbarkeit verletzt worden.
Im Innersten des Widerstreits von Mißtrauen und Vertrauen zum
Menschen birgt sich der Widerstreit zwischen Mißtrauen und
Vertrauen zur Ewigkeit. Gerät es unserem Munde, wahrhaft Du zu
sagen, dann haben wir, nach langem Schweigen und Stammeln, unser
ewiges Du von neuem angesprochen. Versöhnung wirkt Versöhnung.

Martin Buber
(Aus: Hinweise, Manesse-Verlag, Zürich 1953)

Zur Lage der Evangelischen Kirche
in Deutschland

Vom 26. bis 30. April 1958 tagte zuerst in Ostberlin, anschließend
in Westberlin die Synode der Evangelischen Kirche in Deutschland
(EKD). Im Mittelpunkt ihrer Erörterungen sollte zunächst nur das
Thema «Kirche und Erziehung» stehen, und zwar im Blick auf die
Lage der Gliedkirchen der EKD in der Deutschen Demokratischen
Republik (DDR). Jedoch eine von den kirchlichen Bruderschaften (vorab
West- und Süddeutschlands) eingebrachte Anfrage an die Synode
hinsichtlich einer von der Synode zu findenden Stellungnahme zur Frage
der atomaren Ausrüstung der Streitkräfte der Bundesrepublik bildete
den zweiten und beherrschenden Verhandlungspunkt, und zwar
gewiß zunächst im Blick auf die Lage der Gliedkirchen in der
Bundesrepublik, aber zugleich doch auch betreffs der Konsequenzen für die
Lage der Gliedkirchen in der DDR.

Schon die nackte Tatsache, daß von der Synodenleitung nur das
Erziehungsthema vorgesehen war, das Atomthema dagegen erst durch
die Initiative der Bruderschaften an die Synode herangebracht werden
mußte (wobei eine Zeitlang zu bezweifeln war, ob das gelingen
würde), beleuchtet aufschlußreich die geistliche Situation innerhalb der
EKD, nämlich insofern, als man weithin in protestantischen Kreisen
eine offensichtliche Gefährdung der Kirche nur in der DDR als
vorhanden ansieht, während die kirchliche Lage innerhalb der
Bundesrepublik in bester Ordnung sei. Diese weitverbreitete Ansicht wurde

197


	Hoffnung für diese Stunde : aus einer 1952 in der Carnegie Hall in Neuyork gehaltenen Ansprache

