Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 52 (1958)

Heft: 6

Artikel: Verantwortung : Wer ist schwach, und ich werde nicht schwach? Wer
wird geargert - und ich brenne nicht? (2. Kor. 11, 29)

Autor: Goes, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140272

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verantwortung

2. Kor. 11, 29: Wer ist schwach, und ich werde nicht schwach?
Wer wird geirgert — und ich brenne nicht?

Es gibt eine Art von Behutsamkeit, an der Gott keine Freude haben
kann. Oder, daf} wir es anders sagen: der Mann, der unser Textwort
an die Gemeinde von Korinth geschrieben hat, der Apostel Paulus, der
wollte sich nicht «fein drauflen» halten; er war dabei und wollte dabei
sein. Er wurde angegangen von der Sorge, und er lief} sich angehen.
«Wer ist schwach, und ich werde nicht schwach? Wer wird gedrgert —
und ich brenne nicht?» Von Mazedonien ruft mich im Traum der Un-
bekannte: «Komm heriiber — und hilf’» Und ich sollte nicht helfen?
Briefe kommen, Fragen, kluge Fragen, térichte Fragen — und ich sollte
- nicht antworten, weil meine Antworten Verstimmungen zeitigen konn-
ten? Gefahren lauern am Weg, Feinde rotten sich da und dort zusam-
men, Gefahr ist auch im eigenen Lager und im eigenen Herzen. Aber
ich muf} tun, was ich tue; ich habe mich auf dem Weg nach Damas-
kus von einem iiberwinden lassen, der war wie ein Blits, wie ein star-
kes Licht, von dem einen, der «Mensch fiir die Menschen» heiflen darf
und der Jesus und «Hilfe» heif3t: in seiner Nachfolge gehen mich die
Menschen an. Und gehen sie uns an, so gehen sie uns in allem an.
Thre Seele, ihr Heil, ja. Aller Leben ist unteilbar, und wer nach dem
Menschen fragt, muf$ nach allem fragen, was im Menschen ist: Auch
nach seinem Leib, nach seinem Stand, nach seinen erklirten Zielen
und nach seinen verborgenen Wiinschen.

Von wem sprechen wir? Von Paulus? Die Flamme will nicht er-
l6schen. Es wire gut, Freunde, wir kénnten sagen : wir sprechen von uns.

«Wie sehen Sie das?» (so hat mich kiirzlich eine auslindische Zeit-
schrift gefragt). «Welchen Beitrag kann ein in dieser Weltstunde leben-
der Christenmensch zum Gedeihen der Menschheit leisten? Christ-
liches Gewissen — was ist das?» |

Ich habe dem Fragenden bis zur Stunde noch nicht geantwortet.
Aber heute mithe ich mich um eine Antwort.

Christliches Gewissen ist zuerst ein aufgeschrecktes Ge-
wissen.

Ich habe mir — absichtlich ein wenig aus dieser unserer Gegenwart
auswandernd — ein Ereignis vergegenwirtigt, das damals, vor fast
fiinfzig Jahren nun schon, die Welt und gerade die Christen in der
Welt, stark bewegt hat, die Altesten unter euch werden sich vielleicht
nocih daran erinnern: ich meine die letsten Lebenstage des Grafen
Tolstoi. :

Erregende Vorstellung: an einem Spitoktobertag des Jahres 1910
verlaflt Tolstoi, Rufflands grofler Dichter, der Gutsherr auf Jasnaja
Poljana, sein Haus und flieht... Méchte flichen. Wohin? Ins In-
kognito? Ja, das auch. In die Wahrheit hinein méchte er flichen. Nun,

161



was die Flucht ins Inkognito anging, in die ersehnte Namenslosigkeit,
so mifSlang sie sogleich und griindlich. Er wurde im Zug erkannt, der
Telegraphendraht tat sein Werk, und da er nun, ein Sterbender, in
einem kleinen Bahnhofsgebiude seine lesten Tage durchlebte, nahm
ganz Ruflland teil an diesem Erdenabschied. Aber die andere Flucht,
die eigentliche, die Flucht heraus aus dem Zwiespalt, dem unertriglich
gewordenen, dem Zwiespalt von Rede und Tat — gelang sie ihm? Wir
wissen es nicht. Wir sehen einen zu Tode erschrockenen Mann, wel-
cher der Liige, der schonen Liige, entflichen wollte. Man hat sich seine
Worte gemerkt, diese in der Agonie gemurmelten Worte: «Aber die
" Bauern — wie sterben denn die Bauern?» Und ganz zuletzt: «In Wahr-
heit . . . ich liebe viel ... wie sie...» Wie wer? Das ist nicht zu be-
antworten. Reden wir von Fiebervisionen? Von ekstatischer Narr-
heit? Genug: ein Zeichen war aufgerichtet, und man hat es nicht iiber-
sehen. Das aufgeschreckte Gewissen schrieb, einige Buchstaben nur,
an die Wand der Welt. _

Ja, es war, auch als das Gewissen eines einsamen alten Mannes,
in Verbindung mit den Geschicken ringsumher. «Was geschieht, geht
mich an.» So spricht das wache Gewissen. Wir denken nicht an
die nervose Wachheit, zu der uns unsere illustrierten Zeitungen twber-
reden wollen, wenn sie uns fiir den Gesundheitszustand arabischer
Herrscher oder das Herzensgliick vielgenannter Kiinstler interessieren
und uns damit abziehen von dem genau zu erkennenden Kreis unserer
Verantwortung: d e r Welt nimlich, die un s fragt, und der wir des-
halb die Antwort schulden, weil kein anderer sie geben kann als wir,
gerade wir. Wir in unserer Eigenschaft als Mitbiirger, als Eltern, als
Schiilerviter und -miitter, als Verkehrsteilnehmer, als Zeugen und
Kliger wohl auch, als Abgeordnete, als Gemeindeglieder. «Wer wird
geargert — und ich brenne nicht?» Friedrich Naumann war ernstlich
betroffen, in der Botschaft Jesu kein Wort iiber Strafien- und Wegbau
zu finden: er hatte auf einer Reise durch das Heilige Land die Stra-
len Paldstinas kennengelernt, er zog Schliisse auf die Wegverhiltnisse
fritherer Zeit und fragte nun: ist das Martyrium der Tiere, die auf
diesen Wegen Lasten tragen und ziehen miissen, dem Herrn nie un-
mittelbar ins Bewusstsein gekommen? Nun war Naumann Theologe
genug, sich zu seiner eigenen Frage einige Antworten hinzuzudenken,
und wir sollen jetzt darauf keine Antwort suchen, das ist jetst unsere
Sache nicht. Genug, daf} uns in der Frage des Mannes, stellvertretend
gleichsam, die heilige Ungeduld begegnet, die sich nicht abfindet. Es
begegnet uns die Phantasie der Liebe, die nicht fremde Leiden erdichtet,
die aber in der «Bruderschaft der vom Schmerz Gezeichneten» (Albert
Schweiters unvergeflliche Prigung) ihren Plat und Aufgabe kennt.

Diese Aufgabe schafft unruhige Gewissen. Unruhig zuerst
im Blick auf die eigene Kraft. Es ist immer der Ozean uns gegeniiber,
und es ist immer nur eben der Eimer in unserer Hand. Fin Ozean
Aufgabe und ein Eimer Kraft, ein Ozean Leid und ein Eimer Hilfe.

162



Erinnert euch an eine Stunde itber euerem Adressenbiichlein: ihr
tragt bedachtsam und gewissenhaft — da ist nun das Wort! — einen
neuen Namen ein, den sechzigsten, den siebzigsten, und ihr nehmt in
Gedanken damit einen Menschen in den engeren Kreis euerer Ver-
antwortung auf. Ihr werdet teilhaben — woran? An seinen Berufs-
pflichten, Erfolgen und Enttiuschungen, an seinen Geburtstagen, an
Todesfillen in seinem Haus, an seinen Festen ... und wihrend ihr
die Adresse zu Ende schreibt, denket ihr, im Widerstreit der Empfin-
dungen, beides zugleich: was ich mit dieser neuen Aufgabe wage, ist
schon zuviel, wenn ich auf meinen Lebenstag achte, und ist noch zu-
wenig, wenn ich die «frierende Welt» vor Augen habe.

Das unruhige Gewissen, und unruhig aus einem zweiten Grund.
Wir mithen uns um das Rechte, aber eh wir’s uns versehen, sind wir
in Grenz- und Streitfille verstrickt, in denen kaum zu erkennen ist,
was nun das Rechte sei. August Winnig — ich vergesse die Abend-
stunde nicht, in der er mir davon sprach — war kurz vor dem Ersten
Weltkrieg als Vertrauensmann seiner Bauarbeiter dazu gekommen, als
Streikfithrer auftreten zu miissen. Er wufdte, daf} Streikende mit der
Aussperrung zu rechnen hatten, mit Arbeitslosigkeit und Armut. Wor-
an sollte er denken: an das Nichstliegende, an die Sicherheit, oder an
das weitergesteckte Ziel? Winnig sprach von den schweren Nichten
der Verantwortung und sagte: auch jett, aus der Entfernung von
dreilig Jahren, wisse er nicht zu sagen, welche Entscheidung vor der
wirklichen Wahrheit standhalte. - y

Es gibt einen dritten Grund. Wir alle sind in das Nets der Ver-
gangenheit verstrickt, wir diirfen der Last unserer Geschichte nicht
entrinnen. Es geht hier nicht um Theorien und Spiele. «Ich will heim-
suchen die Siinden der Viter — — », so steht es im Buch des Gottes-
bundes — und dann folgt eine Begrenzung: «bis ins dritte und vierte
Glied». Daf} wir konkret sprechen: nicht Bismarcks Fehler mehr, wohl
aber die Verbrechen der Jahre, die wir durchlebt haben, gehéren in
das Geflecht unserer Mitverantwortung hinein. Christliches Gewissen
ist unruhiges Gewissen um dieser Zeitgenossenschaft willen. Wenn
wir zu Staatsminnern und Delegationsfithrern sprichen, so miifSten
wir wohl sagen: fithrt die deutsch-polnischen Verhandlungen, wo und
wie und woriiber ihr wollt, aber an Auschwit und am Ghetto von
Warschau diirft ihr nicht vorbeidenken. IThr seid nicht an den Gas-
kammern schuld, nein. Aber ein lebendiges Gewissen hat in sich einen
Mitwisser, der so genau wie sein wohlwollendes Gegeniiber gedenkt
und so wenig wie sein schwieriger Partner vergifit.

Und endlich, schwerer lastend nun als alles vorher Gesagte: das
Gewissen des Christen ist ein unruhiges Gewissen, weil ein Christ die
Schuld jedes neuen Tages sich nicht vom Herzen wegliigen kann. Un-
sere- Klugheit weifl viele Schlupfwinkel; aber unser Herz weif3 Be-
scheid. «Wollen habe ich wohl, aber vollbringen das Gute, finde ich
nicht»: im Gefingnisrund dieser Erkenntnis liuft unser Leben bis

163



zum letsten Tag umher. Unser Ungehorsam trennt uns von dem Reich,
zu dem wir berufen sind. 4

Und hier wire nun alles ausweglos: keine Wahl bliebe uns als die
Wahl zwischen der Holle des ruhelosen Gewissens und der Holle des
stindig betiubten und zulett stumpf gewordenen Gewissens, wenn
uns nicht hier, da kein guter Rat mehr helfen will, die Opfertat der
Ewigen Liebe einholte, wie ein in sein Verderben Fliechender eingeholt
wird. «Wer ist schwach, und ich werde nicht schwach? Wer wird ge-
argert, und ich brenne nicht?» In Christus ist dieses Wort erfiillt.
Seine Liebe umfafit vom Kreuz her die Geschwichten und die Ge-
argerten und erreicht auch die, welche die anderen schwichen und
argern: sie umfafit die Klagetdchter und die Spottknechte und die
Schicher, beide, den zur Rechten und den zur Linken. «Er war der
Allerverachtetste.» Die alte Jesajaverheifflung vom Gottesknecht geht
in Erfillung, und der Sohn wird die Verséhnung der Welt: «Die
Strafe lag auf ihm, auf daf8 wir Frieden hitten, und durch seine Wun-
den sind geheilt.» .

Um dieser Versohnung willen darf dhristliches Gewissen — in Ge-
horsam” und Dankbarkeit — versdhntes Gewissen sein. Vom
guten, ruhigen und sicheren Gewissen ist nicht die Rede — aber das
versdhnte Gewissen lebt von der Vergebung wie von Brot.

Das verschnte Gewissen dient der Versdhnung. Kreuzziige wer-
den von diesem Gewissen nicht gutgeheiflen: was wollen wir, etwa
als «christliches Abendland» (so heif$t man das ja wohl), eine Welt
unterwerfen, dem Kreuz unterwerfen, die lingst unterworfen, lingst
versohnt ist, auch wenn sie es nicht weif3?

Der Verséhnung dienstbar: so wird an unserer Menschentiir, auch
an unserer Staatsminnertiir nicht stehen diirfen: «so oder so», und
nicht: «auf Biegen und Brechen», sondern: «In alls geduldig.»

Der zur Versohnlichkeit Verpflichtete ist behutsam, korrigierbar,
sprechbereit, des Kompromisses fihig. O diistere Welt unserer Grund-
sitte, o schlimmer Wortschats unserer Unerbittlichkeit! «Hundertpro-
zentig»: das ist ein Wort, das einer, der seine Sprache lieb hat, nie-
mals verwenden diirfte, und einer, der die Wahrheit liebt, zweimal
nicht. Im Aufgabenfeld des christlichen Gewissens, wie es gerade der
heutige Tag vor Augen stellt, geht es nicht um die Siege einer Idee —
Ideen sind Goten, und wir sind nicht zum Goétendienst berufen —,
sondern um ertrigliche Zwischenlésungen im Zwischenland der Erde.
Der Auftrag ist einfiltig und allumfassend zugleich. Er lautet in der
Sprache des Apostels Paulus: «Ist es moglich, soviel an euch ist, so
habt mit allen Menschen Frieden.» 4

Das ist ganz unfanatisch gesprochen. Aber die leidenschaftliche Ent-
schlossenheit aus unserem «Wer wird gedrgert, und ich brenne nicht?»
ist mit am Werk. «Soviel an euch ist»: das heifdt: alles kommt darauf
an, in diesem Dienst am Frieden der erste zu sein und nicht der
zweite. Nicht der, der auf das storrische Gegeniiber wartet, sondern

164



der, der beginnt. Das haben wir oft gehort. Wir horen es heute zu
Recht noch einmal und wollen den Zusats nicht tiberhéren: dafl es
bei diesem Auftrag keinen Urlaub gibt, kein Stillhalteabkommen und
keine Zone, fiir die er nicht gilt.

Der Friede Gottes ist «hoher als alle Vernunft». Der Friede unter
Menschen will neben vielem, was er von uns will, gewify auch unsere
Vernunft in Pflicht nehmen. Aber tiber alle Vernunft hinausweisend,
will er das Wagnis unserer Herzen, zu glauben an die Freiheit des
Heiligen Geistes, der wirken will, wo es ihm gefillt.

In unserer Weltstunde heifst das: es gilt, die Staatsminner, die
frommen und die unfrommen, als Menschen zu sehen, die auf das
Wort «Friede» nicht taktisch, sondern wirklich antworten k énnen.
Die Zuversicht hierauf, diese tiglich neu angefochtene, tiglich neu zu
belebende Zuversicht ist — das glaube ich — eine Macht. Gibt es etwas
wie eine Einiibung in diese Zuversicht? Ich meine, es gibt diese eine:
wir konnen an dem Teppich des Friedens weben, an jeder, jeder Stelle,
die uns in die Hand kommt, wohl wissend, daf3 bei diesem Gewebe
alle Teile mit allen zusammenhingen: deine Frau und das fremde
Land, dein Parteiginger und dein Vater, dein Chef und Israel.

Ist das alles zu personlich gesprochen? Es kann immer nur persén-
lich gesprochen werden. So bleibe ich in der Tonart, in der ich anfing,
indem ich zum Schluf} sage, wie ich diesen Tag begonnen habe. Ich
meinte, es sei gut, nicht vieles, sondern eines zu bedenken. So dachte
ich in der Frithe dieses Tages an eines: an die Stadt Hiroshima. Und
itber dem Denken erneuerte ich in mir die Bitte des Franziskus von
Assisi: «Herr, mach aus mir ein Werkzeug deines Friedens.»

(Aus: «Hagar am Brunnen.» Fischer-Biicherei) Albert Goes

Unser religis-soziales Zeugnis

II.

Die Botschaft, die zu verkiinden wir aufgerufen sind, richtet sich
— daran hat sich seit dem Aufkommen der religiés-sozialen Bewegung
bis heute nichts geindert — in erster Linie an die Christenheit und die
christlichen Kirchen. lhnen gegeniiber miissen wir heute sogar mit
groferem Ernst und hirterer Unerbittlichkeit die Wahrheit vertreten,
daf} die Sache Christi beileibe nichts. Konservatives, irgendwie Welt-
formiges an sich hat, sondern genau das Gegenteil davon ist: etwas
Weltumstiirzendes, etwas Revolutionires, ja im Grunde das einzig
wirklich Revolutionire, das es i{iberhaupt gibt. Oder, um die Aus-
drucksweise zu gebrauchen, die besonders Leonhard Ragaz liebte: die
Botschaft Jesu und der Bibel ganz allgemein ist kein Opium, das «die
Volker mit religiosen Traumen, mit Kirchen- und Fréommigkeitswesen
aller Art einlullt», sondern «Dynamit, das die Berge der gottwidrigen Zu-
stinde sprengt und den Weg freimacht fiir Gott und den Menschen».

165



	Verantwortung : Wer ist schwach, und ich werde nicht schwach? Wer wird geärgert - und ich brenne nicht? (2. Kor. 11, 29)

