
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 52 (1958)

Heft: 6

Artikel: Verantwortung : Wer ist schwach, und ich werde nicht schwach? Wer
wird geärgert - und ich brenne nicht? (2. Kor. 11, 29)

Autor: Goes, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verantwortung
2. Kor. 11, 29: Wer ist schwach, und ich werde nicht schwach?
Wer wird geärgert - und ich brenne nicht?

Es gibt eine Art von Behutsamkeit, an der Gott keine Freude haben
kann. Oder, daß wir es anders sagen : der Mann, der unser Textwort
an die Gemeinde von Korinth geschrieben hat, der Apostel Paulus, der
wollte sich nicht «fein draußen» halten; er war dabei und wollte dabei
sein. Er wurde angegangen von der Sorge, und er ließ sich angehen.
«Wer ist schwach, und ich werde nicht schwach? Wer wird geärgert -
und ich brenne nicht?» Von Mazedonien ruft mich im Traum der
Unbekannte: «Komm herüber - und hilf!» Und ich sollte nicht helfen?
Briefe kommen, Fragen, kluge Fragen, törichte Fragen - und ich sollte
nicht antworten, weil meine Antworten Verstimmungen zeitigen könnten?

Gefahren lauern am Weg, Feinde rotten sich da und dort zusammen,

Gefahr ist auch im eigenen Lager und im eigenen Herzen. Aber
ich m u ß tun, was ich tue; ich habe mich auf dem Weg nach Damaskus

von einem überwinden lassen, der war wie ein Blit5, wie ein starkes

Licht, von dem einen, der «Mensch für die Menschen» heißen darf
und der Jesus und «Hilfe» heißt: in seiner Nachfolge gehen mich die
Menschen an. Und gehen sie uns an, so gehen sie uns in allem an.
Ihre Seele, ihr Heil, ja. Aller Leben ist unteilbar, und wer nach dem
Menschen fragt, muß nach allem fragen, was im Menschen ist: Auch
nach seinem Leib, nach seinem Stand, nach seinen erklärten Zielen
und nach seinen verborgenen Wünschen.

Von wem sprechen wir? Von Paulus? Die Flamme will nicht
erlöschen. Es wäre gut, Freunde, wir könnten sagen : wir sprechen von uns.

«Wie sehen Sie das?» (so hat mich kürzlich eine ausländische
Zeitschrift gefragt). «Welchen Beitrag kann ein in dieser Weltstunde lebender

Christenmensch zum Gedeihen der Menschheit leisten? Christliches

Gewissen - was ist das?»
Ich habe dem Fragenden bis zur Stunde noch nicht geantwortet.

Aber heute mühe ich mich um eine Antwort.
Christliches Gewissen ist zuerst ein aufgeschrecktes

Gewissen.

Ich habe mir - absichtlich ein wenig aus dieser unserer Gegenwart
auswandernd - ein Ereignis vergegenwärtigt, das damals, vor fast
fünfzig Jahren nun schon, die Welt und gerade die Christen in der
Welt, stark bewegt hat, die Ältesten unter euch werden sich vielleicht
noch daran erinnern: ich meine die legten Lebenstage des Grafen
Tolstoi.

Erregende Vorstellung: an einem Spätoktobertag des Jahres 1910
verläßt Tolstoi, Rußlands großer Dichter, der Gutsherr auf Jasnaja
Poljana, sein Haus und flieht... Möchte fliehen. Wohin? Ins
Inkognito? Ja, das auch. In die Wahrheit hinein möchte er fliehen. Nun,

161



was die Flucht ins Inkognito anging, in die ersehnte Namenslosigkeit,
so mißlang sie sogleich und gründlich. Er wurde im Zug erkannt, der
Telegraphendraht tat sein Werk, und da er nun, ein Sterbender, in
einem kleinen Bahnhofsgebäude seine legten Tage durchlebte, nahm

ganz Rußland teil an diesem Erdenabschied. Aber die andere Flucht,
die eigentliche, die Flucht heraus aus dem Zwiespalt, dem unerträglich
gewordenen, dem Zwiespalt von Rede und Tat - gelang sie ihm? Wir
wissen es nicht. Wir sehen einen zu Tode erschrockenen Mann, welcher

der Lüge, der schönen Lüge, entfliehen wollte. Man hat sich seine
Worte gemerkt, diese in der Agonie gemurmelten Worte: «Aber die
Bauern - wie sterben denn die Bauern?» Und ganz zuletzt: «In Wahrheit

ich liebe viel.. wie sie ...» Wie wer? Das ist nicht zu
beantworten. Reden wir von Fiebervisionen? Von ekstatischer Narrheit?

Genug: ein Zeichen war aufgerichtet, und man hat es nicht
übersehen. Das aufgeschreckte Gewissen schrieb, einige Buchstaben nur,
an die Wand der Welt.

Ja, es war, auch als das Gewissen eines einsamen alten Mannes,
in Verbindung mit den Geschicken ringsumher. «Was geschieht, geht
mich an.» So spricht das wache Gewissen. Wir denken nicht an
die nervöse Wachheit, zu der uns unsere illustrierten Zeitungen
überreden wollen, wenn sie uns für den Gesundheitszustand arabischer
Herrscher oder das Herzensglück vielgenannter Künstler interessieren
und uns damit abziehen von dem genau zu erkennenden Kreis unserer
Verantwortung : d e r Welt nämlich, die u n s fragt, und der wir
deshalb die Antwort schulden, weil kein anderer sie geben kann als wir,
gerade wir. Wir in unserer Eigenschaft als Mitbürger, als Eltern, als
Schülerväter und -mütter, als Verkehrsteilnehmer, als Zeugen und
Kläger wohl auch, als Abgeordnete, als Gemeindeglieder. «Wer wird
geärgert - und ich brenne nicht?» Friedrich Naumann war ernstlich
betroffen, in der Botschaft Jesu kein Wort über Straßen- und Wegbau
zu finden: er hatte auf einer Reise durch das Heilige Land die Straßen

Palästinas kennengelernt, er zog Schlüsse auf die Wegverhältnisse
früherer Zeit und fragte nun: ist das Martyrium der Tiere, die auf
diesen Wegen Lasten tragen und ziehen müssen, dem Herrn nie
unmittelbar ins Bewusstsein gekommen? Nun war Naumann Theologe
genug, sich zu seiner eigenen Frage einige Antworten hinzuzudenken,
und wir sollen jetzt darauf keine Antwort suchen, das ist jetjt unsere
Sache nicht. Genug, daß uns in der Frage des Mannes, stellvertretend
gleichsam, die heilige Ungeduld begegnet, die sich nicht abfindet. Es
begegnet uns die Phantasie der Liebe, die nicht fremde Leiden erdichtet,
die aber in der «Bruderschaft der vom Schmerz Gezeichneten» (Albert
Schweizers unvergeßliche Prägung) ihren PlaÇ und Aufgabe kennt.

Diese Aufgabe schafft unruhige Gewissen. Unruhig zuerst
im Blick auf die eigene Kraft. Es ist immer der Ozean uns gegenüber,
und es ist immer nur eben der Eimer in unserer Hand. Ein Ozean
Aufgabe und ein Eimer Kraft, ein Ozean Leid und ein Eimer Hilfe.

162



Erinnert euch an eine Stunde über euerem Adressenbüchlein: ihr
tragt bedachtsam und gewissenhaft - da ist nun das Wort! - einen
neuen Namen ein, den sechzigsten, den siebzigsten, und ihr nehmt in
Gedanken damit einen Menschen in den engeren Kreis euerer
Verantwortung auf. Ihr werdet teilhaben - woran? An seinen
Berufspflichten, Erfolgen und Enttäuschungen, an seinen Geburtstagen, an
Todesfällen in seinem Haus, an seinen Festen und während ihr
die Adresse zu Ende schreibt, denket ihr, im Widerstreit der Empfindungen,

beides zugleich: was ich mit dieser neuen Aufgabe wage, ist
schon zuviel, wenn ich auf meinen Lebenstag achte, und ist noch
zuwenig, wenn ich die «frierende Welt» vor Augen habe.

Das unruhige Gewissen, und unruhig aus einem zweiten Grund.
Wir mühen uns um das Rechte, aber eh wir's uns versehen, sind wir
in Grenz- und Streitfälle verstrickt, in denen kaum zu erkennen ist,
was nun das Rechte sei. August Winnig - ich vergesse die Abendstunde

nicht, in der er mir davon sprach - war kurz vor dem Ersten
Weltkrieg als Vertrauensmann seiner Bauarbeiter dazu gekommen, als
Streikführer auftreten zu müssen. Er wußte, daß Streikende mit der
Aussperrung zu rechnen hatten, mit Arbeitslosigkeit und Armut. Woran

sollte er denken: an das Nächstliegende, an die Sicherheit, oder an
das weitergesteckte Ziel? Winnig sprach von den schweren Nächten
der Verantwortung und sagte: auch jet?t, aus der Entfernung von
dreißig Jahren, wisse er nicht zu sagen, welche Entscheidung vor der
wirklichen Wahrheit standhalte.

Es gibt einen dritten Grund. Wir alle sind in das Net? der
Vergangenheit verstrickt, wir dürfen der Last unserer Geschichte nicht
entrinnen. Es geht hier nicht um Theorien und Spiele. «Ich will
heimsuchen die Sünden der Väter », so steht es im Buch des Gottesbundes

- und dann folgt eine Begrenzung: «bis ins dritte und vierte
Glied». Daß wir konkret sprechen : nicht Bismarcks Fehler mehr, wohl
aber die Verbrechen der Jahre, die wir durchlebt haben, gehören in
das Geflecht unserer Mitverantwortung hinein. Christliches Gewissen
ist unruhiges Gewissen um dieser Zeitgenossenschaft willen. Wenn
wir zu Staatsmännern und Delegationsführern sprächen, so müßten
wir wohl sagen : führt die deutsch-polnischen Verhandlungen, wo und
wie und worüber ihr wollt, aber an Auschwitz und am Ghetto von
Warschau dürft ihr nicht vorbeidenken. Ihr seid nicht an den
Gaskammern schuld, nein. Aber ein lebendiges Gewissen hat in sich einen
Mitwisser, der so genau wie sein wohlwollendes Gegenüber gedenkt
und so wenig wie sein schwieriger Partner vergißt.

Und endlich, schwerer lastend nun als alles vorher Gesagte: das
Gewissen des Christen ist ein unruhiges Gewissen, weil ein Christ die
Schuld jedes neuen Tages sich nicht vom Herzen weglügen kann. Unsere

Klugheit weiß viele Schlupfwinkel; aber unser Herz weiß
Bescheid. «Wollen habe ich wohl, aber vollbringen das Gute, finde ich
nicht»: im Gefängnisrund dieser Erkenntnis läuft unser Leben bis

163



zum legten Tag umher. Unser Ungehorsam trennt uns von dem Reich,
zu dem wir berufen sind.

Und hier wäre nun alles ausweglos : keine Wahl bliebe uns als die
Wahl zwischen der Hölle des ruhelosen Gewissens und der Hölle des

ständig betäubten und zuletjt stumpf gewordenen Gewissens, wenn
uns nicht hier, da kein guter Rat mehr helfen will, die Opfertat der
Ewigen Liebe einholte, wie ein in sein Verderben Fliehender eingeholt
wird. «Wer ist schwach, und ich werde nicht schwach? Wer wird
geärgert, und ich brenne nicht?» In Christus ist dieses Wort erfüllt.
Seine Liebe umfaßt vom Kreuz her die Geschwächten und die
Geärgerten und erreicht auch die, welche die anderen schwächen und
ärgern: sie umfaßt die Klagetöchter und die Spottknechte und die
Schacher, beide, den zur Rechten und den zur Linken. «Er war der
Allerverachtetste.» Die alte Jesajaverheißung vom Gottesknecht geht
in Erfüllung, und der Sohn wird die Versöhnung der Welt: «Die
Strafe lag auf ihm, auf daß wir Frieden hätten, und durch seine Wunden

sind geheilt.»
Um dieser Versöhnung willen darf christliches Gewissen - in

Gehorsam' und Dankbarkeit - versöhntes Gewissen sein. Vom
guten, ruhigen und sicheren Gewissen ist nicht die Rede - aber das
versöhnte Gewissen lebt von der Vergebung wie von Brot.

Das versöhnte Gewissen dient der Versöhnung. Kreuzzüge werden

von diesem Gewissen nicht gutgeheißen: was wollen wir, etwa
als «christliches Abendland» (so heißt man das ja wohl), eine Welt
unterwerfen, dem Kreuz unterwerfen, die längst unterworfen, längst
versöhnt ist, auch wenn sie es nicht weiß?

Der Versöhnung dienstbar: so wird an unserer Menschentür, auch
an unserer Staatsmännertür nicht stehen dürfen: «so oder so», und
nicht: «auf Biegen und Brechen», sondern: «In alls geduldig.»

Der zur Versöhnlichkeit Verpflichtete ist behutsam, korrigierbar,
sprechbereit, des Kompromisses fähig. O düstere Welt unserer Grund-
sätje, o schlimmer Wortschatj unserer Unerbittlichkeit! «Hundertprozentig»:

das ist ein Wort, das einer, der seine Sprache lieb hat,
niemals verwenden dürfte, und einer, der die Wahrheit liebt, zweimal
nicht. Im Aufgabenfeld des christlichen Gewissens, wie es gerade der
heutige Tag vor Augen stellt, geht es nicht um die Siege einer Idee -
Ideen sind GöCen, und wir sind nicht zum Gögendienst berufen -,
sondern um erträgliche Zwischenlösungen im Zwischenland der Erde.
Der Auftrag ist einfältig und allumfassend zugleich. Er lautet in der
Sprache des Apostels Paulus: «Ist es möglich, soviel an euch ist, so
habt mit allen Menschen Frieden.»

Das ist ganz unfanatisch gesprochen. Aber die leidenschaftliche
Entschlossenheit aus unserem «Wer wird geärgert, und ich brenne nicht?»
ist mit am Werk. «Soviel an euch ist»: das heißt: alles kommt darauf
an, in diesem Dienst am Frieden der erste zu sein und nicht der
zweite. Nicht der, der auf das störrische Gegenüber wartet, sondern

164



der, der beginnt. Das haben wir oft gehört. Wir hören es heute zu
Recht noch einmal und wollen den ZusaÇ nicht überhören: daß es
bei diesem Auftrag keinen Urlaub gibt, kein Stillhalteabkommen und
keine Zone, für die er nicht gilt.

Der Friede Gottes ist «höher als alle Vernunft». Der Friede unter
Menschen will neben vielem, was er von uns will, gewiß auch unsere
Vernunft in Pflicht nehmen. Aber über alle Vernunft hinausweisend,
will er das Wagnis unserer Herzen, zu glauben an die Freiheit des
Heiligen Geistes, der wirken will, wo es ihm gefällt.

In unserer Weltstunde heißt das: es gilt, die Staatsmänner, die
frommen und die unfrommen, als Menschen zu sehen, die auf das
Wort «Friede» nicht taktisch, sondern wirklich antworten können.
Die Zuversicht hierauf, diese täglich neu angefochtene, täglich neu zu
belebende Zuversicht ist - das glaube ich - eine Macht. Gibt es etwas
wie eine Einübung in diese Zuversicht? Ich meine, es gibt diese eine :

wir können an dem Teppich des Friedens weben, an jeder, jeder Stelle,
die uns in die Hand kommt, wohl wissend, daß bei diesem Gewebe
alle Teile mit allen zusammenhängen: deine Frau und das fremde
Land, dein Parteigänger und dein Vater, dein Chef und Israel.

Ist das alles zu persönlich gesprochen? Es kann immer nur persönlich

gesprochen werden. So bleibe ich in der Tonart, in der ich anfing,
indem ich zum Schluß sage, wie ich diesen Tag begonnen habe. Ich
meinte, es sei gut, nicht vieles, sondern eines zu bedenken. So dachte
ich in der Frühe dieses Tages an eines: an die Stadt Hiroshima. Und
über dem Denken erneuerte ich in mir die Bitte des Franziskus von
Assisi: «Herr, mach aus mir ein Werkzeug deines Friedens.»

(Aus : «Hagar am Brunnen.» Fischer-Bücherei) Albert Qoes

Unser religiös-soziales Zeugnis
II.

Die Botschaft, die zu verkünden wir aufgerufen sind, richtet sich

- daran hat sich seit dem Aufkommen der religiös-sozialen Bewegung
bis heute nichts geändert - in erster Linie an die Christenheit und die
christlichen Kirchen. Ihnen gegenüber müssen wir heute sogar mit
größerem Ernst und härterer Unerbittlichkeit die Wahrheit vertreten,
daß die Sache Christi beileibe nichts Konservatives, irgendwie Welt-
förmiges an sich hat, sondern genau das Gegenteil davon ist: etwas
Weltumstürzendes, etwas Revolutionäres, ja im Grunde das einzig
wirklich Revolutionäre, das es überhaupt gibt. Oder, um die
Ausdrucksweise zu gebrauchen, die besonders Leonhard Ragaz liebte : die
Botschaft Jesu und der Bibel ganz allgemein ist kein Opium, das «die
Völker mit religiösen Träumen, mit Kirchen- und Frömmigkeitswesen
aller Art einlullt», sondern «Dynamit, das die Berge der gottwidrigen
Zustände sprengt und den Weg freimacht für Gott und den Menschen».

165


	Verantwortung : Wer ist schwach, und ich werde nicht schwach? Wer wird geärgert - und ich brenne nicht? (2. Kor. 11, 29)

