
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 51 (1957)

Heft: 10

Buchbesprechung: "Kierkegaard - Deuter unserer Existenz" : Anmerkungen zu einem
neuen Buche

Autor: Daniel, Alfred

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


neue Bedeutung, Kraft und Lebendigkeit gibt? Es wird in jedem von
uns in dem Maße stärker, als wir dafür arbeiten, dafür etwas einsefeen,
dafür angefochten, ja verfolgt werden. Und nur in dem Maße, als wir,
die wir uns zu diesem Licht bekennen, dies so tun, daß es wieder
Wirklichkeit, Tat, Leben und damit von selbst wieder Paradoxie,
Wunder, ja Ärgernis wird (wenn dies sein muß), kann es wieder
allgemeinen Glauben finden, kann der Glaube wachsen, daß doch dieser
Macht die Welt gehöre, daß die Liebe siege und der Friede.

Zünden wir diesen Weihnachtsbaum an - es ist das Größte,
was wir für die Welt tun können.

Feiern wir Weihnachten, und war's gerade zum Proteste
gegen die heutige Welt. Wir können heute protestieren, indem wir
Weihnachten feiern. Zünden wir den Weihnachtsbaum getrost an -
trofe allem.

Ich meine das nicht wörtlich. Wer die äußere Feier, zum Protest,
unterlassen will, ich tadle ihn nicht, bewundere ihn vielleicht. Aber
Weihnachten feiern im Geiste, im tieferen Sinne; in dieses
Licht schauen, das zu uns gekommen ist und in der Finsternis scheint,
und daran wieder der Liebe Gottes gewiß werden, der Liebe Gottes,
welche mit ihrem Ratschluß die Welt umfaßt, aber auch unser eigenes
armes Leben trägt; dieser Liebe, die alle Schuld vergibt, die von allem
Verderben erlöst, in meinem Leben und im Leben der Welt; dieser
Liebe, die als heilige Allmacht alle Mächte des Bösen niederwirft; dieser

Liebe, die in Christus Mensch geworden, aus «Wort» «Fleisch»
geworden, «Licht» und «Leben» der Menschen geworden ist - das
dürfen wir, wollen wir, sollen wir - jefet mehr als je! Und in ihrem
Siege froh werden! Leonhard Ragaz (1933)

„Kierkegaard — Deuter unserer Existenz"

Anmerkungen zu einem neuen Buhe
Knapp vor dem Ende seines Lebens mußte Kierkegaard — er lebte

von 1813 bis 1855 - zu seinem Schrecken erkennen, daß er mit dem
offiziellen Christentum nichts mehr gemein hatte. Bis dahin war es ihm
immer wieder Bedürfnis gewesen, in den Kirchen der dänischen
Landeskirche, wenn auch nur gastweise, zu predigen und deren Haupt,
den greisen Bischof Mynster, als einen Verkünder christlicher Wahrheit

zu verehren. Nun, da alle die leidenschaftlichen Versuche seiner
Schriften, die Kirche zu einer Stellungnahme für oder gegen ihn zu
bewegen, sich als erfolglos erwiesen, kam die bittere Gewißheit über
ihn, daß sein Gott und der Gott der Kirche nichts mehr miteinander
zu tun hatten. Wie aber? Wenn der Gott Mynsters und der Frommen
und sein Gott nicht mehr derselbe war, mußte dann nicht einer
davon ein Ungott, ein Göfee sein? Und welcher? Das Verwirrende

293



dabei war: auch Mynsters Frömmigkeit war existentiell, auch die
Kirche betete. An diesem Abgrund angelangt, fand Kierkegaard
sich nicht mehr im Besifee der Kraft, die hier neu vor ihm sich
auftürmende Problematik zu bewältigen: er stürzte sich in den Wirbel
eines blinden Kampfes gegen die Kirche, die er der Heuchelei, der
Schauspielerei, der Falschmünzerei bezichtigte. Es war ein Kampf auf
Leben und Tod. Mitten darin brach er zusammen, derZweiundvierzig-
jährige war am Ende.

Dieser Abschluß eines Lebens scheint zu seinem Anfang und zu
seinem Höhepunkt in greller Dissonanz zu stehen. Kierkegaards
ursprünglicher Kampf galt ja einem ganz anderen Gegner als der
Kirche. Er galt der Modephilosophie seiner Zeit, dem Hegelianismus.
Hegel hatte den transzendenten Gott entthront und die Idee an seine
Stelle gesefet. Die Dialektik maßte sich an, dem Gange der Idee durch
alle Phasen ihrer geschichtlichen Entfaltung zuzuschauen und damit
die Welträtsel zu lösen. Von diesem Triumphe des Logos bis zur Nüfe-
lichkeitslehre des Positivismus mit seiner Devise «Savoir pour prévoir»
schien nur noch ein kleiner Schritt zu sein. Kierkegaard sah ihn und
erschrak. Ihm ging es um Gott, und zwar, ähnlich wie Pascal, nicht
um den Gott der Philosophen, sondern um den Gott Abrahams,
Isaaks und Jakobs. An die Stelle des «Systems» und der «Man» will
er «den Einzelnen» im Bewußtsein seiner Verantwortung vor Gott
sefeen, an die Stelle der «Vermittlung» die Entscheidung, den
Absprung, die Bekümmerung, die Reue.

Kein Zweifel: Kierkegaard hat in dieser Auseinandersefeung mit
der Philosophie seiner Zeit der Religion ihre Sonderstellung, dem Glauben

seine Eigenständigkeit zurückgewonnen. Aber eines sah er nicht,
konnte und wollte er nicht sehen : daß das abendländische Bürgertum,
eben im Begriffe, seine Weltvormachtstellung zu konsolidieren, gerade
dieses flache und flaue Christentum brauchte, ein Christentum, das
unter Wahrung der äußeren Fassade sich bereitwilligster Anpassung
an das Bestehende fähig erwies. Dieses Bestehende, eine anonyme
Macht, die ihm plöfelich ihre widerliche Heuchelfrafee entgegenhielt,
ließ Kierkegaard im Innersten erbeben: Hamlet zog blank - nicht
gegen das Bestehende, nicht gegen den König, sondern gegen Polonius,
die Kirche!

Karl Marx, sein Zeitgenosse, zog gegen «das Bestehende»
blank. Auch er war von Hegel ausgegangen, auch er wollte ihn, freilich
in ganz anderer Art als Kierkegaard, überwinden. Ergebnisse der
späteren Psychoanalytik vorwegnehmend, war er auf die Zusammenhänge
von geistig-religiösem «überbau» und materiell-gesellschaftlichem
«Unterbau» aufmerksam geworden, und so enthüllte er mit Feuerbach

im Bunde den Ideologiecharakter der religiösen Vorstellungswelt.
Er zeigte, daß die Menschen, zum mindesten die Mehrzahl derselben,
die «Man» der Gesellschaft, in der Religion nur ihre egoistisch-materiellen

Bedürfnisse auf imaginäre Art zu befriedigen suchen.

294



War nicht bei eben dieser Erkenntnis, freilich von einer ganz
anderen, der ethisch-religiösen Seite her, auch Kierkegaard angelangt?
Gab es im Kampfe gegen die Verbürgerlichung zwischen Marx und
ihm nicht Gemeinsames? Der Schwabe Christoph Blumhardt und der
Russe Berdiajew haben später dieses Gemeinsame von christlichem
Glauben und Erneuerung der menschlichen Gesellschaft aus dem Geiste
der Gemeinschaft - das ist doch wohl Sozialismus und Kommunismus?

- gesehen und auf den Leuchter gestellt. Kierkegaard konnte diese
Gemeinsamkeit nicht sehen, er war an seiner Grenze angelangt.

Daß Kierkegaard dafür Anderes, sehr Wichtiges sah, daß er trofe
seiner Begrenzung oder vielleicht gerade in seiner Begrenzung der
Gegenwart etwas zu sagen hat - das kann uns das hervorragende Buch
einer Frau lehren, das vor einiger Zeit im Verlag Friedrich Wittig in
Hamburg (in lobenswerter technischer Ausstattung) erschienen ist:
Anna Paulsen, «Sören Kierkegaard - Deuter unserer Existenz»
(463 Seiten, gebunden DM 18.-). An diesem Buche muß zuallererst
die große Treue und Hingabe gerühmt werden, mit der die Verfasserin

sich in das ebenso umfangreiche wie schwierige Lebenswerk Kierkegaards

hineingefühlt, hineingedacht, hineinversenkt hat. Nur dank
solcher Selbstaufgabe war es wohl möglich - genau besehen, zum erstenmal

auf deutschem Boden -, einen so lückenlosen Bericht, eine so
umfassende überschau über die bisweilen doch zu einem wahren
Irrgarten verschlungenen Denkwege des dänischen Sokrates zu geben.
Frau Paulsen, übrigens Mitherausgeberin der neuen deutschen
Kierkegaard-Ausgabe, hat den gewaltigen Stoff in drei Hauptabschnitte
gegliedert: 1. Gespräch mit Regine (Olsen); 2. Gespräch mit der Zeit

Auseinandersefeung mit Hegel); 3. Gespräch mit der Kirche (ein
Gespräch sehr eigener Art, indem es nämlich in einen Kirchensturm
auslief). Ohne eigene Gedanken der Kritik dazwischenzumengen, läßt
Anna Paulsen auf jeder Seite Kierkegaard zu Wort kommen und so
ein treues Bild seines Schaffens vor uns erstehen. Nur in einem knappen

Schlußkapitel: «Wer ist Sören Kierkegaard?», deutet sie ein paar
kritische Gesichtspunkte an. Da sie indes im wesentlichen mit Kierkegaard

übereinstimmt, handelt es sich sozusagen nur um zarte Bleistiftstriche

am Rande des Textes. Aber mindestens eines ihrer
Fragezeichen wäre wert gewesen, aufgenommen und etwas genauer bedacht
zu werden. Auf der Seite 425 lesen wir: «Hegels Irrtum besteht nach
Climacus (Pseudonym Kierkegaards in seinem Werk abschließende
Nachschrift') darin, daß er das empirische Ich zum transzendentalen
Ich überhöht, das den Weltprozeß denkend nachvollzieht. Aber Kierkegaard

tut vergleichsweise etwas Ähnliches : er erhebt für das geschöpfliche

Ich die Forderung, leidend und entsagend das Gottesverhältnis zu
verwirklichen.» Und Frau Paulsen fährt verdeutlichend fort: «Der hier
aufgestellte Glaubensbegriff unterscheidet sich unverkennbar vom
reformatorischen Glauben. Nach Luther will Gott Menschen haben,
die bereit sind, zu empfangen, was er schenkt. Er, Gott verwirklicht

295



selbst sein Verhältnis zu uns und unser Verhältnis zu ihm, indem er uns
durch die Gnade die neue Existenz erschließt. Hier dagegen fällt alles
Gewicht auf die Forderung, daß der Mensch, der existierende Mensch
in der absoluten Resignation, das Gottesverhältnis verwirkliche.»

In der Tat, hier stehen wir an der großen europäischen Wasserscheide:

an einer lefeten Wegbiegung entscheidet sich Kierkegaard -
trofe allem - halb unterbewußt, von ihm selber nicht bemerkt, für
Hegel und gegen Augustinus. Seine Unterscheidung der Religiosität A
von einer Religiosität B fiele lefetlich doch in sich zusammen. Jene
A-Religiosität soll ja echte Religion und die lefete Stufe im vorchristlichen

Räume sein; der Schritt in die B-Religiosität führt nur dadurch
über sie hinaus, daß der Heilsvorgang der menschlichen Ganzwerdung
nicht immanent, das heißt im denkenden Subjekt, sondern paradox,
nämlich im geschichtlichen Subjekt, in Jesus Christus, dem auf die
Erde herabgestiegenen Gotte, sich vollzieht. Was liegt dieser
Unterscheidung real zugrunde?

Kierkegaard wollte - mit Recht - den Heilsvorgang nicht noch
einmal denken, sondern ihn quasi an sich geschehen lassen, dafür war
der Ungedanke des Paradoxes ein ultimum refugium. Aber es gab und
gibt noch einen anderen paradoxen Ausgang des Nicht-Denkens. Ihn
hat Marx gesehen, als er den bekannten Safe niederschrieb, es
komme darauf an, nicht die Welt anders zu interpretieren, sondern sie

zu verändern. Und diesen anderen paradoxen Ausgang hat
Feuerbach gesehen, als er kühn formulierte: «Die Einheit von
Ich und Du ist Gott.» Der liebende Mensch als schöpferische
Potenz! In der Tat: der Gottesbefehl «Seid fruchtbar und mehret euch
und machet euch die Erde Untertan!» hätte keinen Sinn, wenn der
Mensch sich nicht als Partner, ja als Stellvertreter Gottes ansehen
dürfte. Die Maria-Demut «Siehe, ich bin des Herrn Magd» läßt sich
allerdings nicht auf den Begriff bringen; wir wissen aber, daß göttliche
Gnade gerade da auf ihr ruhte, als sie von dieser Empfindung
überströmt wurde. Wir können auch annehmen, daß die göttliche Gnade
auf Kierkegaard ruhte, als er gegen «das Bestehende», gegen das Morsche

und Dürre der Christenheit des neunzehnten Jahrhunderts, anlief :

«Feuer zu legen an diese Welt bin ich gekommen, was wollte ich lieber,
als sie brennete schon !»

Kierkegaard hatte zwar recht, als er knapp zwei Monate vor dem
Ausbruch des «Kirchensturms» schrieb : «Das Böse in unserer Zeit ist
nicht das Bestehende mit seinen vielen Mängeln, nein, das Böse unserer
Zeit ist die böse Lust, das Buhlen mit Reformierungsgelüsten, die
falsche Reformation ohne Opferwilligkeit.» Versperren

ja doch immer die falschen Christusse dem echten den Weg! Damit
ist aber Reformation nicht verneint! In der «Nachschrift» heißt es:
«Das einer ewigen Seligkeit entsprechende, adäquate Pathos ist die

Umbildung, mit welcher der Existierende in seiner Existenz alles
nach jenem Gute hin verändert.» Verändert, revolutioniert der

296



Berufene im Pathos seiner Existenz, dann kann das Innerliche auch
äußerlich werden, nachdem zuvor das Äußere innerlich geworden ist.
In der Gestalt des Elias schlägt das Pathos in die Gewalt um, und so
wurde Kierkegaard am Ende seines Lebens der Elias-Tat gewürdigt.
Der andere Gott war Baal!

Willig zu empfangen, was Gott schenkt, ist erst die Hälfte der
menschlichen Aufgabe, die andere Hälfte besteht darin, das Empfangene

an den Mitmenschen weiterzugeben. Das ist der Kern der
Lutherschen Abendmahlslehre, in der die Erfahrung menschlicher

Allverbundenheit einen elementaren Ausdruck fand. Hegel
hat diese Abendmahlslehre in seinen Jugendschriften, vor allem im
«Geist des Christentums und sein Schicksal», 1797 in Frankfurt im
Umgang mit Hölderlin entstanden, wieder entdeckt, Marx hat
diese Abendmahlslehre in die gesellschaftliche Praxis überzuführen
versucht. In der erwähnten Hegelschrift lesen wir: «Von da an, wo
der Verbrecher die Zerstörung seines eigenen Lebens fühlt (Strafe
leidet), oder sich (im bösen Gewissen) als zerstört erkennt - hebt
die Wirkung seines Schicksals an, und dies Gefühl des zerstörten Lebens
muß eine Sehnsucht nach dem verlorenen (Leben) werden. Das
Mangelnde wird erkannt als sein Teil, als das, was in ihm sein sollte und
nicht in ihm ist. Diese Lücke ist nicht ein Nicht-Sein, sondern das Leben
als nichtseiend erkannt und gefühlt... Im Schicksal erkennt der Mensch
sein eigenes Leben, und sein Flehen zu demselben ist
nicht das Flehen zu einem Herrn, sondern ein
Wiederkehren und Nahen zu sich selbst... Dies
Gefühl des Lebens, das sich selbst wiederfindet, ist die Liebe. In ihr
versöhnt sich das Schicksal, die feindseligen Teile können wieder zum
Ganzen zusammengehen.» Was Shakespeare im Wort, Rembrandt im
Licht und in der Farbe, Mozart in den Tönen ausdrückte, ist bei Hegel
in der Reflexion erschienen : «Homo capax infiniti.» Auch Kierkegaard
konnte das nicht mehr rückgängig machen und hat es vielleicht auch

gar nicht gewollt; denn immerhin sagt er von sich, er habe seinen Ort
«im Konfinium» der Religiosität A, das heißt zwar an deren Grenze
zur B-Religiosität, aber im strengen Sinne eben doch innerhalb der
Religiosität A.

Für uns Heutige sind Kierkegaard und Marx nicht Gegner, sondern
zwar kritische, aber gerade in ihrer Kritik lichtvolle Interpreten Hegels.
Wir können uns, wie ich meine, nur freuen, wenn wir bei Alfred
Weber in seinem Buche «Der Dritte oder der Vierte Mensch?»
lesen : «Der seelische Erfahrungsgehalt des Christentums enthält gewiß
die Lehre vom Kerygma, die große Idee des göttlich-stellvertretend
erlösenden Leidens. Das ist seine eigentlich fromme, das heißt an einen
bestimmten religiösen Glauben gebundene Seite. Seine besondere
seelisch-geistige Erfahrung enthält aber außerdem einen Gehalt, der ganz
unabhängig von jeder besonderen Frömmigkeitsprägung absolut ist.
Sie enthält einen ähnlichen, aber weltgeschichtlich viel bedeutsamer

297



werdenden Durchstoß in die positive Sphäre des Immanent-
Transzendenten, wie ihn schon die Upanischaden zeigen : den
Durchstoß in die Erfahrung der universellen
menschlichen Allverbundenheit. Er ward - das ist
weltgeschichtlich umwälzend geworden - vollzogen bis hin zur Erfahrung

aktivierender menschlicher Allverbundenheit: ,Was ihr
einem der geringsten unter meinen Brüdern tut, das habt ihr mir
getan/ Das ist die Erlangung einer ganz neuen Bewußtseinsstufe der
Menschheit.»

Das Verhältnis der Religion zur Politik hat Kierkegaard im
Vorwort zu seinem Aufsafe «An jenen Einzelnen» ganz klar auf den Begriff
gebracht, wenn er sagt: «Keine Politik und keine Weltlichkeit hat es
vermocht und vermag es, den Gedanken, daß die Menschen gleich
seien, bis zur lefeten Konsequenz durchzudenken und zu verwirklichen.

Denn für die Welt ist es wesentlich, daß Unterschiede da sind :

soll vollkommene Gleichheit installiert (das heißt erzwungen) werden,
so werden notwendig zugleich Unterschiede geschaffen, das heißt aber :

sie wird nicht installiert.» Kierkegaard fährt fort: «Nur das Religiöse
kann mit Hilfe der Ewigkeit die Gleichheit der Menschen bis zur lefeten
Konsequenz durchführen, und daher ist das Religiöse die
wahre H u m a n i t ä t.» Er schließt mit den Worten : «Was die
Zeit fordert - wer könnte das je aufzählen, seitdem die Welt infolge
ihrer weltlichen Reibung an der Weltlichkeit Feuer gefangen hat Was
dagegen der Zeit nottut, läßt sich in einem einzigen Worte ausdrücken :

sie braucht Ewigkeit.»
Das zweite, was sie braucht, ist Redlichkeit: «Die

Sinnestäuschung muß weg !» An die Stelle der fürchterlichen Arroganz Laodi-
ceas hat die Erkenntnis zu treten, daß wir «arm sind, nackt und bloß».
Und endlich ein Drittes, das über das Alltäglich-Humane hinaus in das
eigentlich «Christlich-Humane» hineinführt, vor dem freilich die
theologischen Ausbeuter Kierkegaards zurückschaudern wie der Teufel
vorm Weihwasser. Auch hier handelt es sich um ein Paradox, aber
nicht um ein Denk-, sondern um ein Lebensparadox: «Was hoch vor
Menschen, ist vor Gott ein Greuel», oder mit den Worten Kierkegaards

aus der «Nachschrift» : «Der betrügerische Liebhaber, der nicht
als Liebhaber, sondern nur als weltgeschichtlicher Entrepreneur treu
sein will, will nicht bis zum Ende treu sein. Er will nicht
verstehen, daß zwischen ihm und Gott nichts als das Ethische ist; er
will nicht verstehen, daß Gott, ohne unrecht zu handeln und ohne sein
Wesen, das Liebe ist, zu verleugnen, einen mit Gaben und Kräften
wie kein anderer ausgestatteten Menschen schaffen und ihn
beiseite stellen und zu ihm sagen könnte : ,Durchlebe du nun,
angestrengt wie kein Anderer, das Menschliche, aber du und ich, wir
bleiben darin einig: dein ganzes Streben soll gar keine Bedeutung für
irgendeinen anderen Menschen haben; und doch sollst du begeistert
sein, weil dies das Höchste ist/» Alfred Daniel

298


	"Kierkegaard - Deuter unserer Existenz" : Anmerkungen zu einem neuen Buche

