
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 51 (1957)

Heft: 10

Artikel: Dürfen wir Weihnachten feiern? : In ihm ist Leben, und das Leben war
Licht der Menschen. Und das Licht scheinet in der Finsternis, und die
Finsternis hat es nicht ergriffen (Evang. Joh. 1, 4-5)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dürfen wir Weihnachten feiern?

In ihm ist Leben, und das Leben war Licht der Menschen. Und das
Licht scheinet in der Finsternis, und die Finsternis hat es nicht ergriffen.

Evang. Joh. 1, 4—5

Dürfen wir Weihnachten feiern? Diese Frage, die uns seit 1914
alle die Jahre her mehr oder weniger beunruhigt hat, wenn der Christtag

wieder nahte, macht uns dieses Jahr stärker als je zu schaffen,
gewiß nicht nur dem, der dies schreibt, sondern vielen, sehr vielen. Dürfen

wir Weihnachten feiern, den Eintritt der Liebe Gottes und des
Friedens Gottes in unsere Welt, in einem Augenblick, wo diese Welt,
und zwar auch die christliche Welt, und vor allem sie, von Liebe und
Frieden weniger weiß als je, weniger, möchte man fast meinen, als

jene Welt vor zweitausend Jahren, die zuerst diese Botschaft gehört
hat, ja die von Liebe und Frieden immer entschiedener nichts wissen

will, sondern bloß von Gewalt und heiligem Haß, die zu einem nicht
unbedeutenden Teil auch Christus sich nur noch als «heldischen».
Kämpfer gefallen lassen will und das Wort : «Ich bin nicht gekommen,
den Frieden zu bringen, sondern das Schwert» am liebsten wörtlich
nimmt? Dürfen wir Weihnachten feiern in einer Welt, die vor allem
ein großes Anliegen hat: in fieberhafter Anstrengung und mit
höllischer Erfindsamkeit neue Mordwaffen zu rüsten, die das Budget für
die Armen, die Hungernden, die Kranken, die Arbeitslosen mit
geizigen Augen betrachtet, bereit, es zu verkleinern, aber berauscht und
betäubt Ja schreit, sobald das Militärbudget dran kommt? Dürfen wir
Weihnachten feiern, wenn wir wissen, wie dieses Weihnachten von der
Masse gefeiert wird : daß es nicht nur ein Hauptgegenstand abstoßender

geschäftlicher Spekulation geworden ist und dazu schwerer
geschäftlicher Überanstrengung, die gerade auf das Fest der Fröhlichkeit
hin bei Zahllosen bloß eine tiefe Erschöpfung übrig läßt; daß es nicht
nur einem wüsten Materialismus des kostspieligen und prunkenden
Geschenkes, des Essens, Trinkens, Festefeierns und so fort verfallen ist,
sondern daß, was noch viel schlimmer ist, aber damit zusammenhängt,
Zahllose das Fest feiern, denen sein Inhalt völlig fremd und gleichgültig

ist, die darüber lachten, wenn er ihnen unabhängig von dieser
ihn verdeckenden weltlichen Hülle entgegenträte, Menschen, die in
heilige Empörung ausbrechen, wenn zu andern Zeiten ein Prediger
ernsthaft das Evangelium der Liebe, des Friedens, des Geistes verkündigt,

den Glauben an Gott, die Ehre Gottes in der Höhe allein zur
Richtschnur alles Handelns, auch des politischen, machen will, oder
wenn gar einer der Zuhörer oder Schüler eines solchen Pfarrers oder
ein Leser des Neuen Testamentes naiv genug ist, dieser Verkündigung
Glauben zu schenken, indem er sich etwa weigert, sich für das Töten
seiner Mitmenschen, seiner Brüder, der Kinder des gleichen Vaters,
verwenden und ausbilden zu lassen, die dann sofort von Schwärmerei
reden und mit dem Strafrecht, dem Entzug der bürgerlichen Ehren-

289



rechte, der Entlassung oder Absetzung zur Hand sind? Dürfen wir, das
alles wissend, solch einen frommen Schwindel noch länger mitmachen?
Müssen, wenn wir das alles wissen, nicht die Kerzen des Weihnachtsbaumes

vor unserem geistigen Auge erlöschen und der Weihnachtsbaum,

der Baum des Kindes, zu einer Kinderei, und zwar zu einer
hohnvollen, werden? Können wir nicht schließlich die Kommunisten
begreifen, die zur offenen Verhöhnung dieses Schwindels fortschreiten?

Sind diese nicht immerhin noch frömmer, Christus und dem Sinn
des Christfestes noch näher als alle die Weihnachten feiernden,
prunkende Christbäume anzündenden, Weihnachtslieder singenden oder
auch Champagner trinkenden offiziellen Christen - frömmer und
Christus näher jedenfalls auch als jene der Welt und ihren Gewalten
willfährigen Schriftgelehrten, die ihren frommen Weltkindern und
weltlichen Gotteskindern das Gewissen damit beruhigen, daß sie
verächtlich von denen reden, die das Evangelium mit den «Ideen, von
1789» verwechselten und wähnten, es sei mit dem «Friede auf Erden»
auch das Aufhören des Krieges, der Friede unter den Völkern, den
Menschen untereinander, gemeint, es sei «Humanität» und dergleichen
gemeint, während doch nur der Friede mit Gott gemeint sei, der in
der Vergebung der Sünden bestehe - als ob es einen solchen Frieden
mit Gott geben könnte, der nicht sofort Friede mit den Menschen
würde; als ob «Menschen des Wohlgefallens» Mordwaffen
gegeneinander rüsten könnten; als ob man «Gott in der Höhe» ehren könnte,
wenn man ihn nicht in seinen Menschenkindern und all seinen
Geschöpfen heilig hält! Kurz: spiegelt sich nicht gerade in diesem
Weihnachtsfeiern die ganze Verweltlichung und Entartung der Sache Christi
unter den Menschen und ihr ganzer Abfall von sich selbst?

Dürfen wir das noch länger mitmachen? Dürfen wir noch
Weihnachten feiern?

Lieber Leser! Ich kann es keinem übel nehmen, wenn er «Nein»
sagt. Sicher ist es eine ernsthafte Frage, ob es angeht, einfach so weiter
Weihnachten zu feiern, sozusagen um jeden Preis, wie immer es auch

in der Welt aussieht und wie immer besonders die Christen es treiben.
Muß das nicht das Heilige entwerten, aus der Paradoxie eine seelenlose
Gewohnheit machen? Es hat dem Schreibenden einen großen Eindruck
gemacht, als er in den Briefen von Gustav Landauer las, daß dieser
während der Kriegsjahre, zum Protest gegen den Krieg, keinen Christbaum

anzünden ließ. Er, der Jude, feierte offenbar sonst mit seiner
Familie das Christfest und durfte es tun, eher als zahllose Christen,
und er, der Jude, war es, der zum Protest gegen den Krieg niht den
Christbaum anzündete, weil er das Fest nicht entwerten, Christus nicht
leicht nehmen wollte. Sollten wir uns dadurch nicht beschämen lassen
und ein Gleiches tun? Sollte nicht ein Weihnachtsstreik einen guten
Sinn haben? Brächte das nicht die Welt besser zum Aufhorchen auf
Christus als die schönsten Weihnachtspredigten und Weihnachtsartikel?

Wäre ein solcher Streik nicht Aufgabe von Kirchen, die Chri-

290



stus und sich selbst ernst nähmen? Wirkte er nicht mehr als ein
sogenannter Friedenssonntag?

Und trofedem - ich kann auch einen guten Sinn darin finden, daß

wir Weihnachten feiern und daß überhaupt Weihnachten gefeiert
wird, sogar auch so wie jefet. Denn ist nicht auch so diese Tatsache

ein Gericht über die Welt, ein Gericht über jene Mächte, dies

Weihnachten Hohn sprechen? Denn indem sie es feiern, müssen sie
ihm doch huldigen. Sie müssen doch, trofe den Theologen, die
Liebe und den Frieden als oberste Macht anerkennen, und sei's auch

nur einige Tage lang. In diesem Licht sind die Kanonen, die Tanks, die
Flugzeuge mit den Brandbomben und dem Giftgas gerichtet.
Und wenn man sie auch als Spielzeug unter den Christbaum legt, so
sind sie erst recht gerichtet. Das Licht richtet. Das «Friede auf Erden»

- das verhöhnte, das als Schwärmerei belächelte, einmal gilt es als
höchste Wahrheit und Wirklichkeit. Einmal muß es alle Welt glauben.
Und darum bleibt es die Unruhe der Welt, ihr schlechtes Gewissen.
Das hörte auf, wenn wir das Weihnachtslicht auslöschten. Es bleibt die
Verheißung. Auch für uns. Auch wir können in diesem Lichte wieder
glauben, was uns sonst manchmal auch schwer fallen will : daß wirklich
die Liebe siegen werde über die Gewalt, daß wirklich Friede werden
könne und solle auf Erden. Die Paradoxie wird in diesem Lichte zur
Selbstverständlichkeit. Weihnachten wird Gericht und Verheißung -
nein, es wird schon Erfüllung. Gottes Fülle ist mit dem Kinde in
der Krippe schon da.

Das aber kann durch die Verderbnis der Weihnachtsfeier nicht
ausgelöscht werden. Denn die Weihnachtswahrheit ist stärker als die Menschen

und ihr verkehrtes Tun. Es ist gut, in diesem Zusammenhang an
das feierlich große und zugleich durchdringend scharfe Wort des
Johannesevangeliums zu denken: «Und das Licht scheint in der Finsternis,
und die Finsternis hat es nicht ergriffen.» So heißt es ja, nicht «begriffen».

Es ist gemeint: «Der Finsternis ist es nicht gelungen, sich dieses
Lichtes zu bemächtigen.» Das gilt ohne Zweifel auch von der
Weihnachtsfeier. Das Licht, das in sie hineinleuchtet, es kann durch allen
Weihnachtsrummel, allen Weihnachtsmaterialismus, alle Weihnachtslüge,

auch die religiöse und theologische, nicht «ergriffen» werden. Es

behauptet sich. Es behält seine richtende und verheißende Kraft.
Es zeigt, daß e s die Wahrheit ist, und das kann nicht ganz vergessen
werden. Und wenn es auch einigen von denen, die rein gewohnheitsmäßig

oder rein weltlich feiern, vielleicht ohne daß sie sich dessen ganz
bewußt sind, etwas mitteilt, das ihnen sonst nicht zugänglich gewesen
wäre, wollen wir es ihnen nicht gönnen? Muß das bei ihnen ganz
verloren sein? Es zerbricht aber auch immer wieder alle Gewohnheit

und Verweltlichung, wird immer wieder zur heiligen Paradoxie
und zur Umwälzung der Welt.

Es hat auch bisher nicht vergeblich in der Welt geleuchtet. Die
Geschichte der neunzehnhundert Jahre, seit es in der Welt leuchtet, ist

291



eben doch ein fortschreitender Sieg dieses Lichtes, ein Vorrücken dieses
Lichtes in der Welt. Es hat hineingeleuchtet in die Finsternis des Schick-
salsglaubens, nach welchem alle irdische Ordnung und mit ihr alle Not,
alles Unrecht, alle Gewalt göttliche Weltordnung, heiliges Verhängnis
war, und hat angezündet das Christuslicht des Glaubens an den

lebendigen Gott, der diese Ordnungen zerbrechen und sein Reich
der Gerechtigkeit, der Güte und des Friedens, das Reich des Vaters,
des Kindes und des Bruders, das Reich des Menschen, aufrichten will.
Es hat hineingeleuchtet in die Finsternis der Sklaverei, der Entwürdigung

der Frau, der Armut, der Krankheit, der Verstümmelung, des
Lasters, der Entmenschung jeder Art, immer wieder, immer aufs neue,
und gerade auf dieser Linie ist die Geschichte dieser zweitausend Jahre
ein besonders wunderbares Vorrücken des Lichtes. Nie aber hat die
Finsternis es «ergriffen», weder die weltliche noch die geistliche. Es
brach durch jeden Versuch, auch den raffiniertesten, sich seiner zu
bemächtigen. Es beweist sich als Gottes Licht, als Gott selbst, als
Gottes Macht, Gottes Gericht, Gottes Verheißung -des Gottes, der,
indem er zu den Menschen geht, ja selbst Mensch wird, Kind wird,
Bruder wird, doch in der «Höhe» bleibt. Und alle diese Siege des Lichtes

drängen zulefet auf den einen Sieg hin. Daß mit den Siegen des
Lichtes auch die Finsternisse sich steigern, gehört zu der Paradoxie
dieser Geschichte. Von Anfang an war die Größe der Finsternis ein
Maßstab für die Größe der Siegesverheißung für das Licht. Aus der
Tiefe der damaligen Weltnacht ist es hervorgebrochen, aus der Tiefe
der heutigen wird es neu hervorbrechen. Der Weihnachtsbaum ist -
bildlich geredet - nicht umsonst angezündet worden all diese
zweitausend Jahre.

Sie haben es nicht ergriffen, wohl aber hat es sie ergriffen, ob sie
wollten oder nicht. Heute aber - oder irre ich mich? - geht wieder ein
Beben durch die Seelen, daß sie, mitten im üblichen Weihnachtenwesen,
dieses Licht wieder ernster nehmen müssen. Es fängt, in der Finsternis
dieser Weltzeit, wieder an, die Gemüter zu beunruhigen. Das
Weihnachtslicht verliert doch nun seine Selbstverständlichkeit und wird
wieder zur Paradoxie. Man kann ihm nicht mehr so obenhin glauben,
und das ist der Beginn eines ernsthaften Glaubens. Ja, wir
erleben etwas Seltsames, etwas Großes, etwas, was uns lange fremd war:
Es wird wieder verfolgt. Mitten in der Christenheit wird es
verfolgt. Man möchte es «ergreifen», sei's, um es zu ersticken, sei's, um es

zu benufeen. Der Staat, der alte Herodes, möchte es ergreifen, und die
Schriftgelehrten helfen ihm dabei, wie von Anfang an. Aber damit hebt
es sich gerade wieder in die Höhe und wird zum Wunder Gottes;
damit wird es erst recht lebendig und wird die rettende Kraft Gottes
unter uns. Es scheint diesem Lichte eingestiftet, daß es in dem Maße
wirksam wird, als es Anfechtung, ja Verfolgung erfährt. Erfahren wir
nicht heute, um nur dies eine Beispiel zu nennen, daß das Hakenkreuz,
im Begriffe, das Kreuz auf Golgatha zu verdrängen, diesem eine ganz

292



neue Bedeutung, Kraft und Lebendigkeit gibt? Es wird in jedem von
uns in dem Maße stärker, als wir dafür arbeiten, dafür etwas einsefeen,
dafür angefochten, ja verfolgt werden. Und nur in dem Maße, als wir,
die wir uns zu diesem Licht bekennen, dies so tun, daß es wieder
Wirklichkeit, Tat, Leben und damit von selbst wieder Paradoxie,
Wunder, ja Ärgernis wird (wenn dies sein muß), kann es wieder
allgemeinen Glauben finden, kann der Glaube wachsen, daß doch dieser
Macht die Welt gehöre, daß die Liebe siege und der Friede.

Zünden wir diesen Weihnachtsbaum an - es ist das Größte,
was wir für die Welt tun können.

Feiern wir Weihnachten, und war's gerade zum Proteste
gegen die heutige Welt. Wir können heute protestieren, indem wir
Weihnachten feiern. Zünden wir den Weihnachtsbaum getrost an -
trofe allem.

Ich meine das nicht wörtlich. Wer die äußere Feier, zum Protest,
unterlassen will, ich tadle ihn nicht, bewundere ihn vielleicht. Aber
Weihnachten feiern im Geiste, im tieferen Sinne; in dieses
Licht schauen, das zu uns gekommen ist und in der Finsternis scheint,
und daran wieder der Liebe Gottes gewiß werden, der Liebe Gottes,
welche mit ihrem Ratschluß die Welt umfaßt, aber auch unser eigenes
armes Leben trägt; dieser Liebe, die alle Schuld vergibt, die von allem
Verderben erlöst, in meinem Leben und im Leben der Welt; dieser
Liebe, die als heilige Allmacht alle Mächte des Bösen niederwirft; dieser

Liebe, die in Christus Mensch geworden, aus «Wort» «Fleisch»
geworden, «Licht» und «Leben» der Menschen geworden ist - das
dürfen wir, wollen wir, sollen wir - jefet mehr als je! Und in ihrem
Siege froh werden! Leonhard Ragaz (1933)

„Kierkegaard — Deuter unserer Existenz"

Anmerkungen zu einem neuen Buhe
Knapp vor dem Ende seines Lebens mußte Kierkegaard — er lebte

von 1813 bis 1855 - zu seinem Schrecken erkennen, daß er mit dem
offiziellen Christentum nichts mehr gemein hatte. Bis dahin war es ihm
immer wieder Bedürfnis gewesen, in den Kirchen der dänischen
Landeskirche, wenn auch nur gastweise, zu predigen und deren Haupt,
den greisen Bischof Mynster, als einen Verkünder christlicher Wahrheit

zu verehren. Nun, da alle die leidenschaftlichen Versuche seiner
Schriften, die Kirche zu einer Stellungnahme für oder gegen ihn zu
bewegen, sich als erfolglos erwiesen, kam die bittere Gewißheit über
ihn, daß sein Gott und der Gott der Kirche nichts mehr miteinander
zu tun hatten. Wie aber? Wenn der Gott Mynsters und der Frommen
und sein Gott nicht mehr derselbe war, mußte dann nicht einer
davon ein Ungott, ein Göfee sein? Und welcher? Das Verwirrende

293


	Dürfen wir Weihnachten feiern? : In ihm ist Leben, und das Leben war Licht der Menschen. Und das Licht scheinet in der Finsternis, und die Finsternis hat es nicht ergriffen (Evang. Joh. 1, 4-5)

