Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 51 (1957)
Heft: 10
Artikel: Durfen wir Weihnachten feiern? : In ihm ist Leben, und das Leben war

Licht der Menschen. Und das Licht scheinet in der Finsternis, und die

Finsternis hat es nicht ergriffen (Evang. Joh. 1, 4-5)
Autor: Ragaz, Leonhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140207

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diirfen wir Weihnachten feiern?

In ihm ist Leben, und das Leben war Licht der Menschen. Und das
Licht scheinet in der Finsternis, und die Finsternis hat es nicht ergriffen.
Evang. Joh. 1, 4—5

Diirfen wir Weihnachten feiern? Diese Frage, die uns seit 1914
alle die Jahre her mehr oder weniger beunruhigt hat, wenn der Christ-
tag wieder nahte, macht uns dieses Jahr stirker als je zu schaffen, ge-
wif3 nicht nur dem, der dies schreibt, sondern vielen, sehr vielen. Diir-
fen wir Weihnachten feiern, den Eintritt der Liebe Gottes und des
Friedens Gottes in unsere Welt, in einem Augenblick, wo diese Welt,
und zwar auch die dhristliche Welt, und vor allem sie, von Liebe und
Frieden weniger weif3 als je, weniger, méchte man fast meinen, als
jene Welt vor zweitausend Jahren, die zuerst diese Botschaft gehort
hat, ja die von Liebe und Frieden immer entschiedener nichts wissen
will, sondern blof$ von Gewalt und heiligem Haf3, die zu einem nicht
unbedeutenden Teil auch Christus sich nur noch als «heldischen»,
Kampfer gefallen lassen will und das Wort: «Ich bin nicht gekommen,
den Frieden zu bringen, sondern das Schwert» am liebsten wortlich
nimmt? Dirfen wir Weihnachten feiern in einer Welt, die vor allem
ein grofles Anliegen hat: in fieberhafter Anstrengung und mit hél-
lischer Erfindsamkeit neue Mordwaffen zu riisten, die das Budget fiir
die Armen, die Hungernden, die Kranken, die Arbeitslosen mit gei-
zigen Augen betrachtet, bereit, es zu verkleinern, aber berauscht und
betdubt Ja schreit, sobald das Militirbudget dran kommt? Diirfen wir
Weihnachten feiern, wenn wir wissen, wie dieses Weihnachten von der
Masse gefeiert wird: daf} es nicht nur ein Hauptgegenstand abstof3en-
der geschiftlicher Spekulation geworden ist und dazu schwerer ge-
schiftlicher Uberanstrengung, die gerade auf das Fest der Frohlichkeit
hin bei Zahllosen blof3 eine tiefe Erschépfung iibrig [a3t; dafl es nicht
nur einem wiisten Materialismus des kostspieligen und prunkenden
Geschenkes, des Essens, Trinkens, Festefeierns und so fort verfallen ist,
sondern daf3, was noch viel schlimmer ist, aber damit zusammenhingt,
Zahllose das Fest feiern, denen sein Inhalt vollig fremd und gleich-
giiltig ist, die dariiber lachten, wenn er ihnen unabhingig von dieser
ihn verdeckenden weltlichen Hiille entgegentrite, Menschen, die in
heilige Empérung ausbrechen, wenn zu andern Zeiten ein Prediger
ernsthaft das Evangelium der Liebe, des Friedens, des Geistes verkiin-
digt, den Glauben an Gott, die Ehre Gottes in der Hohe allein zur
Richtschnur alles Handelns, auch des politischen, machen will, oder
wenn gar einer der Zuhorer oder Schiiler eines solchen Pfarrers oder
ein Leser des Neuen Testamentes naiv genug ist, dieser Verkiindigung
Glauben zu schenken, indem er sich etwa weigert, sich fir das Téten
seiner Mitmenschen, seiner Briider, der Kinder des gleichen Vaters,
verwenden und ausbilden zu lassen, die dann sofort von Schwirmerei
reden und mit dem Strafrecht, dem Entzug der biirgerlichen Ehren-

289



rechte, der Entlassung oder Absetzung zur Hand sind? Diirfen wir, das
alles wissend, solch einen frommen Schwindel noch linger mitmachen?
Miissen, wenn wir das alles wissen, nicht die Kerzen des Weihnachts-
baumes vor unserem geistigen Auge erléschen und der Weihnachts-
baum, der Baum des Kindes, zu einer Kinderei, und zwar zu einer
hohnvollen, werden? Konnen wir nicht schliefllich die Kommunisten
begreifen, die zur offenen Verhohnung dieses Schwindels fortschrei-
ten? Sind diese nicht immerhin noch frémmer, Christus und dem Sinn
des Christfestes noch niher als alle die Weihnachten feiernden, prun-
kende Christbiume anziindenden, Weihnachtslieder singenden oder
auch Champagner trinkenden offiziellen Christen — frommer und
Christus niher jedenfalls auch als jene der Welt und ihren Gewalten
willfahrigen Schriftgelehrten, die ihren frommen Weltkindern und
weltlichen Gotteskindern das Gewissen damit beruhigen, dafl sie ver-
dchtlich von denen reden, die das Evangelium mit den «Ideen von
1789» verwechselten und wihnten, es sei mit dem «Friede auf Erden»
auch das Aufhéren des Krieges, der Friede unter den Voélkern, den
Menschen untereinander, gemeint, es sei «Humanitit» und dergleichen
‘gemeint, wihrend doch nur der Friede mit G o t t gemeint sei, der in
der Vergebung der Siinden bestehe — als ob es einen solchen Frieden
mit Gott geben koénnte, der nicht sofort Friede mit den Menschen
wiirde; als ob «Menschen des Wohlgefallens» Mordwaffen gegen-
einander riisten konnten; als ob man «Gottin der Hohe» ehren konnte,
wenn man ihn nicht in seinen Menschenkindern und all seinen Ge-
schopfen heilig hilt! Kurz: spiegelt sich nicht gerade in diesem Weih-
nachtsfeiern die ganze Verweltlichung und Entartung der Sache Christi
unter den Menschen und ihr ganzer Abfall von sich selbst?

Diirfen wir das noch linger mitmachen? Diirfen wir noch Weih-
nachten feiern?

Lieber Leser! Ich kann es keinem iibel nehmen, wenn er «Nein»
sagt. Sicher ist es eine ernsthafte Frage, ob es angeht, einfach so weiter
Weihnachten zu feiern, sozusagen um jeden Preis, wie immer es auch
in der Welt aussieht und wie immer besonders die Christen es treiben.
Muf} das nicht das Heilige entwerten, aus der Paradoxie eine seelenlose
Gewohnheit machen? Es hat dem Schreibenden einen groflen Eindruck
gemacht, als er in den Briefen von Gustav Landauer las, dafl dieser
wihrend der Kriegsjahre, zum Protest gegen den Krieg, keinen Christ-
 baum anziinden lieff. Fr, der Jude, feierte offenbar sonst mit seiner -
Familie das Christfest und durfte es tun, eher als zahllose Christen,
und er, der Jude, war es, der zum Protest gegen den Krieg nicht den
Christbaum anzitindete, weil er das Fest nicht entwerten, Christus nicht
leicht nehmen wollte. Sollten wir uns dadurch nicht beschdmen lassen
und ein Gleiches tun? Sollte nicht ein Weihnachtsstreik einen guten
Sinn haben? Briachte das nicht die Welt besser zum Aufhorchen auf
Christus als die schonsten Weihnachtspredigten und Weihnachts-
artikel? Wire ein solcher Streik nicht Aufgabe von Kirchen, die Chri-

290



stus und sich selbst ernst nihmen? Wirkte er nicht mehr als ein so-
genannter Friedenssonntag? '

Und trotdem — ich kann auch einen guten Sinn darin finden, dafl
wir Weihnachten feiern und daf} ﬁber%aupt Weihnachten gefeiert
wird, sogar auch so wie jetst. Denn ist nicht auch so diese Tatsache
ein Gericht iber die Welt, ein Gericht iiber jene Michte, diel
Weihnachten Hohn sprechen? Denn indem sie es feiern, missen sie
ihm doch huldigen. Sie missen doch, trots den Theologen, die
Liebe und den Frieden als oberste Macht anerkennen, und sei’s auch
nur einige Tage lang. In diesem Licht sind die Kanonen, die Tanks, die
Flugzeuge mit den Brandbomben und dem Giftgas gerichtet.
Und wenn man sie auch als Spielzeug unter den Christbaum legt, so
sind sie erst recht gerichtet. Das Licht richtet, Das «Friede auf Erden»
— das verhohnte, das als Schwiarmerei belichelte, einmal gilt es als
hochste Wahrheit und Wirklichkeit. Einmal muf3 es alle Welt glauben.
Und darum bleibt es die Unruhe der Welt, ihr schlechtes Gewissen.
Das hérte auf, wenn wir das Weihnachtslicht ausléschten. Es bleibt die
“VerheifSung. Auch fiir uns. Auch wir kénnen in diesem Lichte wieder
glauben, was uns sonst manchmal auch schwer fallen will: daf wirklich
die Liebe siegen werde iiber die Gewalt, daf wirklich Friede werden
konne und solle auf Erden. Die Paradoxie wird in diesem Lichte zur
Selbstverstindlichkeit. Weihnachten wird Gericht und Verheiflung —
nein, es wird schon Erfiillung. Gottes Fiille ist mit dem Kinde in
der Krippe schon da. ‘

Das aber kann durch die Verderbnis der Weihnachtsfeier nicht aus-
geloscht werden. Denn die Weihnachtswahrheit ist stirker als die Men-
schen und ihr verkehrtes Tun. Es ist gut, in diesem Zusammenhang an
das feierlich grofle und zugleich durchdringend scharfe Wort des Johan-
nesevangeliums zu denken: «Und das Licht scheint in der Finsternis,
und die Finsternis hat es nicht ergriffen.» So heif3t es ja, nicht «begrif-
fen». Es ist gemeint: «Der Finsternis ist es nicht gelungen, sich dieses
Lichtes zu bemidhtigen.» Das gilt ohne Zweifel auch von der Weih-
nachtsfeier. Das Licht, das in sie hineinleuchtet, es kann durch allen
Weihnachtsrummel, allen Weihnachtsmaterialismus, alle Weihnachts-
liige, auch die religiose und theologische, nicht «ergriffen» werden. Es
behauptet sich. Es behilt seine richtende und verheiflende Kraft.
Es zeigt, daf} e's die Wahrheit ist, und das kann nicht ganz vergessen
werden. Und wenn es auch einigen von denen, die rein gewohnheits-
maflig oder rein weltlich feiern, vielleicht ohne daf3 sie sich dessen ganz
bewufit sind, etwas mitteilt, das ihnen sonst nicht zuginglich gewesen
wire, wollen wir es ihnen nicht génnen? Muf} das bei ihnen ganz ver-
loren sein? Es zerbricht aber auch immer wieder alle Gewohn-
heit und Verweltlichung, wird immer wieder zur heiligen Paradoxie
und zur Umwilzung der Welt. .

Es hat auch bisher nicht vergeblich in der Welt geleuchtet. Die
Geschichte der neunzehnhundert Jahre, seit es in der Welt leuchtet, ist

291



eben doch ein fortschreitender Sieg dieses Lichtes, ein Vorriicken dieses
Lichtes in der Welt. Es hat hineingeleuchtet in die Finsternis des Schick-
salsglaubens, nach welchem alle irdische Ordnung und mit ihr alle Not,
alles Unrecht, alle Gewalt gottliche Weltordnung, heiliges Verhingnis
war, und hat angeziindet das Christuslicht des Glaubens an den
lebendigen Gott, der diese Ordnungen zerbrechen und sein Reich
der Gerechtigkeit, der Giite und des Friedens, das Reich des Vaters,
des Kindes und des Bruders, das Reich des Menschen, aufrichten will.
Es hat hineingeleuchtet in die Finsternis der Sklaverei, der Entwiirdi-
gung der Frau, der Armut, der Krankheit, der Verstitmmelung, des
Lasters, der Entmenschung jeder Art, immer wieder, immer aufs neue,
und gerade auf dieser Linie ist die Geschichte dieser zweitausend Jahre
ein besonders wunderbares Vorriicken des Lichtes. Nie aber hat die
Finsternis es «ergriffen», weder die weltliche noch die geistliche. Es
brach durch jeden Versuch, auch den raffiniertesten, sich seiner zu
bemichtigen. Es beweist sich als Gottes Licht, als Gott selbst, als
Gottes Macht, Gottes Gericht, Gottes Verheiffung — d e s Gottes, der,
indem er zu den Menschen geht, ja selbst Mensch wird, Kind wird,
Bruder wird, doch in der «Hohe» bleibt. Und alle diese Siege des Lich-
tes dringen zuletst auf den einen Sieg hin. Dafy mit den Siegen des
Lichtes auch die Finsternisse sich steigern, gehort zu der Paradoxie
dieser Geschichte. Von Anfang an war die Grofle der Finsternis ein
Mafistab fiir die Grofle der Siegesverheiflung fiir das Licht. Aus der
Tiefe der damaligen Weltnacht ist es hervorgebrochen, aus der Tiefe
der heutigen wird es neu hervorbrechen. Der Weihnachtsbaum ist —
bildlich geredet — nicht umsonst angeziindet worden all diese zwei-
tausend Jahre.

Sie haben es nicht ergriffen, wohl aber hat es sie ergriffen, ob sie
wollten oder nicht. Heute aber — oder irre ich mich? — geht wieder ein
Beben durch die Seelen, daf} sie, mitten im tiblichen Weihnachtenwesen,
dieses Licht wieder ernster nehmen miissen. Es fingt, in der Finsternis
dieser Weltzeit, wieder an, die Gemiiter zu beunruhigen. Das Weih-
nachtslicht verliert doch nun seine Selbstverstindlichkeit und wird
wieder zur Paradoxie. Man kann ihm nicht mehr so obenhin glauben,
und das ist der Beginn eines ernsthaften Glaubens. Ja, wir er-
leben etwas Seltsames, etwas Grofles, etwas, was uns lange fremd war:
Es wird wieder verfolgt. Mitten in der Christenheit wird es ver-
folgt. Man mochte es «ergreifen», sei’s, um es zu ersticken, sei’s, um es
zu benutsen. Der Staat, der alte Herodes, mochte es ergreifen, und die
Schriftgelehrten helfen ihm dabei, wie von Anfang an. Aber damit hebt
es sich gerade wieder in die Hohe und wird zum Wunder Gottes;
damit wird es erst recht lebendig und wird die rettende Kraft Gottes
unter uns. Es scheint diesem Lichte eingestiftet, dafl es in dem Mafle
wirksam wird, als es Anfechtung, ja Verfolgung erfdhrt. Erfahren wir
nicht heute, um nur dies eine Beispiel zu nennen, dafl das Hakenkreuz,
im Begriffe, das Kreuz auf Golgatha zu verdringen, diesem eine ganz

292



neue Bedeutung, Kraft und Lebendigkeit gibt? Es wird in jedem von
uns in dem Mafe stirker, als wir dafiir arbeiten, dafiir etwas einseten,
dafiir angefochten, ja verfolgt werden. Und nur in dem Mafle, als wir,
die wir uns zu diesem Licht bekennen, dies so tun, daf} es wieder
Wirklichkeit, Tat, Leben und damit von selbst wieder Paradoxie,
Wunder, ja Argernis wird (wenn dies sein muf}), kann es wieder all-
gemeinen Glauben finden, kann der Glaube wachsen, daf3 doch dieser
Macht die Welt gehoére, dafl die Liebe siege und der Friede.

Zinden wir diesen Weihnachtsbaum an — es ist das Grofite,
was wir fiir die Welt tun konnen.

Feiern wir Weihnachten, und wir’s gerade zum Proteste
gegen die heutige Welt. Wir kdnnen heute protestieren, ind em wir
Weihnachten feiern. Ziinden wir den Weihnachtsbaum getrost an —
tros allem.

Ich meine das nicht wortlich. Wer die duflere Feier, zum Protest,
unterlassen will, ich tadle ihn nicht, bewundere ihn vielleicht. Aber
Weihnachten feiern im Geiste, im tieferen Sinne; in dieses
Licht schauen, das zu uns gekommen ist und in der Finsternis scheint,
und daran wieder der Liebe Gottes gewif3 werden, der Liebe Gottes,
welche mit ihrem Ratschlufl die Welt umfaflt, aber auch unser eigenes
armes Leben trigt; dieser Liebe, die alle Schuld vergibt, die von allem
Verderben erlést, in meinem Leben und im Leben der Welt; dieser
Liebe, die als heilige Allmacht alle Michte des Bésen niederwirft; die-
ser Liebe, die in Christus Mensch geworden, aus «Wort» «Fleisch»
geworden, «Licht» und «Leben» der Menschen geworden ist — das
diirfen wir, wollen wir, sollen wir — jetst mehr als je! Und in ihrem
Siege froh werden! Leonhard Ragaz (1933)

,Kierkegaard — Deuter unserer Existenz”

Anmerkungen zu einem neuen Buche

Knapp vor dem Ende seines Lebens mufite Kierkegaard — er lebte
von 1813 bis 1855 — zu seinem Schrecken erkennen, daf} er mit dem
offiziellen Christentum nichts mehr gemein hatte. Bis dahin war es ihm
immer wieder Bediirfnis gewesen, in den Kirchen der dédnischen Lan-
deskirche, wenn auch nur gastweise, zu predigen und deren Haupt,
den greisen Bischof Mynster, als einen Verkiinder christlicher Wahr-
heit zu verehren. Nun, da alle die leidenschaftlichen Versuche seiner
Schriften, die Kirche zu einer Stellungnahme fiir oder gegen ihn zu
bewegen, sich als erfolglos erwiesen, kam die bittere GewifSheit tiber
ihn, daf sein Gott und der Gott der Kirche nichts mehr miteinander
zu tun hatten. Wie aber? Wenn der Gott Mynsters und der Frommen
und sein Gott nicht mehr derselbe war, mufite dann nicht einer
davon ein Ungott, ein Goge sein? Und welcher? Das Verwirrende

293



	Dürfen wir Weihnachten feiern? : In ihm ist Leben, und das Leben war Licht der Menschen. Und das Licht scheinet in der Finsternis, und die Finsternis hat es nicht ergriffen (Evang. Joh. 1, 4-5)

