Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 51 (1957)

Heft: 9

Artikel: Christentum und dialektischer Materialismus
Autor: Hromadka, J.L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140201

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

fang an einer, der Schranken niederreifit. Alle, die Gott in dem beson-
deren Sinne Christi erfahren haben, sind dazu berufen, die mensch-
liche Gemeinschaft auszudehnen und Schranken niederzureifien. Dies
zu betonen und es dem christlichen Bewufitsein nahezubringen, ist ein
Teil der Aufgabe des sozialen Evangeliums, und es erwartet von der
Theologie, dafl sie das, wessen es dazu bedarf, formuliere.

Christentum und dialektischer Materialismus*

Unsere 6kumenischen Gespriche werden sich unter dem Gewichte
der heutigen Situation mit gréflerem Ernst, angespannterer Aufmerk-
samkeit und Aufnahmebereitschaft mit dem Marxismus, seiner Me-
thode und politisch-sozialen Praxis befassen miissen. Bisher wurde
er zum grofiten Teil im Hinblick auf seinen philosophischen Materia-
lismus und auf die sogenannte totalitire Einstellung ausgelegt. Die
soziale Revolution, die immer noch die Welt erschiittert und Hun-
derte von Millionen in Asien und Afrika erfafite und noch weitere
erfassen wird, sollte auch unser Denken und unsere Entscheidungen
fruchtbringend beeinflussen. Ich mochte nur auf drei marxistische
Motive aufmerksam machen.

a) Der sogenannte Materialismus Marx’ oder Lenins ist ein stin-
diger Protest gegen den Miflbrauch von Ideen und Idealen als Dedk-
mantel menschlichen Egoismus und riicksichtsloser Ausbeutung. Die
Marxisten weisen darauf hin, daf} die grofiten praktischen Materia-
listen Leute sind, welche die sittlichen und religiosen «Ideale» als den
eigentlichen Sinn menschlichen Lebens hoch preisen, aber unter ihrem
Schuts und Deckmantel riicksichtslos egoistisch, ohne Achtung vor
Recht und Freiheit ihrer Mitmenschen leben. Auch der politische Libe-
ralismus oder die Demokratie gehdren zu solchen Deckmintelchen.
Es mufy dies nicht immer eine direkt beabsichtigte Tauschung sein,
aber bestimmt ist der menschliche Egoismus so raffiniert, daf er es
versteht, auch erhabene Ideale seinen Zwecken dienstbar zu machen.
Die amerikanische Demokratie wurde mit der Losung der unveriufer-
lichen Menschenrechte, die jedem Individuum durch den Schopfer ge-
wihrleistet sind, geboren. Und ebendieselbe Demokratie baute ihre
Ordnungen auf Schweiff und oft auch Blut der schwarzen Sklaven
auf! Tausende von aufrichtigen und gliubigen Christen kam es nicht
einmal in den Sinn, daf§ die Versklavung des schwarzen Menschen
in drastischem Gegensats zu dem Grundsats der Menschenrechte steht.
Die franzésischen Erben der Groflen Revolution gaben die politische

* Aus «Kirche und Theologie im Umbruch der Gegenwart» von Professor
Hromddka. Herausgegeben vom Oekumenischen Kirchenrat der Tschechoslowakei.

258



Macht allmihlich in die Hinde reicher Familien und der hochgebore-
nen Gesellschaft. Die britische Bourgeoisie, die sich durch Revolution
gegen die Tyrannei der Stuarts Rechte und Freiheit erkimpfte, dul-
dete durch Jahrzehnte mit einem Hungerlohn bezahlte Frauen- und
Kinderarbeit und besuchte prunkvolle kirchliche Gebiude, Dome und
Kathedralen, die gerade neben grauenerregenden Elendsquartieren,
Schlupfwinkeln menschlichen Schmutes und Entwiirdigung, gelegen
waren., Marx’ Materialismus bedeutet einen Aufschrei, daf! es wahre
Menschlichkeit und menschliche Freiheit dort nicht gibt, wo dem
werktitigen Menschen nicht das Recht gewihrleistet ist, zu essen, an-
stindig zu wohnen und nicht ausgebeutet zu werden. Es gibt weder
Freiheit noch Menschenrechte dort, wo nicht eine anstindige, gerechte,
materielle gesellschaftliche Grundlage errichtet ist.

b) Beim Studium der Geschichte darf man gerade die materielle
Seite des menschlichen Lebens nicht vergessen, die wirtschaftlichen Be-
ziehungen, die Art und Weise der Produktion und Distribution, die
materiellen Bedingungen, unter denen die Gesellschaft und das Indi-
viduum leben. Unsere Denkweise, unsere Ideale, unsere Lebens-
anschauung, unsere Philosophie, unser Recht, unsere Staatsformen tra-
gen den Stempel der materiellen Grundlage der Menschen an sich.
Die Philosophie und das Recht, die politischen Ordnungen und die
Kulturwerte der Menschen wurden niemals durch abstrakten Men-
schengeist geschaffen. Immer und iiberall wurden sie durch materielle
Bedingungen gestaltet, und namentlich durch die Schichten, die den
materiellen Reichtum an sich rissen und die Macht besaflen, die wirt-
schaftlich Schwidheren zu ihrem eigenen Vorteil auszuniien. Recht
und Freiheit wurden durch die besisenden Kreise bestimmt, und die
Menschenrechte waren beschrinkt auf die, welche entweder die mate-
riellen Lebensbedingungen beherrschten oder durch ihre Bildung, ihre
Kenntnisse und ihre Geschicklichkeit diesen Kreisen Dienste leisteten.
Die Menschheitsgeschichte ist nicht verstindlich nur als Geschichte
von Ideen und abstrakter geistiger Werte, die Menschheitsgeschichte
wird in ihrer wahren Gestalt .und Realitit nur dann erkannt werden,
wenn wir auch die materiellen Vorausseungen der menschlichen Ge-
sellschaft beriicksichtigen werden. Dieser historische Materialismus
will nichts anderes sein als eine Hilfe fiir Mensch und Gesellschaft,
damit sie sich selbst, die eigene Vergangenheit und die eigene Gegen-
wart besser erkennen und die weitere geschichtliche Entwicklung ver-
antwortungsbewuflter bestimmen.

Auch hier geht es im wesentlichen um den Menschen. Der histo-
rische Materialismus will ein Korrektiv der philosophischen Systeme
der Vergangenheit und Gegenwart sein. Er will eine Methode genaue-
ren Geschichtsstudiums und eines wirksameren, gerechteren und
menschlicheren gesellschaftlichen Aufbaus sein. Es geht um den Men-
schen und keineswegs um das System. Es geht darum, ihm wirksam
zu helfen und alle materiellen Hindernisse menschlicher Wiirde und

259



menschlicher Freiheit zu beseitigen. Auch hier wiederum geht es im
Grunde um eine vollkommenere Sicherung menschlicher Rechte und
menschlicher Freiheit. Auch der dialektische Materialismus soll im
Kampfe um eine bessere und menschlichere Zukunft helfen. Er weist
auf Gegensitse hin, die in der gesellschaftlichen und historischen Ent-
wicklung sozusagen unmerklich entstanden, welche zu Umwilzungen
fahren und die vorausgesehen werden miissen, um wirksam gelost
werden zu konnen. Der Mensch lebt nicht im luftleeren Raum als ein
Abstraktum, jeder historische Augenblick hat seinen eigenen Sinn, und
der Mensch kann wirklich einzig und allein nur dann erkannt werden,
~ wenn wir ihn in einem bestimmten Augenblick auf einen bestimmten
Plat stellen. Auch das, was wir marxistischen Atheismus nennen, ist
im Wesen radikaler Humanismus. Der Gott, dessen Existenz die Mar-
xisten leugnen, ist eben eine menschliche Fiktion, eine Selbsttiu-
schung, ein Versuch, von der echten Erkenntnis der Wirklichkeit des
Menschen abzulenken. Es ist ein Gott, den sich die Menschen zu
ihrem Vorteil schaffen oder mit welchem sie sich selbst tiuschen, sich
und andere berauschen und so den Menschen von der wahren Selbst-
erkenntnis und seinen wahren Aufgaben ablenken.

c) Die klassenlose Gesellschaft, welche das Ziel menschlicher Ti-
tigkeit, die auf realer Erkenntnis und genauer Kenntnis der Geschichte
und der Gesellschaft aufgebaut ist, ist Gewahr voller Menschenrechte
und voller Freiheit. Es ist dies eine Gemeinschaft ohne Widerspriiche
und Unterschiede, ohne Reiche und Arme, ochne Ausbeutung und Aus-
gebeutete, ohne Ubersittigte und Hungrige. Nur durch Uberwindung
aller sozialen und wirtschaftlichen Unterschiede kann der Klassen-
kampf tberwunden und echte menschliche Briiderlichkeit gesichert
werden. Die Marxisten bestreiten, daf! sie den Klassenhafl und den
Klassenkampf erfunden und eingefithrt haben. Mit Recht behaupten
sie, dafl sie nur das aufzeigten, was von Uranfang menschlicher Ge-
~ schichte die Bezichungen zwischen den Menschen bestimmte und was
geflissentlich oder sehr oft unbewuf3t verhiillt blieb und gerade .des-
halb so viel Leid und Elend anrichtete. Der Klassenkampf kann nicht
verschwinden, solange es Klassen geben wird. Die Uberwindung der
Klassenunterschiede und der Ausbau einer klassenlosen Gesellschaft
ist allerdings ein langer historischer Prozefl. Die soziale Revolution ist
ein blofler Anfang und schafft die primitiven Voraussetzungen fiir
einen planmifligen und systematischen Aufbau der neuen Gesellschaft.
Das ist nicht moglich ohne theoretisches Riistzeug, ohne ein hohes
politisches und ideologisches Bewufdtsein. Die marxistische Methode
soll den Menschen von schicksalshaftem Verhingnis, von Ratlosigkeit
und Ohnmacht frei machen. Allein der Aufbau selbst dauert lange.
Er erfordert einen tiefen Umbruch im Denken und in der Beziehung
zu den Menschen, tiefes VerantwortungsbewufStsein und Solidaritit
in der Arbeit. Die klassenlose Gesellschaft soll der Inbegriff all dessen
sein,'wonach die grofiten Geister der Geschichte strebten, das sie aber,

260



solange sie die Gesese der Natur, insbesondere der historischen und
der gesellschaftlichen Entwidklung nicht kannten, niemals erreichen
konnten. -

Lassen wir nun die Frage beiseite, wie die Marxisten ihr Programm
zu erfiillen versuchten. In diesem Zusammenhange wire dies von ge-
rade so untergeordneter Bedeutung, als wenn wir uns nur mit der
Frage befassen wollten, wie die Christen ihre Sendung erfiillt haben.
Nur soviel steht fest, daf§ der Marxismus wihrend der lesten hundert
Jahre in die Geschichte nicht nur Europas, sondern vor allem Asiens
auflergewodhnliche Dynamik brachte und seine Ziele weit wirkungs-
voller als irgendeine andere Bewegung erreichte. Vielleicht ist es fiir
uns nicht unwichtig, uns die Frage vorzulegen, ob die geschichtsschép-
ferische Energie in den christlichen Nationen nicht erloschen und auf
die marxistischen Kreise iibergegangen ist. Aber das ist nur eine Rand-

frage. 1. L. Hromddka

Neue Wege im Kampf fiir den Frieden —
Vom ilteren Pazifismus zum Dienst

am Frieden heute
(Schluf)

11

a) Fragen wir uns nun — zweitens — nach den Wegen, die,
aus dem tiberkommenen Pazifismus stammend, weiterzufihren
sind, so mochte ich aus der Fiille, die sich hier auftut, nur einige,
mir besonders wichtig erscheinende Punkte hervorheben. Hier nenne
ich zunichst die informatorische Seite der pazifistischen Bewegung.
D. Eberhard Miiller aus Bad Boll — von dessen unseliger Bonner Rede
Sie gewifl im Zusammenhang mit der Unterschriftenaktion und den
diesbeziiglichen Nachwirkungen der lesten Synode in Berlin gehort
haben — hat an alle evangelischen Pfarrer bei uns véllig kostenlos und
gratis eine von ihm ver‘%aﬂte Broschiire versandt, in welcher er die
These vertritt, dafl bei freien demokratischen Vélkern eine propagan-
distische Irrefithrung der Bevélkerung des Inhalts, dafl ein Krieg als
Verteidigungskrieg ausgegeben wird, der in Wirklichkeit ein Aggres-
sionskrieg ist, nicht zu befiirchten sei, daf$ also in der echten Demo-
kratie, wenn es zum Kriege kommt, ein jeder sich infolge der dort herr-
schenden Presse- und Meinungsfreiheit selber ein Urteil daritber machen
kann, ob dieser Krieg rechtens oder nicht zu verantworten sei, um dann
eben nur am wirklichen Verteidigungskriege teilzunehmen. Wenn man
sich das klar macht, schiittelt man den Kopf und fragt sich, ob D. Miiller
denn noch nie etwas davon gehort habe, daf es gerade auch in den

261



	Christentum und dialektischer Materialismus

