Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 51 (1957)

Heft: 8

Artikel: Neue Wege im Kampf fur den Frieden - Vom alteren Pazifismus zum
Dienst am Frieden heute. I., Welche Wege sind zu verlassen?

Autor: Dignath, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140197

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Wege im Kampf firr den Frieden —
Vom ilteren Pazifismus zum Dienst
am Frieden heute*

Im Jahre 1880 schrieb der preuflische Generalstabschef Helmuth
von Moltke seinem Schweizer Freunde Bluntschli, der ewige Friede sei
ein Traum, und nicht einmal ein schoner, da er die edelsten Tugenden
des Menschen verkiimmern lasse, wihrend sie erst der Krieg — ein
Element der von Gott gesetsten Ordnung — zur Entfaltung bringe, ohne
den die Welt in Fiulnis und Materialismus versinken wiirde. Moltke
- konnte der Zustimmung und des Beifalls, wenn auch nicht Bluntsch-
lis, so doch seiner Zeitgenossen sicher sein. Heute kann es sich kein
General leisten, solche Gedanken zu duflern, wenn er nicht fiir ver-
antwortungslos oder fiir nicht normal gehalten werden will. Diese
Wandlung der 6ffentlichen Meinung ist zu beachten, wenn wir nach
neuen Wegen im Dienst am Frieden fragen. Damals — zu Zeiten eines
Moltke — sah sich der Pazifismus vor die Aufgabe gestellt, die allgemein
herrschende positive Wertung des Krieges als einer menschlichen, sitt-
lichen und natiirlich vorab politischen Méglichkeit in Frage zu stellen,
seine absolute Wertlosigkeit, vielmehr seine universale Schidlichkeit
wie auch seine sittliche Unméglichkeit darzulegen und bekanntzugeben,
um die Liebe zum Frieden zu wedken und Mut zu machen, dafy Wege
der Verstindigung im politischen Raum gesucht und gegangen wiirden.

Diese Aufgabe ist heute im groflen und ganzen erfiillt, was aber
gewifl nur zu geringem Teile auf die Arbeit jenes gemifligten Pazifis-
mus des ausgehenden neunzehnten Jahrhunderts zurtickzufithren ist.
Faktisch denkt heute wohl kaum jemand daran, den Krieg als solchen
zu preisen und ihn dem Frieden vorzuziehen. Die meisten Menschen
verabscheuen den Krieg, wie jede EMNID-Umfrage bestitigt. Wir
brauchén es heute im allgemeinen kaum einem Menschen noch klarzu-
machen, wie verhdngnisvoll der Krieg ist. Die blutigen Erfahrungen
der beiden Weltkriege unseres Jahrhunderts, Korea, Indochina, der
Einsats und die fiirchterliche Weiterentwicklung thermonuklearer Waf-
fen haben da eine Erniichterung zuwegegebracht, um die sich der
iltere Pazifismus so heif} und doch so vergeblich bemiihte. In vielen
- Staaten ist lingst das Recht auf Kriegsdienstverweigerung verfassungs-
rechtlich verankert. Viele Kirchen, darunter die Evangelische Kirche in
Deutschland, und sogar die Okumene (Evanston!) haben in den letsten
Jahren die Kriegsdienstverweigerung als eine — wenn auch nicht die
einzige — Moglichkeit einer legitimen christlichen Entscheidung offiziell
anerkannt. Und schliefllich ist das Fernziel des organisatorischen Pazi-
fismus — die internationale Weltorganisation auf féderativer oder kon-

* Vortrag, gehalten am Ferienkurs der Religios-Sozialen Vereinigung auf dem
Flumserberg, Oktober 1956. Siehe auch Juni-/Juliheft 1957.

236



foderativer Ebene — in eine Nihe geriickt, die die kithnsten Triume
jener alten Pazifisten nicht zu erhoffen wagten: die UNO entspricht in
ihren wesentlichen Konturen ziemlich genau den Leitbildern jenes
organisatorischen Pazifismus. | :

Die Aufgabe, die sich der Pazifismus der Moltke-Zeit stellte, ist
im wesentlichen erfiillt. Aber das Ziel — der Weltfriede — ist nicht
erreicht worden. Es scheint, daf3 er uns ferner ist denn je. Kriegsfurcht
* und Kriegsriistung beherrschen das politische Gefiihl allenthalben. Eine
tiefe Depression und Resignation angesichts dieses Tatbestandes be-
michtigen sich in zunehmendem Mafle der Zeitgenossen, die den Frie-
den lieben. Man hat an das Weltgewissen appelliert; aber das Welt-
gewissen ist verschlissen. Insofern droht dem Pazifismus keine Gefahr,
restauriert zu werden. Mogen auch die alten Theorien stimmen, die
Praxis ordnet sich ihnen nicht unter. Kants Altersschrift «Zum ewigen
]l:rieden» ist wie eine herrliche Villa, in der aber niemand mehr wohnen

ann... -

Angesichts dieses Befundes fragen wir nach neuen Wegen im Kampf

fiir den Frieden. Wir wollen dabei so vorgehen, daf$ wir fragen:

1. Welche Wege sind zu verlassen?
2. Welche Wege sind weiterzufithren?
3. Welche neuen Wege miissen gegangen werden?

I
Welche Wege sind zu verlassen?

a) Wir fragen dabei nach weichen Stellen im iiberkommenen Pazi-
fismus. Wir finden sie zundchst im Denken jenes gemifligten Pazifismus,
der den Krieg noch als allerlegte Moglichkeit bejahen konnte, und
zwar nicht mehr als eine nationale, wohl aber als eine internationale
Moglichkeit, und das im Sinne einer Ultima ratio auf hoherer Ebene.
Die Geschichte der internationalen Organisation zeigt ja, daf} nur ver-
einzelte Pline fiir einen Weltstaat oder Weltstaatenbund oder wie
sonst diese Leitbilder bezeichnet wurden, auf eine internationale Armee
verzichten. Die meisten dieser Pline sehen da mehr oder weniger starke
Streitkrifte vor. Hierbei teilen sich die Aspekte. Die Weltfriedenspliane
des neunzehnten Jahrhunderts denken im wesentlichen an Streitkrafte,
die zur Wahrung des Volkerrechts einzuseen sind. Die ilteren Frie-
densprojekte, die vorwiegend von Kirchenminnern entworfen wurden,
denken an internationale Streitkrifte, um sich durch sie gegen die Gott-
losen (zum Beispiel die Tiirken) zu sichern, wozu sich sogar ein so
eifriger Pazifist wie Erasmus von Rotterdam verstand. Und' schliefilich
rechtfertigte der aufkommende Sozialismus,der ja seinem ganzen Wesen
nach eine Fiille pazifistischer Motive enthilt, die bewaffnete Gewalt
des Volkes gegen seine Bedriickung durch den bourgeoisen Kapitalis-
mus. So hat man dem Krieg doch nicht die ganze Welt gekiindigt,
sondern ihm nur statt der bisherigen nationalen nunmehr internatio-

237



nale Bereiche zugewiesen, in die Mars denn auch sogleich Einzug ge-
halten hat. Hierbei ist es sehr begreiflich, dafl Mars an den juristisch
begriindeten Interventionstruppen das geringste Interesse fand, um
sich desto massiver in den religidsen und gesellschaftlichen Ideologien
einzunisten. Fin Blick in die Gegenwart lifit erkennen, dafl ungere
politische Situation durch diese folgenschwere Verlagerung der Schwer-
punkte gewaltsamer Auseinandersesung gekennzeichnet ist. Die Mog-
lichkeit volkerrechtlicher Interventionen oder Sanktionen militirischer
Art hat sich angesichts von Korea und Indochina als Illusion erwiesen.
Desto werbender arbeitet bei uns die Wehrpropaganda mit den Begrif-
fen vom Schuts des christlichen Abendlandes und laf3t gelegentlich auch
schon auf gewisse missionarische Absichten in ostlicher Richtung durch-.
blicken. Umgekehrt fiirchtet man bei uns — und ziichtet diese Furcht —,
dafl die als atheistisch gebrandmarkte Sowijetunion mit Gewalt die
sozialistische Weltrevolution auf Westeuropa durchseten wolle. Hier
helfen die organisatorischen Pline des traditionellen gemifligten Pazi-
fismus nicht mehr. Im Gegenteil, man kann ihnen, ohne besonders
tiickisch zu sein, eine gewisse Rechtfertigung dieser unserer heutigen
militirischen Konzeption entnehmen. Wir aber werden zu der Einsicht
halten miissen, daf} der Krieg ebensowenig wie im nationalen im inter-
nationalen Bereich Plat und Recht haben darf — denn auf der bewaff-
neten Gewalt ruht kein Segen.

b) Eine andere weiche Stelle des Pazifismus liegt dort, wo — wie
in seinen radikalen Schichten — die absolute Gewaltlosigkeit zum be-
herrschenden Prinzip auf der ganzen Linie erhoben wurde. Wir diirfen
ja nicht vergessen, daf} der Anarchismus, in dem sich diese Perspektive
eigentlich den reinsten Ausdrudk verlieh, in seinen Anfingen ein Pazi-
fismus in Reinkultur war; nur wenige wissen noch, dafy der Wirt-
schaftsgedanke der genossenschaftlichen Systeme dort seine Heimat
hat. Es bedurfte nur eines einzigen Mannes aus seinen Reihen — Baku-
nins, eines nach Basel emigrierten Russen —, dessen Ungeduld dem ver-
dringten, aber nicht innerlich {iberwundenen Gewaltdenken Tor und
Tiir 6ffnete, so daf} sich nun fortan dem Begriff des Anarchismus die
schlimmsten Bilder gesellten und jedermann sofort ein Gruseln ver-
spiirte, wenn er allein das Wort «Anarchist» schon hérte. Es fithrt
nicht nur zu Exzessen der blutigen Gewalt, wenn dem Staat zu viel
gegeben wird, wie es der Nationalismus tat; es kommt zu #hnlichen
Katastrophen, wenn dem Staat zu wenig gegeben wird, wie es der An-
archismus tat. Wir werden schon gut daran tun, uns hinter die fiinfte
Barmer These zu stellen, die davon spricht, «daf} der Staat nach gott-
licher Anordnung die Aufgabe hat, ... unter Androhung und Aus-
iibung von Gewalt fiir Recht und Frieden zu sorgen». Nur meinen wir,
daf es ein verhingnisvoller Trugschluf} ist, wenn man Gewalt mit Mili-
tir identifiziert. Das Militdr ist seinem Wesen nach der Inbegriff toten-
der Gewalt. Wir aber miissen «Androhung und Ausiibung von Gewalt»
doch im Lichte der ersten Barmer These verstehen, das heiflt in dem

238



Sinne, dafl auch die Gewaltanwendung, die wir bejahen, ein Bereich
ist, welcher der Herrschaft Jesu Christi nicht entzogen ist. Da nun
Jesus Christus allein der Herr aller Gewalten und der Herr iiber Leben
und Tod ist, wiirde die absichtliche, planvolle Tétung von Menschen
ein willkiirlich angemafiter Vorgriff auf sein lettes Urteil sein, ein
hybrider Eingriff in sein eigenstes Ressort, eine tiuschende Vorweg-
nahme des Jiingsten Gerichts. Wir haben demnach die staatliche
Gewaltanwendung zu bejahen mit Ausnahme derjenigen, die dem
Menschen das Leben nimmt. Insofern kénnen wir den traditionellen
Weg der Erhebung der absoluten Gewaltlosigkeit zu einem beherr-
schenden Prinzip nicht weitergehen.

c¢) Die weichste Stelle im herkémmlichen Pazifismus ist wohl die
zweifelhafte Stichhaltigkeit seiner verschiedenen theoretischen Begriin-
dungen, seien es nun rationale, humanitire, ethische, religitse, bio-
logische, utilitaristische, 6konomische oder noch andere. Begriindungen
sind ja nur dann sinnvoll, wenn sie tiberzeugen konnen, und zwar
zwingend. Dem rationalen Motiv, das den Pazifismus begriindet, steht
ein genau so rationales gegeniiber, das den Militarismus fordert. Und
nicht anders steht es mit den anderen Motivationen. Der Pazifismus ist
— tros seinem erst etwa fiinfzig Jahre alten Namen — seinem Wesen
nach so altwie der Militarismus. Und beide sind so alt wie die Mensch-
heit. In ihnen spiegelt sich das dialektische Verhiltnis von Frieden und
Krieg; das aber ist nichts anderes als das Problem der Menschheit als
ganzer und des Menschen als einzelnen. Sind doch Frieden und Krieg
nur die konkrete Anwendung von Leben und Tod auf das Verhiltnis
vom Menschen zu seinem Mitmenschen. Pazifismus und Militarismus
bilden sich jeweils nach dem menschlichen Selbstverstindnis, nach dem
Verstindnis der Welt und des Daseins. Sie sind somit letstlich axio-
matische Philosopheme: sie bediirfen keines Richtigkeitsbeweises und
sind daher auch grundsitslich unwiderlegbar, einerlei, welchen Motiva-

tionen sie entstammen. Walter Dignath
(Schluf} folgt)

Weg zum Frieden*

Mit Erlaubnis des Verfassers bringen wir nachstehend einen Artikel von Lord
Bertrand Russell, dem beriihmten englischen Mathematiker, der kiirzlich in
«News Chronicle», London, veréffentlicht wurde. Es war hauptsichlich das
Verdienst Bertrand Russells, durch seine Initiative und sein hohes fachliches An-
sehen die nationale Isolierung der Wissenschafter durchbrochen zu haben. Er bot
die Wissenschafter verschiedener Linder des Ostens und des Westens zu gemein-
samer Besprechung der durch die Atomgefahr geschaffenen neuen Weltlage auf.
(London, 1955, Pugwash, Neuschottland, 1957.) Insbesondere bemiiht sich Ber-
trand Russell, einen Weg zur Friedenssicherung zu weisen.

* Abdruck mit giitiger Erlaubnis der «News Chronicle», London.
' 239



	Neue Wege im Kampf für den Frieden - Vom älteren Pazifismus zum Dienst am Frieden heute. I., Welche Wege sind zu verlassen?

