
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 51 (1957)

Heft: 8

Artikel: Neue Wege im Kampf für den Frieden - Vom älteren Pazifismus zum
Dienst am Frieden heute. I., Welche Wege sind zu verlassen?

Autor: Dignath, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140197

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege im Kampf für den Frieden —
Vom älteren Pazifismus zum Dienst

am Frieden heute*

Im Jahre 1880 schrieb der preußische Generalstabschef Helmuth
von Moltke seinem Schweizer Freunde Bluntschli, der ewige Friede sei
ein Traum, und nicht einmal ein schöner, da er die edelsten Tugenden
des Menschen verkümmern lasse, während sie erst der Krieg - ein
Element der von Gott gesefeten Ordnung - zur Entfaltung bringe, ohne
den die Welt in Fäulnis und Materialismus versinken würde. Moltke
konnte der Zustimmung und des Beifalls, wenn auch nicht Bluntsch-
lis, so doch seiner Zeitgenossen sicher sein. Heute kann es sich kein
General leisten, solche Gedanken zu äußern, wenn er nicht für
verantwortungslos oder für nicht normal gehalten werden will. Diese
Wandlung der öffentlichen Meinung ist zu beachten, wenn wir nach
neuen Wegen im Dienst am Frieden fragen. Damals - zu Zeiten eines
Moltke - sah sich der Pazifismus vor die Aufgabe gestellt, die allgemein
herrschende positive Wertung des Krieges als einer menschlichen,
sittlichen und natürlich vorab politischen Möglichkeit in Frage zu stellen,
seine absolute Wertlosigkeit, vielmehr seine universale Schädlichkeit
wie auch seine sittliche Unmöglichkeit darzulegen und bekanntzugeben,
um die Liebe zum Frieden zu wecken und Mut zu machen, daß Wege
der Verständigung im politischen Raum gesucht und gegangen würden.

Diese Aufgabe ist heute im großen und ganzen erfüllt, was aber
gewiß nur zu geringem Teile auf die Arbeit jenes gemäßigten Pazifismus

des ausgehenden neunzehnten Jahrhunderts zurückzuführen ist.
Faktisch denkt heute wohl kaum jemand daran, den Krieg als solchen
zu preisen und ihn dem Frieden vorzuziehen. Die meisten Menschen
verabscheuen den Krieg, wie jede EMNID-Umfrage bestätigt. Wir
brauchen es heute im allgemeinen kaum einem Menschen noch
klarzumachen, wie verhängnisvoll der Krieg ist. Die blutigen Erfahrungen
der beiden Weltkriege unseres Jahrhunderts, Korea, Indochina, der
Einsafe und die fürchterliche Weiterentwicklung thermonuklearer Waffen

haben da eine Ernüchterung zuwegegebracht, um die sich der
ältere Pazifismus so heiß und doch so vergeblich bemühte. In vielen
Staaten ist längst das Recht auf Kriegsdienstverweigerung verfassungsrechtlich

verankert. Viele Kirchen, darunter die Evangelische Kirche in
Deutschland, und sogar die Ökumene (Evanston haben in den lefeten
Jahren die Kriegsdienstverweigerung als eine - wenn auch nicht die
einzige - Möglichkeit einer legitimen christlichen Entscheidung offiziell
anerkannt. Und schließlich ist das Fernziel des organisatorischen
Pazifismus - die internationale Weltorganisation auf föderativer oder kon-

* Vortrag, gehalten am Ferienkurs der Religiös-Sozialen Vereinigung auf dem
Flumserberg, Oktober 1956. Siehe auch Juni-/Juliheft 1957.

236



föderativer Ebene - in eine Nähe gerückt, die die kühnsten Träume
jener alten Pazifisten nicht zu erhoffen wagten : die UNO entspricht in
ihren wesentlichen Konturen ziemlich genau den Leitbildern jenes
organisatorischen Pazifismus.

Die Aufgabe, die sich der Pazifismus der Moltke-Zeit stellte, ist
im wesentlichen erfüllt. Aber das Ziel - der Weltfriede - ist nicht
erreicht worden. Es scheint, daß er uns ferner ist denn je. Kriegsfurcht
und Kriegsrüstung beherrschen das politische Gefühl allenthalben. Eine
tiefe Depression und Resignation angesichts dieses Tatbestandes
bemächtigen sich in zunehmendem Maße der Zeitgenossen, die den Frieden

lieben. Man hat an das Weltgewissen appelliert; aber das
Weltgewissen ist verschlissen. Insofern droht dem Pazifismus keine Gefahr,
restauriert zu werden. Mögen auch die alten Theorien stimmen, die
Praxis ordnet sich ihnen nicht unter. Kants Altersschrift «Zum ewigen
Frieden» ist wie eine herrliche Villa, in der aber niemand mehr wohnen
kann

Angesichts dieses Befundes fragenwir nach neuen Wegen im Kampf
für den Frieden. Wir wollen dabei so vorgehen, daß wir fragen :

1. Welche Wege sind zu verlassen?
2. Welche Wege sind weiterzuführen?
3. Welche neuen Wege müssen gegangen werden?

I

Weihe Wege sind zu verlassen?

a) Wir fragen dabei nach weichen Stellen im überkommenen
Pazifismus. Wir finden sie zunächst im Denken jenes gemäßigten Pazifismus,
der den Krieg noch als allerlefete Möglichkeit bejahen konnte, und
zwar nicht mehr als eine nationale, wohl aber als eine internationale
Möglichkeit, und das im Sinne einer Ultima ratio auf höherer Ebene.
Die Geschichte der internationalen Organisation zeigt ja, daß nur
vereinzelte Pläne für einen Weltstaat oder Weltstaatenbund oder wie
sonst diese Leitbilder bezeichnet wurden, auf eine internationale Armee
verzichten. Die meisten dieser Pläne sehen da mehr oder weniger starke
Streitkräfte vor. Hierbei teilen sich die Aspekte. Die Weltfriedenspläne
des neunzehnten Jahrhunderts denken im wesentlichen an Streitkräfte,
die zur Wahrung des Völkerrechts einzusefeen sind. Die älteren
Friedensprojekte, die vorwiegend von Kirchenmännern entworfen wurden,
denken an internationale Streitkräfte, um sich durch sie gegen die Gottlosen

(zum Beispiel die Türken) zu sichern, wozu sich sogar ein so
eifriger Pazifist wie Erasmus von Rotterdam verstand. Und schließlich
rechtfertigte der aufkommende Sozialismus,der ja seinem ganzen Wesen
nach eine Fülle pazifistischer Motive enthält, die bewaffnete Gewalt
des Volkes gegen seine Bedrückung durch den bourgeoisen Kapitalismus.

So hat man dem Krieg doch nicht die ganze Welt gekündigt,
sondern ihm nur statt der bisherigen nationalen nunmehr internatio-

237



naie Bereiche zugewiesen, in die Mars denn auch sogleich Einzug
gehalten hat. Hierbei ist es sehr begreiflich, daß Mars an den juristisch
begründeten Interventionstruppen das geringste Interesse fand, um
sich desto massiver in den religiösen und gesellschaftlichen Ideologien
einzunisten. Ein Blick in die Gegenwart läßt erkennen, daß unsere
politische Situation durch diese folgenschwere Verlagerung der Schwerpunkte

gewaltsamer Auseinandersefeung gekennzeichnet ist. Die
Möglichkeit völkerrechtlicher Interventionen oder Sanktionen militärischer
Art hat sich angesichts von Korea und Indodiina als Illusion erwiesen.
Desto werbender arbeitet bei uns die Wehrpropaganda mit den Begriffen

vom Schüfe des christlichen Abendlandes und läßt gelegentlich auch
schon auf gewisse missionarische Absichten in östlicher Richtung
durchblicken. Umgekehrt fürchtet man bei uns - und züchtet diese Furcht -,
daß die als atheistisch gebrandmarkte Sowjetunion mit Gewalt die
sozialistische Weltrevolution auf Westeuropa durchsefeen wolle. Hier
helfen die organisatorischen Pläne des traditionellen gemäßigten
Pazifismus nicht mehr. Im Gegenteil, man kann ihnen, ohne besonders
tückisch zu sein, eine gewisse Rechtfertigung dieser unserer heutigen
militärischen Konzeption entnehmen. Wir aber werden zu der Einsicht
halten müssen, daß der Krieg ebensowenig wie im nationalen im
internationalen Bereich Plafe und Recht haben darf - denn auf der bewaffneten

Gewalt ruht kein Segen.

b) Eine andere weiche Stelle des Pazifismus liegt dort, wo - wie
in seinen radikalen Schichten - die absolute Gewaltlosigkeit zum
beherrschenden Prinzip auf der ganzen Linie erhoben wurde. Wir dürfen
ja nicht vergessen, daß der Anarchismus, in dem sich diese Perspektive
eigentlich den reinsten Ausdruck verlieh, in seinen Anfängen ein
Pazifismus in Reinkultur war; nur wenige wissen noch, daß der Wirt-
schaftsgedanke der genossenschaftlichen Systeme dort seine Heimat
hat. Es bedurfte nur eines einzigen Mannes aus seinen Reihen - Bakunins,

eines nach Basel emigrierten Russen -, dessen Ungeduld dem
verdrängten, aber nicht innerlich überwundenen Gewaltdenken Tor und
Tür öffnete, so daß sich nun fortan dem Begriff des Anarchismus die
schlimmsten Bilder gesellten und jedermann sofort ein Gruseln
verspürte, wenn er allein das Wort «Anarchist» schon hörte. Es führt
nicht nur zu Exzessen der blutigen Gewalt, wenn dem Staat zu viel
gegeben wird, wie es der Nationalismus tat; es kommt zu ähnlichen
Katastrophen, wenn dem Staat zu wenig gegeben wird, wie es der
Anarchismus tat. Wir werden schon gut daran tun, uns hinter die fünfte
Barmer These zu stellen, die davon spricht, «daß der Staat nach
göttlicher Anordnung die Aufgabe hat,... unter Androhung und
Ausübung von Gewalt für Recht und Frieden zu sorgen». Nur meinen wir,
daß es ein verhängnisvoller Trugschluß ist, wenn man Gewalt mit Militär

identifiziert. Das Militär ist seinem Wesen nach der Inbegriff tötender

Gewalt. Wir aber müssen «Androhung und Ausübung von Gewalt»
doch im Lichte der ersten Barmer These verstehen, das heißt in dem

238



Sinne, daß auch die Gewaltanwendung, die wir bejahen, ein Bereich
ist, welcher der Herrschaft Jesu Christi nicht entzogen ist. Da nun
Jesus Christus allein der Herr aller Gewalten und der Herr über Leben
und Tod ist, würde die absichtliche, planvolle Tötung von Menschen
ein willkürlich angemaßter Vorgriff auf sein lefetes Urteil sein, ein
hybrider Eingriff in sein eigenstes Ressort, eine täuschende Vorwegnahme

des Jüngsten Gerichts. Wir haben demnach die staatliche
Gewaltanwendung zu bejahen mit Ausnahme derjenigen, die dem
Menschen das Leben nimmt. Insofern können wir den traditionellen
Weg der Erhebung der absoluten Gewaltlosigkeit zu einem
beherrschenden Prinzip nicht weitergehen.

c) Die weichste Stelle im herkömmlichen Pazifismus ist wohl die
zweifelhafte Stichhaltigkeit seiner verschiedenen theoretischen
Begründungen, seien es nun rationale, humanitäre, ethische, religiöse,
biologische, utilitaristische, ökonomische oder noch andere. Begründungen
sind ja nur dann sinnvoll, wenn sie überzeugen können, und zwar
zwingend. Dem rationalen Motiv, das den Pazifismus begründet, steht
ein genau so rationales gegenüber, das den Militarismus fordert. Und
nicht anders steht es mit den anderen Motivationen. Der Pazifismus ist
- trofe seinem erst etwa fünfzig Jahre alten Namen - seinem Wesen
nach so altwie der Militarismus. Und beide sind so altwie dieMensch-
heit. In ihnen spiegelt sich das dialektische Verhältnis von Frieden und
Krieg; das aber ist nichts anderes als das Problem der Menschheit als

ganzer und des Menschen als einzelnen. Sind doch Frieden und Krieg
nur die konkrete Anwendung von Leben und Tod auf das Verhältnis
vom Menschen zu seinem Mitmenschen. Pazifismus und Militarismus
bilden sich jeweils nach dem menschlichen Selbstverständnis, nach dem
Verständnis der Welt und des Daseins. Sie sind somit lefetlich axio-
matische Philosopheme: sie bedürfen keines Richtigkeitsbeweises und
sind daher auch grundsäfelich unwiderlegbar, einerlei, welchen Motivationen

sie entstammen. Walter Dignath
(Schluß folgt)

Weg zum Frieden*

Mit Erlaubnis des Verfassers bringen wir nachstehend einen Artikel von Lord
Bertrand Russell, dem berühmten englischen Mathematiker, der kürzlich in
«News Chronicle», London, veröffentlicht wurde. Es war hauptsächlich das
Verdienst Bertrand Russells, durch seine Initiative und sein hohes fachliches
Ansehen die nationale Isolierung der Wissenschafter durchbrochen zu haben. Er bot
die Wissenschafter verschiedener Länder des Ostens und des Westens zu gemeinsamer

Besprechung der durch die Atomgefahr geschaffenen neuen Weltlage auf.
(London, 1955, Pugwash, Neuschottland, 1957.) Insbesondere bemüht sich
Bertrand Russell, einen Weg zur Friedenssicherung zu weisen.

* Abdruck mit gütiger Erlaubnis der «News Chronicle», London.

239


	Neue Wege im Kampf für den Frieden - Vom älteren Pazifismus zum Dienst am Frieden heute. I., Welche Wege sind zu verlassen?

