
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 51 (1957)

Heft: 5

Artikel: Neue Wege für den Christen (Schluss) : Teil III, IV und V

Autor: Dignath, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


aus und zielt auf den Menschen. Der Menschensohn bringt, als die
Erfüllung jenes Danielgesichtes (Daniel 7), überall den Menschen zu
Ehren: gegen den Mammon und die Gewalt, gegen die Religion und
die Kirche, nicht zulefet auch gegen das Weltreich und sein Organ : den
Staat mit seinem Gottesanspruch.

Das Gleichnis vom barmherzigen Samariter ist in der Tat die
gewaltigste Predigt der Humanität. Es macht von Gott aus den Menschen
zum Menschen und zum heiligen Mittelpunkt des Gottesdienstes. Er
ist nicht von sich aus heilig, aber er ist es von Gott aus. Es mag eine
rein autonome Humanität geben, die arg entarten kann — immerhin
in den meisten Fällen doch besser ist als die Verachtung der Humanität!

— aber warum das Kind mit dem Bade ausschütten? Jedenfalls
haben Herder und Pestalozzi, aber auch Rousseau und Kant, auch
Goethe und Schiller, die Humanität nicht ohne Gott verstanden. Wohl
aber kann die theologische Verachtung der Humanität sehr leicht zu
wirklicher Gottlosigkeit führen. Von Gott aus ist der Mensch als
Mensch heilig. Wer das leugnet, hat keine Ahnung von Jesus. Wer
meint, um Gott allein zu dienen, den Menschen am Wege lassen zu
dürfen, schlägt Christus ins Gesicht.

Wie wäre nun also die Frage nach dem Nächsten beantwortet?
Sehr einfach und sehr großartig: Der Nächste ist der Mensch, und
zwar besonders, sobald er deiner Hilfe bedarf. Liegt nicht in dem
Begriff des Nächsten eine Verführung, wirklich nur an das Nächste zu
denken und das Ferne zu vernachlässigen? Gewiß. Aber es gehört zur
Paradoxie des Gleichnisses, daß es ja gerade den Ternsten zum Nächsten

macht. Denn der Mann am Wege ist ja dem Priester und dem
Leviten fern, weltenfern, jenseits der großen Kluft. Und doch der
Nächste vor Gott. Denn wie sagt Pestalozzi : «Gott ist die nächste
Beziehung des Menschen.» Weil aber der Mensch zu Gott gehört — gar
sehr auch nach der Meinung Pestalozzis —¦ so ist eben der Mensch als
solcher der Nächste, und zwar auch der «fernste», besonders, wenn er
Hilfe nötig hat, und er ist nach der eigenen Paradoxie und Polarität
des Evangeliums sogar betont nahe, näher als der «nahe». Die Liebe
des Evangeliums ist im höchsten Sinne das, was Nietzsche in
vermeintlichem Gegensatz zur christlichen Nächstenliebe als Fernstenliebe
preist. Aus Leonhard Ragaz, Die Gleichnisse Jesu.

Neue Wege für den Christen
(Schluß)

III.
Die neulutherische Theologie und Frömmigkeit mißverstand ihren

Luther in seinem theologischen Anliegen bei seiner Zwei-Reiche-Lehre
so gründlich, daß sie diese seine Lehre späterhin geradezu als Freibrief

130



für eine machiavellistische Politik und einen bedingungs- und skrupellosen

Untertanengehorsam ansah, da ja nur das private Christentum
noch Christus unterstand, während für das äußere, berufliche,
überhaupt politische Leben in der Welt dieser Herr als nicht zuständig galt.
Wer aber war nun der Herr dieses äußeren Feldes im Tun und Leben
der Christen?

Es ist nicht uninteressant, die Entwicklungslinie in bezug auf diese
Instanz zu verfolgen. Sie reicht vom «Deus absconditus» über den
Gott, der Eisen wachsen ließ und dessen Mantelsaum ein Bismarck so

gern ergreifen wollte, bis zum metaphysisch tiefverschleierten Gott
der modernen Geschichtstheologie, bis dann schließlich Friedrich
Naumann den Mut fand, es offen auszusprechen, daß die politische Moral
mit dem Christentum und mit Gott überhaupt nichts zu schaffen habe
und daß man das nun doch endlich nicht mehr behaupten möge.
Gleichwohl predigte Naumann die absolute Verpflichtung auch gerade
des Christen in seiner Eigenschaft als Bürger gegenüber dieser dunklen
Instanz staatlicher Eigengesefelichkeit und machte auf diese Weise die
Spaltung des Christenlebens zu einem festen politisch-christlichen
Programm.

Aber der Vaterlandstheologie war diese brutale Offenheit zu
anstößig, und sie erfand neue metaphysische Systeme, um die von
Jesus Christus grundsäfelich gelöste politische Ethik in ihrer machia-
vellistischen Ausprägung als eine christliche Notwendigkeit und Pflicht
von neuem zu verkündigen, wie es dann in grober Form in den Predigten

während des Ersten Weltkrieges und in verfeinerter Form seitdem
bis in die Gegenwart hinein bei uns und anderswo betrieben wurde
und betrieben wird. Wenn die 1. Barmer These endlich die Dinge beim
Namen nannte und hervorhob, daß es im Leben der Christen keine
Bereiche gebe, in denen sie nicht ihrem Herrn Jesus Christus zu gehorchen

hätten, so war damit das entscheidende Wort in dieser Sache

gefallen. Nun aber befinden wir uns vor der merkwürdigen Erscheinung,

daß die gegenwärtige christlich-abendländische Politik, die ja
doch in den alten Bahnen der Macht- und Blockpolitik fährt, erklärt,
daß sie diese Politik eben im Namen des Christentums, das heißt doch
im Namen Christi, tue und tun müsse — aus christlicher
Verantwortung, im Gehorsam gegen Christus müsse man beispielsweise die
Wiederaufrüstung bei uns betreiben. Als Hitler die Wehrpflicht
einführte, tat er es nicht im Namen des Christentums, auch nicht nach
außen hin. Aber die neuerliche Wiedereinführung der Wehrpflicht bei
uns in der Bundesrepublik steht ganz im Zeichen und unter dem
religiösen Anspruch, eine christliche Entscheidung und Maßnahme
zu sein.

Diese Konzeption christlicher Politik ist in ihrer neukarolingischen
Prägung zweifellos der klare Ausdruck katholischen politischen
Denkens. Die formelle Traditionsgebundenheit der meisten Protestanten
indes läßt sie das alles mitmachen. Man sagt sich, hier handelt die

131



Obrigkeit, der wir nach Rom. 13 zu gehorchen haben. Mußten wir
schon der Hitlerobrigkeit gemäß Rom. 13 gehorsam sein, um wieviel
mehr nun also einer christlichen Obrigkeit, wie wir sie jefet haben. Und
schließlich — man muß doch den Bolschewismus und Marxismus mit
allen Mitteln abwehren, das entspricht doch dem, daß Luther zu seiner
Zeit ja auch dem Kaiser zur Pflicht machte, gegen die Türken sich
militärisch zu sichern.

Wir sehen also, wie die Traditionsgebundenheit in diesem Punkte
darin besteht, daß sich der Christ im Blick auf seine politische
Verantwortung von seinem Gehorsam gegen Christus, wozu eben Feindesliebe

und Versöhnungsbereitschaft gehören, entbunden weiß. Das
bedeutet, daß statt der einen ganzen Welt, die Gott geliebt hat, ihrer
zwei zu beachten sind: eine, die zu verteidigen ist, und eine andere,
die abgewehrt, beziehungsweise vernichtet werden muß, eine lichte
Welt, das christliche Abendland mit dem geographischen Zentrum des
karolingischen Reiches, und eine düstre und furchtbare, die des
Marxismus, die des Ostens. Wir erkennen sofort, wie alt diese Konzeption
ist. Aber unsere schlichten Gemeindeglieder wie auch viele gebildete
Protestanten erkennen das nicht, sehen da nicht hindurch, ihre
Traditionsgebundenheit läßt sie sich beugen unter den obrigkeitlichen
Anspruch, der scheinbar mit Rom. 13 in Einklang steht. Dieser
Anspruch konkretisiert sich sinnenfällig und höchst aktuell in der
Wiedereinführung der allgemeinen Wehrpflicht bei uns. Die protestantischen
Landeskirchen kennen in ihrer Geschichte keine tatsächliche
Kriegsdienstverweigerung ihrer Glieder aus Gewissensgründen oder religiösen

Motiven, obgleich gemäß Luther und den Bekenntnisschriften eine
Kriegsdienstverweigerung grundsäfelich immer dann zur Christenpflicht

wird, wenn es sich nicht um einen Abwehrkrieg handelt, zu dem
der Christ einberufen wird. Das aber ist niemals akut geworden. Alle
Kriege wurden ja doch als gerechte ausgegeben, die der ausschließlichen

Verteidigung dienen würden, selbst — sogar für uns Deutsche
— der Zweite Weltkrieg. Die Obrigkeit behauptete es, und die Bürger,
die noch nicht vergessen hatten, Untertanen zu sein, glaubten es
ebenso, wie die preußischen Grenadiere es dem Alten Frife glaubten,
daß sie einen gerechten Krieg gegen Schlesien führten

Es gibt bei uns ein Sprichwort, das heißt: «Wenn man dem Teufel
den kleinen Finger reicht, so nimmt er die ganze Hand.» Die traditionelle

Auffassung lehnt den Krieg ab — mit Ausnahme des gerechten,
also des Verteidigungskrieges. Diese Ausnahme, zu der ein Ultima-
ratio-Denken führt, ist der «kleine Finger»; hierbei steht außer Zweifel,

daß die klassischen Verfechter dieses Gedankens — Augustin,
Thomas, Luther, Calvin — damit den Kriegen Einhalt gebieten wollten.

Aber reicht man dem Teufel den kleinen Finger, so nimmt er die
ganze Hand. Die Christen haben es nicht verhindern können, daß mit
diesem Etikett des Verteidigungskrieges bisher alle unsere
abendländischen Kriege versehen wurden. Unter diesem, für alle Beteiligten

132



dann ganz selbstverständlichen Zeichen des Abwehrkrieges — auch
dann, wenn er durchaus einen anderen Charakter besaß —, haben die
abendländischen Christen dann alle Raubkriege mitgemacht — mit
Feldgottesdiensten, Feldpredigern, ergreifenden Abendmahlsfeiern vor
der Schlacht und Dankeshymnen nach erlangtem Siege. «... So nimmt
er die ganze Hand!» Er hat sie genommen, und er nimmt sie immer;
denn es ist der Arge

Es ist noch gar nicht so lange her, da las ich in einem Informationsblatt

unserer «christlichen» Regierungspartei einen Aufsafe, in dem aus
Karl Barths Dogmatik die Stelle abgedruckt und kommentiert war, wo
er vom Kriege als der Ultima ratio spricht. Der Kommentar kam darauf
hinaus, daß gerade auch durch Karl Barths Dogmatik unsere
Aufrüstung gerechtfertigt werde. Es bewegte den Kommentator nicht im
geringsten, daß Karl Barth sich ausdrücklich gegen die westdeutsche
Aufrüstung ausgesprochen hat.

IV.
Im «Ratschlag des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland

zur gesefelichen Regelung des Schufees der Kriegsdienstverweigerer»
steht folgender Safe : «Wenn der Krieg unter den Christen heute mehr
als früher in Frage gestellt wird, so hat das seine Wurzel nicht in der
Übernahme eines allgemeinen Prinzipes der Gewaltlosigkeit, sondern
in einem neuen Ernstnehmen des Wortes Gottes. Die Differenzen über
die Stellung des Christen zum Kriege entstammen der auch innerhalb
der evangelischen Kirchen verschiedenen Auslegung dieses Wortes als
Gesefe und Evangelium» («Stimme der Gemeinde», 2/56, Sp. 48).
Machen wir uns nun klar, daß die neulutherische Konzeption von
Gesefe und Evangelium ihre innere Entsprechung in der traditionellen
Lehre von den beiden Regimenten besifet, die zur Doppelbürgerschaft
des Christen in zwei einander widersprechende Reiche führt und seine
Halbierung in die religiöse und in die politisch-weltliche Hälfte zeitigt,
was denn das Eindringen machiavellistischen Denkens in das politische
Tun der Christen freigibt, so sehen wir deutlich, wie diese christliche
Tradition geradewegs einer unkontrollierten und dann auch
unkontrollierbaren Autonomie des Politischen und einer Entartung des Staates

zum Eigengott den Weg geebnet hat. So erklärt es sich, daß keineswegs

vorwiegend Atheisten und Heiden, sondern christliche Menschen
die furchtbarsten Vernichtungsmittel herstellen und zur Anwendung
kommen lassen konnten. Naive und unkritische Traditionsbindung
wurde somit zum willkommenen Argument für die Dämonien der
Furcht und der Zerstörung. Die Christen hatten sich selber die Hände
und — was schlimmer ist — das Gewissen gebunden, indem sie glaubten,

sich in eine fromme Scheinwelt innerer Religiosität flüchten und
von dort aus immer neu die Rechtfertigung für ihre Teilnahme an der
Blut-und-Eisen-Praxis beziehen zu können. So wurde von ihnen die in
ihrer Ganzheit von Gott geliebte Welt preisgegeben an eine tödliche

133



Spaltung und Entzweiung, an den — Krieg. Dies war die Formel, auf
die man sich einigte: Unser bürgerliches Leben geben wir dem Staat,
er soll es regieren; aber unseren Glauben lassen wir uns nicht rauben,
den darf der Staat nicht antasten, das ist unsere heilige Privatsache.
So etwa legte man das Wort Christi aus : «Gebt dem Kaiser, was des
Kaisers ist und Gott, was Gottes ist !» Daraus ergab sich das Kriterium
für die Auslegung des anstößigen Apostelwortes: «Man muß Gott
mehr gehorchen als den Menschen.» Nun nämlich argumentierte man
so : Gott ist dann mehr zu gehorchen, wenn der Staat mir meinen Glauben

nehmen will; wenn der Staat die Freiheit des Glaubens und der
Kirche antastet, dann muß ich ihm widerstehen — in passiver Resistenz.
Aber auch nur dann. Für mein bürgerlich-politisches Verhalten aber
entfällt die Mahnung des Apostels.

Gegenüber dieser traditionellen Einstellung, die ja noch weithin
die Haltung der Bekennenden Kirche bestimmte, bedeutet es nun ein
ganz neues Offensein für Erkenntnis an der Schrift, wenn die erste
Barmer These erklärte, daß es keine Bereiche unseres Lebens gibt, über
die Christus nicht Herr wäre. Hier wird ganz klar die traditionelle
Spaltung des Menschen in den Christen einerseits und den Bürger
anderseits überwunden und aufgehoben, und zwar so radikal, daß
damit auch die politische Verantwortung des Christen, die herkömmlich

in einem unkritischen Patriotismus bestand, liquidiert wird, um
für einen ganz anderen Inhalt frei zu werden. Leider ist die
Theologische Erklärung von Barmen im deutschen Protestantismus als
ganzem in den lefeten Jahren mehr und mehr zur frommen Theorie geworden;

die hoffnungsvollen Ansäfee aus den Jahren 1946/1949 zur
Praktizierung sind erloschen, auch wenn beispielsweise in meiner Landeskirche

die Pfarramtskandidaten auf die Barmer Erklärung verpflichtet
werden. Um so ernster dringt ein kleiner Kreis in unserer Kirche darauf,

daß wir «Barmen», und insbesondere die erste These
ernstnehmen. Wenn es also nach Barmen I keine Bereiche gibt, die der
Herrschaft Christi entzogen sind, so kann das Kriterium für des Christen

Gehorsam oder Ungehorsam nicht mehr darin bestehen, ob der
Staat der Kirche und dem Glauben Freiheit läßt, so wichtig das auch
ist, sondern ob der Staat den Menschen Christ sein läßt, und zwar in
dem Sinne, daß er sein ganzes Leben einschließlich der bürgerlichen
Seite konkret und praktisch im Gehorsam gegen den Willen Gottes,
der in Christus offenbart ist, leben kann.

Nehmen wir einmal an, der Staat versäume es, für Leben, Frieden,
Freiheit und Gerechtigkeit zu sorgen, «dann muß» — sagt Lasserre —
«die Kirche — um ihrem Auftrag treu zu bleiben — ihren deutlichen
Protest anmelden, indem sie den Staat daran erinnert, da er der Diener
Gottes zum Wohle der Menschen ist und daß sein Auftrag keineswegs
darin besteht, der Menschen Unglück und Unordnung zu verschlimmern

Wenn der Staat sich nicht damit begnügt, die Ordnung Gottes

zu verlefeen, sondern darüber hinaus die Christen zwingen will,
134



selbst sich an dieser Verlefeung zu beteiligen, so müssen die Kirchen
und die Christen dieser Forderung respektvoll, aber offen ungehorsam
sein. Die Echtheit ihres Zeugnisses für Jesus Christus fordert diesen
Preis» (Der Krieg und das Evangelium, S. 159). Es geht also in dieser
neuen Sicht bei der politischen Verantwortung des Christen nicht mehr
nur um die Frage «Staat und Kirche», sondern um das viel umfassendere

Problem «Die Herrschaft Jesu Christi und die Politik» (H.
Gollwifeer).

Ich wüßte nun nichts Besseres, als daß ich hierzu einige in besonderer

Zuspifeung auf die Wehrfrage, die dieses Problem ja nur
aktualisiert und radikalisiert, verfaßte Leitsäfee unseres Freundes Jean
Lasserre (Vortrag in Vallecrosia 1956) mit seiner freundlichen
Genehmigung aus dem Französischen übersefee.

«Die christliche Ethik hat ihren Ausgangspunkt im Kreuze Christi.
Der Gehorsam, den sie beansprucht, findet seine tägliche Quelle in der
Rechtfertigung durch den Glauben und in der Wiedergeburt, die
dadurch hervorgerufen wird Diese Ethik ist die Antwort des
Glaubenden auf die Vergebung, die er empfangen hat, sie ist die fortgesefete

Darstellung des neuen Lebens, das Christus werden läßt in dem,
der an ihn glaubt...

Die christliche Ethik ist eine Ethik der Dankbarkeit. Ziel, Grund,
Inhalt und Maßstab ist für sie immer nur der Dank ; denn der
Christ lebt aus der Gnade Jesu Christi. Leben heißt für ihn, fröhlich
Gottes Wohltaten erzählen. Das kann er aber nicht, wenn er die
Geschöpfe Gottes vernichtet und die Gnade zerstört. Wer Gott dafür
dankbar sein will, daß er ihm das Leben geschenkt hat, kann seinem
Bruder nicht das Leben nehmen. Umgekehrt: Wer seinem Bruder das
Leben nimmt, beweist damit, wie undankbar er selber ist und wie
wenig er das Leben als Wohltat zu schäfeen weiß. Als Soldat kann
der Christ nicht mehr das Lob Gottes zur Darstellung bringen, sondern
nur Verbitterung und Gotteslästerung.

Die christliche Ethik ist eine Ethik des Sieges, sie gründet sich auf
den Glauben an die Auferstehung Christi; sie ist im täglichen Vollzug
die konkrete Darstellung dieses Glaubens an den Sieg Gottes. Es gibt
keinen christlichen Gehorsam ohne die freudige Proklamation, daß die
Sünde überwunden ist und daß es durch Christus für uns Ausweg
und Befreiung gibt für die verhängnisvollen Verkettungen des Bösen.
Zum Soldatendienst aber gehört wesensnotwendig die freudlose
Unterordnung unter das fluchbeladene Gesefe der Sünde, die Resignation
angesichts der Übermacht der Gewalt, die der Soldat für unvermeidlich
hält, und vor dem hybriden Spiel mit der Vergeltung. Damit stellt sich
der Soldat in den Triumph des Mars. Waffendienst leugnet jede Art
von Auferstehung. Der Christ kann durch seine Existenz als Soldat
faktisch nur bezeugen, daß es mit der Macht Christi nichts ist.

Die christliche Ethik ist gänzlich ausgerichtet auf die Wiederkunft
Jesu Christi; so ist sie also eine Ethik der Hoffnung. Es gibt keinen

135



christlichen Gehorsam ohne den fröhlichen Eifer, durch den die Hoffnung

immer begünstigt, eröffnet, verkündigt und ins Werk gesefet
wird Mit Vorbedacht einen Menschen töten, heißt, schon die
Gegenwart mit den von Menschen gefällten Urteilen als lefetgültig
ansehen. Da wird für den Menschen vom Menschen nichts mehr
erwartet. Wer tötet, nimmt den Vollzug des Urteils Gottes vorweg. Er
hält sich für einen der Gerichtsengel, die zur lefeten Ernte kommen,
und dadurch schon, daß er selber zum Vollstrecker der «Ernte» wird,
leugnet er, daß eines Tages Jesus Christus selber kommen wird, die
Ernte zu halten. Als Soldat hat der Christ nicht mehr die Möglichkeit,
die Frohe Botschaft zu verkündigen; seine Existenz als Soldat ist das
hoffnungslose Zeugnis dafür, daß der Retter nicht kommen wird.

Die christliche Ethik ist eine Ethik der Liebe. Wer um die Liebe
weiß, in welcher der Gott des Gekreuzigten uns geliebt hat, der kann
nicht anders, als daß er dem Nächsten die Barmherzigkeit zukommen
läßt, deren Gegenstand er selber gewesen ist. Es gibt keinen echten
christlichen Gehorsam ohne diese Sorge, wie Christi Nächstenliebe und
Vergebung auf die Brüder zurückgestrahlt werden möchte. Dort aber,
wo die Liebe verachtet wird, wo man sie zurückweist, mit Füßen tritt,
wo man sie leugnet und übersieht, gibt es kein Leben aus dem
Evangelium mehr. Das christliche Leben besteht dagegen gänzlich im
geduldigen Dienst der Versöhnung. Seinem ganzen Wesen nach kann
der Soldatendienst darin nicht zu Hause sein. Mit seiner Existenz als
Soldat kann der Christ nur bezeugen, daß die Liebe und also das
Evangelium ungeeignet und utopisch sind.

Darum umfaßt und gebietet die christliche Ethik die Verweigerung
des Militärdienstes.»

V.
Es wird Ihnen nicht entgangen sein, daß wir bei der Skizzierung

des traditionsgebundenen protestantischen Denkens von Positionen
ausgegangen sind, die aus lutherischen Ansäfeen — mit wenig
Verständnis für Luthers Anliegen selbst — entwickelt worden sind, und
daß wir es nun im Blick auf ein neues Ernstnehmen des biblischen
Zeugnisses mit Gedanken zu tun haben, die ihre legitime Wurzel in
Calvins Denken haben. Dabei übersehen wir keineswegs, daß gerade
Calvin noch mehr für die Rechtfertigung des Krieges übrig hatte als
Luther Aber nun liegen die Dinge doch so, daß Lasserre den Reformator

Calvin in der Weise wieder zu Ehren gebracht hat, daß er
— dem Zuge des reformatorischen Denkens Calvins folgend —
diejenigen Linien ausgezogen und diejenigen Konsequenzen gewagt hat,
die bei Calvin selber fehlen. Das entspricht durchaus der
Kardinalerkenntnis reformatorischer Einsicht, daß die Kirche semper refor-
manda ist. Das traditionelle Luthertum dagegen versteift sich — das
kennzeichnet unsere tragische protestantische Situation in Deutschland

— seit jeher auf die Allgemeingültigkeit und absolute Qualität

136



historischer Äußerungen und Entscheidungen aus der Lutherzeit, wobei

Ansäfee als Lösungen, Notbehelfe als Musterbeispiele, unfertige
oder fehlerhafte Konzeptionen und inkonsequente Verhaltensweisen
als Ausdruck tiefsinniger Glaubensrealistik gewertet werden.

Allerdings darf man nicht zu weit verallgemeinern. Lasserre ist nicht
Repräsentant calvinistischen Denkens von heute, das sich im allgemeinen

ja auch noch nicht entscheidend von seiner traditionellen
Kriegsbejahung distanziert hat. Anderseits gibt es namhafte Lutheraner
— wie zum Beispiel Eivind Berggrav, Ernst Wolf-Göttingen, Hans
Iwand und Hellmuth Gollwifeer — die versuchen, in ähnlicher Weise,
wie Lasserre Calvin gerecht wird, nun Luther gerecht zu werden. Als
Beispiel nur ein Wort von Ernst Wolf :

«Im deutschen Luthertum pflegt man heute (und nicht nur heute)
Luthers Schrift «Ob Kriegsleute im seligen Stande sein können» so zu
zitieren, als ob die Überschrift hieße «Daß Kriegsleute im seligen
Stande sein können». Die Voraussefeung für die Formulierung «ob»
und die Formulierung «daß» ist die Möglichkeit des Christen, positiv
vom Krieg reden zu können. Wenn Luther fragt, «ob Kriegsleute .»,
so bekundet er, daß er nicht ganz sicher ist, ob man positiv vom Krieg
reden kann. Er hat sich eine gewisse Sicherung verschafft durch die
mittelalterliche Theorie vom bellum justum. Diese Theorie ist unhaltbar.

Wir Lutheraner von heute sollten nun darin Luther nachfolgen,
daß wir die Unsicherheit der Frage «ob» radikalisieren. Wir sollten
wissen, daß der Krieg keine positive Möglichkeit für eine legitime
christliche Rede in Verkündigung und Seelsorge (und auch Theologie)
ist. Wir müssen alles vermeiden, das den Anschein weckt, als ob man
als Christ in einer Sache, die zur Sünde in der Welt gehört, als von
einer positiven Möglichkeit sprechen dürfe Für die Lutheraner und
für die lutherisch bestimmten Christen ist eine neue Position zu
gewinnen: Eine Position zwischen jener Ordnungstheologie, die
angeblich aus dem Worte Gottes stammt, und einer Situationsethik, die
sich nicht durch das Wort Gottes meint belehren lassen zu müssen.
Die Position, die zu gewinnen ist, muß neu nach dem Gebot Gottes
fragen, und sie muß das innerweltliche Handeln als ein diesem Gebot
verantwortliches und darum freies und darum gestaltendes und darum
ordnendes Tun des Menschen verstehen. Das heißt wir müssen uns
klar sein, daß gesellschaftliche, wirtschaftliche und politische Institutionen

keine «ewigen» Ordnungen, sondern Ordnungsversuche des Menschen

sind. An diesen Ordnungsversuchen hat sich der Christ in erster
Linie zu beteiligen, weil er als Christ frei ist von der Verführung durch
eigenes Interesse.»

Vielleicht ist es komplizierter, das Luthertum als den Calvinismus
von der geschichtlichen Traditionsschlacke zu befreien. Wie dem auch
sei — lefetlich geht es ja nicht um Luther und nicht um Calvin, sondern
um den heiligen Anspruch und gnädigen Zuspruch Jesu Christi,
wodurch allein Gott geehrt und dem Menschen geholfen werden kann

137



und worauf unsere ganze Existenz, einschließlich der politischen,
lobende Antwort zu sein hat. Hier ist das Kriterium, an dem unsere
Offenheit für neue Erkenntnis an der Schrift wachsen und an dem
alle traditionsgebundene und traditionsbedingte Frömmigkeit, wie
überhaupt alles traditionelle Denken, gemessen, beurteilt, erneuert
oder verworfen werden muß. Hier ist der «Boden» — sagt Kupisch —
«wo politische Entscheidungen zu Wagnissen des Glaubens werden.
Und um diese geht es immer, wenn es sich um unsere vom Evangelium
her gebotene Aufgabe in der Welt handelt. Es gibt nun einmal
politische Vorbilder und Entscheidungen, die ganz unmittelbar die Lebensbänder

der christlichen Gemeinde berühren. Deshalb erwächst die
Erkenntnis des Christen von seinen politischen Pflichten nicht aus
Seitentrieben am äußeren Zaun des Weinbergs Sie sind vielmehr Gehorsam

dem Evangelium gegenüber, weil es nun einmal keinen Bereich des
Lebens gibt, der von der Wirkungsmacht Jesu Christi ausgeschlossen
wäre... Denn wir fragen in allen unseren politischen Anliegen als
Christen ja lefetlich nach dem jeweiligen Ort der Kirche in dieser Welt:
daß sie in dieser sinkenden Zeit ihren Auftrag recht ausführe, daß ihr
Weg immer mehr menschwärts führe, wie ihr Herr ihr vorangegangen
ist.» Walter Dignath

Das Rassenproblem in einer sich wandelnden Welt

Beginnen wir wirklich die Zeichen der Zeit zu verstehen? Es fällt
uns Europäern begreiflicherweise nicht leicht, zuzugeben, daß wir im
Abstieg begriffen sind. War doch selbst noch die Weltbetrachtung des
Völkerbundes bis 1939 durchaus europäisch empfunden. Afrika oder
der Stille Ozean waren Kolonialgebiete, das heißt Machtbereiche
Europas. Probleme dieses Kolonialreiches waren, sozusagen, intern
europäisch zu regelnde Fragen. Man beriet sich in den europäischen Außenämtern

etwa, ob es zweckmäßig wäre, Deutschland seine frühere
Kolonie Tanganjika zurückzugeben oder Portugal zu zwingen, Angola
an eine andere europäische Macht abzutreten. Aber niemand dachte
im Ernst daran, daß eine Kolonie wie die Goldküste (Ghana)
wünschen könnte, ihre Selbständigkeit zu erlangen. Diesem patriarchalischen

Idyll der europäischen Völkerfamilie machte der Zweite Weltkrieg

ein Ende. Als sich die Vertreter der Völker in der Vollversammlung
der Vereinten Nationen von neuem zusammenfanden, zeigte es

sich, daß nicht nur ein Krieg, sondern auch eine Revolution über die
Welt gegangen war, und daß Europa im Parlament von über 60 Nationen

mit nur noch 9 Stimmen vertreten war. Lateinamerika allein
verfügte über eine mehr als doppelt so hohe Stimmenmacht, Asien
desgleichen. Europa wird also dauernd eine Minderheitsgruppe bilden.

138


	Neue Wege für den Christen (Schluss) : Teil III, IV und V

