Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 51 (1957)

Heft: 5

Artikel: Neue Wege fur den Christen (Schluss) : Teil lll, IV und V
Autor: Dignath, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140177

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

aus und zielt auf den Menschen. Der Menschensohn bringt, als die
Erfiillung jenes Danielgesichtes (Daniel 7), tiberall den Menschen zu
Ehren: gegen den Mammon und die Gewalt, gegen die Religion und
die Kirche, nicht zuletst auch gegen das Weltreich und sein Organ: den
Staat mit seinem Gottesanspruch.

Das Gleichnis vom barmherzigen Samariter ist in der Tat die ge-
waltigste Predigt der Humanitit. Es macht von Gott aus den Menschen
zum Menschen und zum heiligen Mittelpunkt des Gottesdienstes. Er
ist nicht von sich aus heilig, aber er ist es von Gott aus. Es mag eine
rein autonome Humanitit geben, die arg entarten kann — immerhin
in den meisten Fillen doch besser ist als die Verachtung der Humani-
tit! — aber warum das Kind mit dem Bade ausschiitten? Jedenfalls
haben Herder und Pestalozzi, aber auch Rousseau und Kant, auch
Goethe und Schiller, die Humanitit nicht ohne Gott verstanden. Wohl
aber kann die theologische Verachtung der Humanitit sehr leicht zu
wirklicher Gottlosigkeit fithren. Von Gott aus ist der Mensch als
Mensch heilig. Wer das leugnet, hat keine Ahnung von Jesus. Wer
meint, um Gott allein zu dienen, den Menschen am Wege lassen zu
diirfen, schlagt Christus ins Gesicht.

Wie wire nun also die Frage nach dem Nichsten beantwortet?
Sehr einfach und sehr groflartig: Der Nichste ist der Mensch, und
zwar besonders, sobald er deiner Hilfe bedarf. Liegt nicht in dem Be-
griff des Nichsten eine Verfithrung, wirklich nur an das Nichste zu
denken und das Ferne zu vernachlissigen? Gewifs. Aber es gehort zur
Paradoxie des Gleichnisses, dafl es ja gerade den Fernsten zum Nich-
sten macht. Denn der Mann am Wege ist ja dem Priester und dem
Leviten fern, weltenfern, jenseits der groflen Kluft. Und doch der
Nichste vor Gott. Denn wie sagt Pestalozzi: «Gott ist die nichste Be-
ziehung des Menschen.» Weil aber der Mensch zu Gott gehdrt — gar
sehr auch nach der Meinung Pestalozzis — so ist eben der Mensch als
solcher der Nichste, und zwar auch der «fernste», besonders, wenn er
Hilfe noétig hat, und er ist nach der eigenen Paradoxie und Polaritit
des Evangeliums sogar betont nahe, niher als der «nahe». Die Liebe
des Evangeliums ist im hochsten Sinne das, was Nietzsche in ver-
meintlichem Gegensatz zur christlichen Nichstenliebe als Fernstenliebe
preist. Aus Leonhard Ragaz, Die Gleichnisse Jesu.

Neue Wege fiir den Christen
(Schluf})

I1.

Die neulutherische Theologie und Frommigkeit mifdverstand ihren
Luther in seinem theologischen Anliegen bei seiner Zwei-Reiche-Lehre
so griindlich, daf} sie diese seine Lehre spiterhin geradezu als Freibrief

130



fiir eine machiavellistische Politik und einen bedingungs- und skrupel-
losen Untertanengehorsam ansah, da ja nur das private Christentum
noch Christus unterstand, wihrend fiir das duflere, berufliche, iber-
haupt politische Leben in der Welt dieser Herr als nicht zustindig galt.
Wer aber war nun der Herr dieses dufleren Feldes im Tun und Leben
der Christen?

Es ist nicht uninteressant, die Entwicklungslinie in bezug auf diese
Instanz zu verfolgen. Sie reicht vom «Deus absconditus» tiber den
Gott, der Eisen wachsen lief und dessen Mantelsaum ein Bismarck so
gern ergreifen wollte, bis zum metaphysisch tiefverschleierten Gott
der modernen Geschichtstheologie, bis dann schliefflich Friedrich Nau-
mann den Mut fand, es offen auszusprechen, daf die politische Moral
mit dem Christentum und mit Gott tiberhaupt nichts zu schaffen habe
und dafl man das nun doch endlich nicht mehr behaupten moge.
Gleichwohl predigte Naumann die absolute Verpflichtung auch gerade
des Christen in seiner Eigenschaft als Biirger gegeniiber dieser dunklen
Instanz staatlicher Eigengesetlichkeit und machte auf diese Weise die
Spaltung des Christenlebens zu einem festen politisch-christlichen
Programm.

Aber der Vaterlandstheologie war diese brutale Offenheit zu
anstoflig, und sie erfand neue metaphysische Systeme, um die von
Jesus Christus grundsislich geloste politische Ethik in ihrer machia-
vellistischen Ausprigung als eine christliche Notwendigkeit und Pflicht
von neuem zu verkiindigen, wie es dann in grober Form in den Predig-
ten wihrend des Ersten Weltkrieges und in verfeinerter Form seitdem
bis in die Gegenwart hinein bei uns und anderswo betrieben wurde
und betrieben wird. Wenn die 1. Barmer These endlich die Dinge beim
Namen nannte und hervorhob, dafl es im Leben der Christen keine
Bereiche gebe, in denen sie nicht ihrem Herrn Jesus Christus zu gehor-
chen hitten, so war damit das entscheidende Wort in dieser Sache
gefallen. Nun aber befinden wir uns vor der merkwiirdigen Erschei-
nung, dafy die gegenwirtige christlich-abendlindische Politik, die ja
doch in den alten Bahnen der Madht- und Blockpolitik fahrt, erklirt,
daf} sie diese Politik eben im Namen des Christentums, das heifit doch
im Namen Christi, tue und tun miisse — aus christlicher Verant-
wortung, im Gehorsam gegen Christus miisse man beispielsweise die
Wiederaufriistung bei uns betreiben. Als Hitler die Wehrpflicht ein-
fithrte, tat er es nicht im Namen des Christentums, auch nicht nach
auflen hin. Aber die neuerliche Wiedereinfithrung der Wehrpflicht bei
uns in der Bundesrepublik steht ganz im Zeichen und unter dem
religivsen Anspruch, eine christliche Entscheidung und Maf3nahme
ZU sein,

Diese Konzeption dhristlicher Politik ist in ihrer neukarolingischen
Prigung zweifellos der klare Ausdruck katholischen politischen Den-
kens. Die formelle Traditionsgebundenheit der meisten Protestanten
indes 1af3t sie das alles mitmachen. Man sagt sich, hier handelt die

131



Obrigkeit, der wir nach Rém. 13 zu gehorchen haben. Mufiten wir
schon der Hitlerobrigkeit gemifl Rém. 13 gehorsam sein, um wieviel
mehr nun also einer christlichen Obrigkeit, wie wir sie jetst haben. Und
schlieSlich — man muf} doch den Bolschewismus und Marxismus mit
allen Mitteln abwehren, das entspricht doch dem, daf} Luther zu seiner
Zeit ja auch dem Kaiser zur Pflicht machte, gegen die Tiirken sich
militirisch zu sichern.

Wir sehen also, wie die Traditionsgebundenheit in diesem Punkte
darin besteht, daf3 sich der Christ im Blick auf seine politische Verant-
wortung von seinem Gehorsam gegen Christus, wozu eben Feindes-
liebe und Versohnungsbereltschaft gehoren, entbunden weifl. Das
bedeutet, daf} statt der einen ganzen Welt, die Gott geliebt hat, ihrer
zwei zu beachten sind: eine, die zu verteldlgen ist, und eine andere,
die abgewehrt, bemehungswelse vernichtet werden muf, eine lichte
Welt, das christliche Abendland mit dem geographischen Zentrum des
karolmglschen Reiches, und eine diistre und furchtbare, die des Mar-
xismus, die des Ostens. Wir erkennen sofort, wie alt diese Konzeption
ist. Aber unsere schlichten Gememdegheder wie auch viele gebildete
Protestanten erkennen das nicht, sehen da nicht hindurch. lhre Tra-
ditionsgebundenheit lifit sie sich beugen unter den obrigkeitlichen
Anspruch, der scheinbar mit Rom. 13 in Einklang steht. Dieser An-
spruch konkretisiert sich sinnenfillig und hochst aktuell in der Wieder-
einfithrung der allgemeinen Wehrpflicht bei uns. Die protestantischen
Landeskirchen kennen in ihrer Geschichte keine tatsichliche Kriegs-
dienstverweigerung ihrer Glieder aus Gewissensgriinden oder religio-
sen Motiven, obgleich gemif} Luther und den Bekenntnisschriften eine
Kriegsdienstverweigerung grundsidglich immer dann zur Christen-
pflicht wird, wenn es sich nicht um einen Abwehrkrieg handelt, zu dem
der Christ einberufen wird. Das aber ist niemals akut geworden. Alle
Kriege wurden ja doch als gerechte ausgegeben, die der ausschlief3-
lichen Verteidigung dienen wiirden, selbst — sogar fiir uns Deutsche
— der Zweite Weltkrieg. Die Obrigkeit behauptete es, und die Biirger,
die noch nicht vergessen hatten, Untertanen zu sein, glaubten es
ebenso, wie die preuflischen Grenadiere es dem Alten Fris glaubten,
daf} sie einen gerechten Krieg gegen Schlesien fithrten . . .

Es gibt bei uns ein Sprichwort, das heift: «Wenn man dem Teufel
den kleinen Finger reicht, so nimmt er die ganze Hand.» Die traditio-
nelle Auffassung lehnt den Krieg ab — mit Ausnahme des gerechten,
also des Verteidigungskrieges. Diese Ausnahme, zu der ein Ultima-
ratio-Denken fiihrt, ist der «kleine Finger»; hierbei steht aufler Zwei-
fel, dafl die klassischen Verfechter dieses Gedankens — Augustin,
Thomas, Luther, Calvin — damit den Kriegen Einhalt gebieten woll-
ten. Aber reicht man dem Teufel den kleinen Finger, so nimmt er die
ganze Hand. Die Christen haben es nicht verhindern kénnen, daf3 mit
diesem Etikett des Verteidigungskrieges bisher alle unsere abend-
landischen Kriege versehen wurden. Unter diesem, fiir alle Beteiligten

132



dann ganz selbstverstindlichen Zeichen des Abwehrkrieges — auch
dann, wenn er durchaus einen anderen Charakter besaf! —, haben die
abendlindischen Christen dann alle Raubkriege mitgemacht — mit
Feldgottesdiensten, Feldpredigern, ergreifenden Abendmahlsfeiern vor
der Schlacht und Dankeshymnen nach erlangtem Siege. «. . . So nimmt
er die ganze Hand!» Er hat sie genommen, und er nimmt sie immer;
denn es ist der Arge. ..

Es ist noch gar nicht so lange her, da las ich in einem Informations-
blatt unserer «christlichen» Regierungspartei einen Aufsats, in dem aus
Karl Barths Dogmatik die Stelle abgedruckt und kommentiert war, wo
er vom Kriege als der Ultima ratio spricht. Der Kommentar kam darauf
hinaus, dafl gerade auch durch Karl Barths Dogmatik unsere Auf-
riistung gerechtfertigt werde. Es bewegte den Kommentator nicht im
geringsten, dafd Karl Barth sich ausdriicklich gegen die westdeutsche
Aufriistung ausgesprochen hat.

IV

Im «Ratschlag des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland
zur geseglichen Regelung des Schutses der Kriegsdienstverweigerer»
steht folgender Sas: «Wenn der Krieg unter den Christen heute mehr
als frither in Frage gestellt wird, so hat das seine Wurzel nicht in der
Ubernahme eines allgemeinen Prinzipes der Gewaltlosigkeit, sondern
in einem neuen Ernstnehmen des Wortes Gottes. Die Differenzen tiber
die Stellung des Christen zum Kriege entstammen der auch innerhalb
der evangelischen Kirchen verschiedenen Auslegung dieses Wortes als
Gesets und Evangelium» («Stimme der Gemeinde», 2/56, Sp. 48).
Machen wir uns nun klar, dafl die neulutherische Konzeption von
Gesets und Evangelium ihre innere Entsprechung in der traditionellen
Lehre von den beiden Regimenten besitst, die zur Doppelbiirgerschaft
des Christen in zwei einander widersprechende Reiche fiithrt und seine
Halbierung in die religiése und in die politisch-weltliche Hilfte zeitigt,
was denn das Eindringen machiavellistischen Denkens in das politische
Tun der Christen freigibt, so sehen wir deutlich, wie diese christliche
Tradition geradewegs einer unkontrollierten und dann auch unkon-
trollierbaren Autonomie des Politischen und einer Entartung des Staa-
tes zum FEigengott den Weg geebnet hat. So erklirt es sich, daf} keines-
wegs vorwiegend Atheisten und Heiden, sondern christliche Menschen
die furchtbarsten Vernichtungsmittel herstellen und zur Anwendung
kommen lassen konnten. Naive und unkritische Traditionsbindung
wurde somit zum willkommenen Argument fiir die Ddmonien der
Furcht und der Zerstérung. Die Christen hatten sich selber die Hinde
und — was schlimmer ist — das Gewissen gebunden, indem sie glaub-
ten, sich in eine fromme Scheinwelt innerer Religiositit fliichten und
von dort aus immer neu die Rechtfertigung fiir ihre Teilnahme an der
Blut-und-Eisen-Praxis beziehen zu kénnen. So wurde von ihnen die in
ihrer Ganzheit von Gott geliebte Welt preisgegeben an eine todliche

133



Spaltung und Entzweiung, an den — Krieg. Dies war die Formel, auf
die man sich einigte: Unser biirgerliches Leben geben wir dem Staat,
er soll es regieren; aber unseren Glauben lassen wir uns nicht rauben,
den darf der Staat nicht antasten, das ist unsere heilige Privatsache.
So etwa legte man das Wort Christi aus: «Gebt dem Kaiser, was des
Kaisers ist und Gott, was Gottes ist!» Daraus ergab sich das Kriterium
fir die Auslegung des anstofligen Apostelwortes: «Man mufi Gott
mehr gehorchen als den Menschen.» Nun ndmlich argumentierte man
s0: Gott ist dann mehr zu gehorchen, wenn der Staat mir meinen Glau-
ben nehmen will; wenn der Staat die Freiheit des Glaubens und der
Kirche antastet, dann muf$ ich ihm widerstehen — in passiver Resistenz.
Aber auch nur dann. Fiir mein biirgerlich-politisches Verhalten aber
entfillt die Mahnung des Apostels.

Gegeniiber dieser traditionellen Einstellung, die ja noch weithin
die Haltung der Bekennenden Kirche bestimmte, bedeutet es nun ein
ganz neues Offensein fir Erkenntnis an der Schrift, wenn die erste
Barmer These erklirte, daf} es keine Bereiche unseres Lebens gibt, tiber
die Christus nicht Herr wire. Hier wird ganz klar die traditionelle
Spaltung des Menschen in den Christen einerseits und den Biirger
anderseits itberwunden und aufgehoben, und zwar so radikal, daf3
damit auch die politische Verantwortung des Christen, die herkémm-
lich in einem unkritischen Patriotismus bestand, liquidiert wird, um
fir einen ganz anderen Inhalt frei zu werden. Leider ist die Theo-
logische Erklarung von Barmen im deutschen Protestantismus als gan-
zem in den letsten Jahren mehr und mehr zur frommen Theorie gewor-
den; die hoffnungsvollen Ansite aus den Jahren 1946/1949 zur Prak-
tizierung sind erloschen, auch wenn beispielsweise in meiner Landes-
kirche die Pfarramtskandidaten auf die Barmer Erkliarung verpflichtet
werden. Um so ernster dringt ein kleiner Kreis in unserer Kirche dar-
auf, dafl wir «Barmen», und insbesondere die erste These ernst-
nehmen. Wenn es also nach Barmen I keine Bereiche gibt, die der
Herrschaft Christi entzogen sind, so kann das Kriterium fiir des Chri-
sten Gehorsam oder Ungehorsam nicht mehr darin bestehen, ob der
Staat der Kirche und dem Glauben Freiheit 14f3t, so wichtig das auch
ist, sondern ob der Staat den Menschen Christ sein 1df3t, und zwar in
dem Sinne, daf$ er sein ganzes Leben einschliefllich der biirgerlichen
Seite konkret und praktisch im Gehorsam gegen den Willen Gottes,
der in Christus offenbart ist, leben kann.

Nehmen wir einmal an, der Staat versiume es, fiir Leben, Frieden,
Freiheit und Gerechtigkeit zu sorgen, «dann muf$» — sagt Lasserre —
«die Kirche — um ihrem Auftrag treu zu bleiben — ihren deutlichen
Protest anmelden, indem sie den Staat daran erinnert, da er der Diener
Gottes zum Wohle der Menschen ist und daf} sein Auftrag keineswegs
darin besteht, der Menschen Ungliidk und Unordnung zu verschlim-
mern ... Wenn der Staat sich nicht damit begniigt, die Ordnung Got-
tes zu verlegen, sondern dartiber hinaus die Christen zwingen will,

134



selbst sich an dieser Verleung zu beteiligen, so miissen die Kirchen
und die Christen dieser Forderung respektvoll, aber offen ungehorsam
sein. Die Echtheit ihres Zeugnisses fiir Jesus Christus fordert diesen
Preis» (Der Krieg und das Evangelium, S. 159). Es geht also in dieser
neuen Sicht bei der politischen Verantwortung des Christen nicht mehr
nur um die Frage «Staat und Kirche», sondern um das viel umfassen-
dere Problem «Die Herrschaft Jesu Christi und die Politik» (H. Goll-
witser).

Ich wiifSte nun nichts Besseres, als daf ich hierzu einige in beson-
derer Zuspitung auf die Wehrfrage, die dieses Problem ja nur aktu-
alisiert und radikalisiert, verfafite Leitsitse unseres Freundes Jean
Lasserre (Vortrag in Vallecrosia 1956) mit seiner freundlichen Geneh-
migung aus dem Franzdsischen iibersetse.

«Die christliche Ethik hat ihren Ausgangspunkt im Kreuze Christi.
Der Gehorsam, den sie beansprucht, findet seine tigliche Quelle in der
Rechtfertigung durch den Glauben und in der Wiedergeburt, die da-
durch hervorgerufen wird . .. Diese Ethik ist die Antwort des Glau-
benden auf die Vergebung, die er empfangen hat, sie ist die fortgesegte

. Darstellung des neuen Lebens, das Christus werden 136t in dem,
der an ihn glaubt . ..

Die christliche Ethik ist eine Ethik der Dankbarkeit. Ziel, Grund,
Inhalt und Maflstab ist fiir sie immer nur der Dank...; denn der
Christ lebt aus der Gnade Jesu Christi. Leben heifdt fiir ihn, frohlich
Gottes Wohltaten erzihlen. Das kann er aber nicht, wenn er die Ge-
schopfe Gottes vernichtet und die Gnade zerstort . .. Wer Gott dafiir
dankbar sein will, daf} er ihm das Leben geschenkt hat kann seinem
Bruder nicht das Leben nehmen. Umgekehrt Wer seinem Bruder das
Leben nimmt, beweist damit, wie undankbar er selber ist und wie
wenig er das 'Leben als Wohltat zu schiten weifs. Als Soldat kann
der Christ nicht mehr das Lob Gottes zur Darstellung bringen, sondern
nur Verbitterung und Gotteslisterung.

Die christliche Ethik ist eine Ethik des Saeges sie griindet sich auf
den Glauben an die Auferstehung Christi; sie ist im taglichen Vollzug
die konkrete Darstellung dieses Glaubens an den Sieg Gottes. Es gibt
keinen christlichen Gehorsam ohne die freudige Proklamation, daf} die
Siinde iiberwunden ist und daf3 es durch Christus fiir uns Ausweg
und Befreiung gibt fiir die verhdngnisvollen Verkettungen des Bosen.
Zum Soldatendienst aber gehort wesensnotwendig die freudlose Un-
terordnung unter das fluchbeladene Gesets der Siinde, die Resignation
angesichts der Ubermacht der Gewalt, die der Soldat fiir unvermeidlich
halt, und vor dem hybriden Spiel mit der Vergeltung. Damit stellt sich
der Soldat in den Triumph des Mars. Waffendienst leugnet jede Art
von Auferstehung. Der Christ kann durch seine Existenz als Soldat
faktisch nur bezeugen, dafy es mit der Macht Christi nichts ist.

Die christliche Ethik ist gianzlich ausgerichtet auf die Wiederkunft
Jesu Christi; so ist sie also eine Ethik der Hoffnung. Es gibt keinen

135



christlichen Gehorsam ohne den fréhlichen Eifer, durch den die Hoff-
nung immer begiinstigt, eroffnet, verkiindigt und ins Werk gesetst
wird . . . Mit Vorbedacht einen Menschen téten, heifdt, schon die Ge-
genwart mit den von Menschen gefillten Urteilen als legtgiiltig an-
sehen. Da wird fiir den Menschen vom Menschen nichts mehr er-
wartet. Wer totet, nimmt den Vollzug des Urteils Gottes vorweg. Er
hilt sich fiir einen der Gerichtsengel, die zur lesten Ernte kommen,
und dadurch schon, daf} er selber zum Vollstrecker der «Ernte» wird,
leugnet er, daf} eines Tages Jesus Christus selber kommen wird, die
Ernte zu halten. Als Soldat hat der Christ nicht mehr die Moglichkeit,
die Frohe Botschaft zu verkiindigen; seine Existenz als Soldat ist das
. hoffnungslose Zeugnis dafiir, daf} der Retter nicht kommen wird.

Die christliche Ethik ist eine Ethik der Liebe. Wer um die Liebe
weif3, in welcher der Gott des Gekreuzigten uns geliebt hat, der kann
nicht anders, als daf$ er dem Nichsten die Barmherzigkeit zukommen
1a3t, deren Gegenstand er selber gewesen ist. Es gibt keinen echten
christlichen Gehorsam ohne diese Sorge, wie Christi Nachstenliebe und
Vergebung auf die Briider zuriickgestrahlt werden méchte. Dort aber,
wo die Liebe verachtet wird, wo man sie zuriickweist, mit Fiiflen tritt,
wo man sie leugnet und iibersieht, gibt es kein Leben aus dem Evan-
gelium mehr. Das christliche Leben besteht dagegen ginzlich im ge-
duldigen Dienst der Verséhnung. Seinem ganzen Wesen nach kann
der Soldatendienst darin nicht zu Hause sein. Mit seiner Existenz als
Soldat kann der Christ nur bezeugen, daf$ die Liebe und also das Evan-
gelium ungeeignet und utopisch sind.

Darum umfaflt und gebietet die christliche Ethik die Verweige-
rung des Militirdienstes.»

V.

Es wird Thnen nicht entgangen sein, daf§ wir bei der Skizzierung
des traditionsgebundenen protestantischen Denkens von Positionen
ausgegangen sind, die aus lutherischen Ansiten — mit wenig Ver-
stindnis fiir Luthers Anliegen selbst — entwidkelt worden sind, und
dafl wir es nun im Blick auf ein neues Ernstnehmen des biblischen

Zeugnisses mit Gedanken zu tun haben, die ihre legitime Wurzel in
~ Calvins Denken haben. Dabei iibersehen wir keineswegs, daf} gerade
Calvin noch mehr fiir die Rechtfertigung des Krieges tibrig hatte als
Luther! Aber nun liegen die Dinge doch so, daf} Lasserre den Refor-
mator Calvin in der Weise wieder zu Ehren gebracht hat, daf} er
— dem Zuge des reformatorischen Denkens Calvins folgend — die-
jenigen Linien ausgezogen und diejenigen Konsequenzen gewagt hat,
die bei Calvin selber fehlen. Das entspricht durchaus der Kardinal-
erkenntnis reformatorischer Einsicht, daff die Kirche semper refor-
manda ist. Das traditionelle Luthertum dagegen versteift sich — das
kennzeichnet unsere tragische protestantische Situation in Deutsch-
land — seit jeher auf die Allgemeingiiltigkeit und absolute Qualitit

136



historischer Auflerungen und Entscheidungen aus der Lutherzeit, wo-
bei Ansite als Losungen, Notbehelfe als Musterbeispiele, unfertige
oder fehlerhafte Konzeptionen und inkonsequente Verhaltensweisen
als Ausdruck tiefsinniger Glaubensrealistik gewertet werden.

Allerdings darf man nicht zu weit verallgemeinern. Lasserre ist nicht
Reprisentant calvinistischen Denkens von heute, das sich im allgemei-
nen ja auch noch nicht entscheidend von seiner traditionellen Kriegs-
bejahung distanziert hat. Anderseits gibt es namhafte Lutheraner
— wie zum Beispiel Eivind Berggrav, Ernst Wolf-Goéttingen, Hans
Iwand und Hellmuth Gollwiser — die versuchen, in dhnlicher Weise,
wie Lasserre Calvin gerecht wird, nun Luther gerecht zu werden. Als
Beispiel nur ein Wort von Ernst Wolf:

«Im deutschen Luthertum pflegt man heute (und nicht nur heute)
Luthers Schrift «Ob Kriegsleute im seligen Stande sein konnen» so zu
zitieren, als ob die Uberschrift hiefle «Daf} Kriegsleute im seligen
Stande sein konnen». Die Voraussesung fiir die Formulierung «ob»
und die Formulierung «dafl» ist die Moglichkeit des Christen, positiv
vom Krieg reden zu konnen. Wenn Luther fragt, «ob Kriegsleute . . .»,
so bekundet er, daf3 er nicht ganz sicher ist, ob man positiv vom Krieg
reden kann. Er hat sich eine gewisse Sicherung verschafft durch die
mittelalterliche Theorie vom bellum justum. Diese Theorie ist unhalt-
bar. Wir Lutheraner von heute sollten nun darin Luther nachfolgen,
dafl wir die Unsicherheit der Frage «ob» radikalisieren. Wir sollten
wissen, dafy der Krieg keine positive Maoglichkeit fiir eine legitime
christliche Rede in Verkiindigung und Seelsorge (und auch Theologie)
ist. Wir miissen alles vermeiden, das den Anschein wedkt, als ob man
als Christ in einer Sache, die zur Siinde in der Welt gehort, als von
einer positiven Moglichkeit sprechen diirfe . . . Fiir die Lutheraner und
fir die lutherisch bestimmten Christen ... ist eine neue Position zu
gewinnen: Fine Position zwischen jener Ordnungstheologie, die an-
geblich aus dem Worte Gottes stammt, und einer Situationsethik, die
sich nicht durch das Wort Gottes meint belehren lassen zu miissen.
Die Position, die zu gewinnen ist, muf neu nach dem Gebot Gottes
fragen, und sie mufl das innerweltliche Handeln als ein diesem Gebot
verantwortliches und darum freies und darum gestaltendes und darum
ordnendes Tun des Menschen verstehen. Das heif$t wir miissen uns
klar sein, daf3 gesellschaftliche, wirtschaftliche und politische Institutio-
nen keine «ewigen» Ordnungen, sondern Ordnungsversuche des Men-
schen sind. An diesen Ordnungsversuchen hat sich der Christ in erster
Linie zu beteiligen, weil er als Christ frei ist von der Verfithrung durch
eigenes Interesse.»

Vielleicht ist es komplizierter, das Luthertum als den Calvinismus
von der geschichtlichen Traditionsschlacke zu befreien. Wie dem auch
sei — letstlich geht es ja nicht um Luther und nicht um Calvin, sondern
um den heiligen Anspruch und gnidigen Zuspruch Jesu Christi, wo-
durch allein Gott geehrt und dem Menschen geholfen werden kann

137



und worauf unsere ganze Existenz, einschliefllich der politischen, lo-
bende Antwort zu sein hat. Hier ist das Kriterium, an dem unsere
Offenheit fiir neue Erkenntnis an der Schrift wachsen und an dem
alle traditionsgebundene und traditionsbedingte Frommigkeit, wie
tiberhaupt alles traditionelle Denken, gemessen, beurteilt, erneuert
oder verworfen werden muf3. Hier ist der «Boden» — sagt Kupisch —
«wo politische Entscheidungen zu Wagnissen des Glaubens werden.
Und um diese geht es immer, wenn es sich um unsere vom Evangelium
“her gebotene Aufgabe in der Welt handelt. Es gibt nun einmal poli-
tische Vorbilder und Entscheidungen, die ganz unmittelbar die Lebens-
biander der christlichen Gemeinde berithren. Deshalb erwichst die Er-
kenntnis des Christen von seinen politischen Pflichten nicht aus Seiten-
trieben am dufleren Zaun des Weinbergs . . . Sie sind vielmehr Gehor-
sam dem Evangelium gegeniiber, weil es nun einmal keinen Bereich des
Lebens gibt, der von der Wirkungsmacht Jesu Christi ausgeschlossen
wiére ... Denn wir fragen in allen unseren politischen Anliegen als
Christen ja letstlich nach dem jeweiligen Ort der Kirche in dieser Welt:
dafl sie in dieser sinkenden Zeit ihren Auftrag recht ausfiihre, daf3 ihr
Weg immer mehr menschwirts fithre, wie ihr Herr ihr vorangegangen

ist.» Walter Dignath

Das Rassenproblem in einer sich wandelnden Welt

Beginnen wir wirklich die Zeichen der Zeit zu verstehen? Es fallt
uns Europidern begreiflicherweise nicht leicht, zuzugeben, daf! wir im
Abstieg begriffen sind. War doch selbst noch die Weltbetrachtung des
Vilkerbundes bis 1939 durchaus europiisch empfunden. Afrika oder
der Stille Ozean waren Kolonialgebiete, das heifst Machtbereiche Eu-
ropas. Probleme dieses Kolonialreiches waren, sozusagen, intern euro-
péisch zu regelnde Fragen. Man beriet sich in den europiischen Auflen-
imtern etwa, ob es zweckmiflig wire, Deutschland seine frithere Ko-
lonie Tanganjika zuritickzugeben oder Portugal zu zwingen, Angola
an eine andere europdische Macht abzutreten. Aber niemand dachte
im Ernst daran, daf$ eine Kolonie wie die Goldkiiste (Ghana) wiin-
schen konnte, ihre Selbstindigkeit zu erlangen. Diesem patriarchali-
schen Idyll der europiischen Volkerfamilie machte der Zweite Welt-
krieg ein Ende. Als sich die Vertreter der Volker in der Vollversamm-
lung der Vereinten Nationen von neuem zusammenfanden, zeigte es
sich, dafS nicht nur ein Krieg, sondern auch eine Revolution tiber die
Welt gegangen war, und daf3 Europa im Parlament von iiber 60 Natio-
nen mit nur noch 9 Stimmen vertreten war. Lateinamerika allein ver-
figte tiber eine mehr als doppelt so hohe Stimmenmacht, Asien des-
gleichen. Europa wird also dauernd eine Minderheitsgruppe bilden.

138



	Neue Wege für den Christen (Schluss) : Teil III, IV und V

