Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 51 (1957)

Heft: 4

Artikel: Weltheiligung und Weltliberwindung bei Berdiajew : "Ich bin ein
glaubiger Freidenker" (Berdiajew)

Autor: Daniel / Berdiajew

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140172

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ablauf der Weltgeschichte ist. Jetst handelt der Christ, der sich als
Biirger dieser beiden Reiche versteht, nach verschiedenen ethischen
Normen, jetst dient er zwei Herren, jetst geht die Spaltung in politische
Moral und dhristliche Moral mitten durch ihn hindurch.

Walter Dignath
(Fortsesung folgt.)

Weltheiligung und Weltitberwindung bei Berdiajew

«Ich bin ein gliubiger Freidenker.» Berdiajew.

Berdiajews «Philosophische Autobiographie», die 1953 unter dem
Titel «Selbsterkenntnis» im Holle-Verlag in Baden-Baden herauskam,
darf auch heute, vier Jahre nach ihrem Erscheinen, noch das Interesse
in Anspruch nehmen, das wir sonst nur Neuerscheinungen zuzuwen-
den pflegen.

Wenn wir angesichts dieses Werkes, das uns nicht nur den ganzen
Ertrag der denkerischen Arbeit Berdiajews iibermittelt, sondern uns
durch eine Reihe hochst aufschlufireicher Lingsschnitte auch den
Werdegang dieses Denkens aufzuzeigen unternimmt, uns fragen,
worin letstlich die geschichtliche Leistung Berdiajews bestehe, so ist
es wohl nicht iibertrieben zu sagen, Berdiajew habe — wie kein an-
derer neben ihm in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts — dazu bei-
getragen, die biirgerliche Phase des Christentums in ihrer doppelten
Erscheinungsform — als Orthodoxie wie als Pietismus — zur Auf-
l6sung zu bringen. Diese Leistung war Berdiajew moglich, weil er mit
wahrhaft einzigartiger Aufgeschlossenheit, Leidenschaft und Konse-
quenz sowohl Marx wie Nietzsche, Tolstoj wie Dostojewskij mit der
altrussischen Gliubigkeit zu konfrontieren wagte, um sie in einer
lebendigen Synthese fiir die Gegenwart fruchtbar zu machen.

Berdiajew, 1874 in Kiew geboren, war 26jihrig, als um die Jahr-
hundertwende die erste Welle eines tieferen Nietzsche-Verstindnisses
tiber Europa ging. Fiir Berdiajew erhob sich vor allem die Frage, wie
es moglich war, daf} ein so echter Wahrheitssucher wie Nietzsche zum
Atheisten und Christentumsverichter werden konnte. Mit dieser Frage
stief} Berdiajew auf die heillos-biirgerliche Entartung des Christentums.
Er ging dem Problem eigens in einer Schrift nach, die, zwischen 1912
und 1916 geschrieben, als das Hauptwerk der ersten Schaffensperiode
Berdiajews bezeichnet werden kann. Die Schrift erschien zuerst rus-
~sisch, 1927 auch im Deutschen und trigt hier den Titel «Vom Sinn
des Schaffens. Versuch einer Rechtfertigung des Menschen.» Das
Buch stellt die kithne These auf: Nietzsche ist der zwar verlorene,
aber gerade in seiner Verlorenheit echte Sohn des christlichen Hauses;
die Offenbarung in Jesu Christo ist nur das halbe Christentum, die

104



andere, ebenso wichtige, ja genau besehen wichtigere Hilfte besteht
in der Rechtfertigung des Menschen durch seine eigene Schopfertat.
Nicht nur Gott offenbart sich, auch der Mensch muf3 sich offenbaren.
Gott erwartet die Offenbarung vom Menschen. Sie steht bis heute aus.
Weil Nietzsche dieses Schopfertum, diese Genialitit im Christentum
nicht sah, deshalb ging er listernd beiseite: «Nietzsche hat wie noch
keiner vor ihm die schopferische Berufung des Menschen gespiirt. Er
fluchte den Guten und Gerechten, weil sie die Schaffenden hassen.
Nietzsches Qual miissen wir teilen, sie ist durch und durch religios»
— s0 lesen wir im «Sinn des Schaffens». Und an einer anderen Stelle:
«Die Frage nach dem religiésen Sinn des Schaffens ist bisher noch nie
erhoben worden ... Das religidse Problem des Schépfertums ist das
Problem von einem anderen Wege religioser Erfahrung . . . Die schop-
ferische Ekstase ist eine Erschiitterung des ganzen Wesens des Men-
schen, der Ausgang in eine andere Welt... Seinem religios-kosmi-
schen Sinne nach ist das Schaffen von gleicher Kraft und gleichem
Wert wie die Erlésung . .. Die Siinde geht in Flammen auf, und eine
andere, hohere Natur leuchtet hindurch. Die Erfahrung der schépfe-
rischen Uberwindung der Welt ist eine qualitativ andere als die Er-
fahrung der asketischen Weltiiberwindung. Es ist nicht eine Erfah-
rung des Gehorsams, sondern eine Erfahrung des Wagnisses.»

Um was es hiebei im Letzten geht, verraten uns folgende Sitze
der Autobiographie: «Recht eigentlich hat mich immer die Frage be-
unruhigt: Wie tiberwindet man die Niedergeschlagenheit und findet
den Ubergang zum Aufschwung? Gewdohnlich sagt man uns, auf das
Erlebnis der Siindhaftigkeit und der Unwiirdigkeit folge die Erleuch-
tung durch die Gnade. Nun, die Gnade kommt von Gott, von oben
her . .. Meine Frage geht dahin, ob die Gnadenkraft, die die Siinden-
bedriicktheit tiberwindet, nicht auch. vom Menschen her erfolgen
kann, Kann nicht der Mensch sich selber rechifertigen?» Eine ver-
dammt ketserische Frage, wie man zugeben wird! Berdiajew glaubt,
die Antwort geben zu konnen: «Mittels der Erfahrung des Schopfer-
tums 1ifit sich Niedergedriicktheit, Gespaltenheit, Knechtung tiber-
winden.» Man kann das Ungeheuerliche dieser Berdiajewschen Be-
hauptung nur mit dem religiosen Bruch am Beginn des sechzehnten
Jahrhunderts vergleichen. Ein zweiter Luther hat hier noch einmal
den Priester eliminiert. Die Gnade von oben her, die Gottesgnade,
konnte der Priester zu verwalten und zu vermitteln vorgeben; wie aber
will er sich in die Gnade der eigenen Schépfertitigkeit des Menschen
einschalten? Berdiajew spricht es offen aus: Meine Lehre ist antikleri-
kal. Er greift das biirgerliche Christentum an seinem zentralsten Nerv
an, wenn er in einer Schrift «Das Reich des Caesar und das Reich des
Geistes» (Holle-Verlag, 1951) sagt: «Die Hauptursache der Krisis des
Christentums sowie der Krisis der Gesellschaft und des Glaubens-
niedergangs ist die Auffassung des Christentums als einer Religion der
Erlosung. Auf dem Boden eines solchen Bewuf3tseins ist eine Losung

105



des Problems der Beziehungen zwischen Gesellschaft und Einzel-
menschen nicht méglich.» Zur Verdeutlichung mégen noch einige
Zitate angefiigt werden: «Das altchristliche Bewuf$tsein ist zum Siech-
tum verurteilt, weil es heute nicht mehr jene Heiligkeit gibt, die im
jungen Christentum rege war ... Der neue Mensch wird in Qualen
geboren; er durchmifit Abgriinde, von denen die alte Heiligkeit nichts
gewuf3t hat. Wir stehen vor einer neuen Erkenntnis des Verhiltnisses
von Heiligkeit und Genialitit, von Erlésung und Schoépfertat.» «Der
Sohn Gottes wurde Mensch, nicht Engel, der Mensch ist zu konig-
lichem, schépferischem Tun in der Welt, zur Fortsetzung der Schop-
fung berufen. Das Absterben des schépferischen Geistes in der Kirche
ist das Ergebnis des Uberwiegens der engelhaften Hierarchie tiber die
gottmenschliche Hierarchie. Der Klerikalismus ist eben die Herrschaft
des engelhaften Prinzips in der Welt an Stelle des menschlichen Prin-
zips. Das Priestertum ist engelhafter, nicht menschlicher Natur und
kann darum nicht schopferisch-aktiv in der Welt sein . . .» .

Die ganze abgriindige Kiithnheit der Berdiajewschen Lehre vom
Schopfertum enthiillt sich uns in einigen Sitzen: «Der Mensch ist
mebr als Kreatur. Die groflen christlichen Mystiker enthiillten die
Gottheit des Menschen. Der Mensch ist der Gottlich-Andere, der
Gottlich-Geliebte, von dem die Erwiderung der Liebe erwartet wird.
Der Mensch ist die andere Person des gottlichen Mysteriums.»

Hat sich Berdiajew mit dieser Lehre vom Gottmenschentum nicht ver-
stiegen? Er ahnt die Gefahr, die hier am Wege lauert. Und so unter-
scheidet er mit grofler Schirfe, dhnlich wie Dostojewskij, den «Gott-
menschen» vom «Menschgott». Zwischen beiden besteht ein quali-
tativer Unterschied. Es gibt auch zweierlei Geist: der eine, der falsche,
stiirzt sich in die Kultur und schafft die Welt um, indem er sie mit
einem Nets von Technik und Organisation iiberzieht. Dieser Zivili-
sationsweg ist nach Berdiajew — er nennt ihn auch den Weg der Ob-
jektivierung — ein Fehlweg. Berdiajew gelangt hier zu Gedanken-
gingen, die sich nahe mit denjenigen Martin Bubers begegnen: Der
Geist mufl sich zwar objektivieren, das heifst in der Geschichte ent-
falten, aber er inkarniert sich real, existenziell nur in der menschlichen
Person, welche allein in den briiderlichen Beziehungen von Mensch
zu Mensch, nicht in der objektivierten Gesellschaft, im Staat, in der
Geschichte der Vélker — Leben ergreifen kann.» Berdiajew verneint
die Existenz eines objektiven Geistes: «Wenn man einen objektiven
Geist annimmt, wie etwa Hegel, dann gelangt man zur Tyrannei des
Allgemeinen tiber das Individuelle, zu totalitiren Systemen ... Die
Geschichte ist die Tragodie des Geistes. Der subjektive schopferische
Geist kann sich nicht in seinen historischen Objektivierungen wieder
erkennen. Man kann den heiligen Franziskus nicht in der Objekt-
vierung des Franziskanertums wiedererkennen, so wie man auch Lu-
ther im Protestantismus und Marx im Marxismus nicht wiedererken-
nen kann.» «Die Objektivierung» — so lesen wir in «Geist und Wirk-

106



lichkeit» — «die Objektivierung in der Geschichte und in der Kultur
ist das grofle Werk des aktiven schopferischen Geistes, zugleich aber
seine grofle Niederlage. Daraus soll nicht gefolgert werden, dafl der
Geist auf jede Objektivierung verzichten soll, wohl aber, dafl die Welt
ein Ende, die Geschichte einen Abschluf3 haben mufi, daf3 die objek-
tive Welt verschwinden muf3, um der existenziellen Welt, der Welt
der Freiheit Platz zu machen. Jenes schopferische Feuer, woran man
das Genie erkennt, hat immer danach verlangt, die Welt der Deter-
miniertheit zu verbrennen, um fiir eine Welt der Freiheit Raum zu
schaffen.» In der Schrift «Das Ich und die Welt der Objekte», eben-
falls im Holle-Verlag erschienen, heifit es: «Die Welt der Objektivie-
rung ist eine gefallene Welt, eine verzauberte Welt, eine Welt der
Erscheinnugen, nicht aber eine Welt existierender Wesen. Objekti-
vierung ist Entfremdung und Verlust der Gemeinschaft, ist Entstehung
von Gesellschaft und Allgemeinem, von Reich des Kaisers anstatt
Reich Gottes.»

Auch die Religion als soziale Erscheinung ist «Objektivierung»
und erst recht nattirlich alle Theologie. «Der Sinn des religiésen Le-
bens liegt im Durchbruch, der tiber das Reich der Objektivierung, des
- Gesetzes, der Notwendigkeit von Gesellschaft und Natur hinaus-
fithrt.» Noch viel folgenschwerer als bei der Religion ist die «Objekti-
vierung» in der Politik. Im «Sinn des Schaffens», Seite 294 fI., heifit es:
«Alle grundlegenden Elemente der Gesellschaftsbildung sind tro der
Evolution, der sie im Lauf der Geschichte ausgesetst sind, alt. Jeder
Staat, jedes Recht, jede Wirtschaft ist ihrem Wesen nach alt, gehort
dem Reich des Gesetses an, ist der Notwendigkeit untertan, verharrt
in religiéser Hinsicht immer noch im Alten Testament und im Heiden-
tum. Die 6konomisch-staatlich-rechtliche Gesellschaft, gleichviel ob sie
konservativ, liberal oder revolutionir, feudal, birgerlich oder sozia-
listisch sein mag, ist immer eine Gesellschaft aus Notwendigkeit, nicht
aber aus Freiheit, ist immer Anpassung, nicht Schépfertum, ist immer
alte Gesellschaft ... Das Schopfertum der neuen ,Stadt” kann nicht
auf den alten Flementen des Gesellschaftslebens, auf Elementen, die
noch der vorschépferischen Weltepoche angehdren, auferbaut wer-
den ... Das Schopfertum erschafft einen neuen Menschen und einen
neuen Kosmos, eine neue Gemeinschaft von Mensch zu Mensch und
zwischen Mensch und Kosmos. Das Schopfertum zerstort aber nichts
mechanisch, duflerlich, schemenhaft... Der Weg der schopferischen
Gesellschaft setst ein anderes Bewuf3tsein, eine andere Willensrichtung
voraus.» Der Mensch sollte segensreiche Energie ausstrahlen (Nietz-
sche: «Aus Betenden miissen wir Segnende werden»), statt dessen
«wird der Mensch zum Morder, zum Simann des Todes. Er totet,
um ein Leben zu schaffen, in dem weniger Angst herrschen soll. Der
Mensch totet aus Angst.» Im «Reich des Caesar» heiflt es: «Das
Schreckliche des Menschenlebens liegt darin, dafy das Gute mit Hilfe
des Bosen verwirklicht wird, Wahrheit mit Hilfe der Liige, Freiheit

107



mit Hilfe der Gewalt. Um der Verwirklichung eines guten Zieles
willen werden die grofiten Greuel veriibt. Das hangt vor allem mit dem
Problem der Zeit zusammen, mit der Auffassung der Gegenwart
nicht als eines Zieles in sich, sondern als eines Mittels fir die Zu-
kunft, die niemals kommt!» Das Problem ist offenbar nicht zu Ende
gedacht, denn Berdiajew fiihlt sich veranlafit, abschwachend hinzu-
zufiigen: «Gewalt und Zwang sind zuldssig nur, um das Bése in
Schranken zu halten, nur, um die Schwachen zu schiigen. Und das
darf nur gegen boswillige () Ausbeutung, gegen aggressive (!) Raub-
kriege geschehen.» Bisweilen hat er das Bése im Bourgeoisismus er-
kannt, und dann gelingt ihm eine so groflartige Gegentiberstellung
wie die der beiden Symbole (in «Geist und Wirklichkeit», Seite 184):
«Das Reich des geistverlassenen Bourgeoisismus steht unter dem Zei-
chen des Geldes. Das Geld ist Kraft und Macht einer Welt, die sich
vom Geiste, das heif3t von der Freiheit, vom Sinn, vom schépferischen
Akte und von der Liebe abgesondert hat. Es gibt zwei Symbole, das
Symbol des Brotes und das Symbol des Geldes und zwei Mysterien,
das Mysterium des Brotes oder das eucharistische Mysterium und
das Mysterium des Geldes oder das satanische Mysterium. Wir
stehen vor der Aufgabe, die Macht des Geldes zu stiirzen und die
Herrschaft des Brotes aufzurichten.»

Woundert es einen, daf3 der auf die eschatologische Losung der
Dinge ausgehende Berdiajew der geschichtlichen Erscheinung der So-
wijetunion gegeniiber eine unsichere Haltung einnimmt? Er weif8 nur
zu gut: «Man kann nicht auf das Erléschen der Qualen warten, die
“der Schwache vom Starken zu erdulden hat. Man muf den Schwa-
chen durch Mafinahmen stiigen, die die Struktur der Gesellschaft
indern.» Er weifl nur zu gut: Der Verlorene Sohn mufl die Ver-
lorenheit schmedken, wenn er der Siif3e der Heimkehr und des Vater-
hauses innewerden will: «Ich erkannte die absolute Unvermeidlich-
keit fiir Ruffland, durch die Erfahrung des Bolschewismus hindurch-
zugehen.» Und so ist er denn ein Gegner Moskaus von besonderer
Art; mit den Arthur Késtler und Genossen hat er nichts gemein. Er
will weder angstvoll vor Moskau stehen bleiben noch dngstlich um
Moskau herum, sondern durch Moskau bindurch iiber Moskau bin-
aus. Seine Revolution geht in tieferen Schichten als den politischen
und gesellschaftlichen vor sich. Er will den Neuen Himmel auf der
Neuen Erde, den Neuen Menschen.

Berdiajew hat uns keine abgerundete «Iehre» hinterlassen; es ist
ein Leichtes, ihm Widerspriiche und Liicken nachzuweisen. Aber ge-
rade darin erweist sich die Echtheit seines Philosophierens: er blieb
der Wirklichkeit in ihrer Briichigkeit auf der Spur, und er hat mit
einer vorbildlichen Wahrhaftigkeit die wenn auch noch so schaurige
Wirklichkeit in seinem Bilde wiedergegeben. Im Grunde ist er wie
Nietzsche ein grofler Aphoristiker gewesen. Und so hat es seine Be-

108



rechtigung, daf} hier am Schluf} eine Anzahl Ausspriiche unverbunden
nebeneinander stehen und dem einen oder anderen Leser vielleicht
mehr sagen als die gelehrteste abstrakte Abhandlung. Daniel

*

Der Glaube an den Menschen ist eine der Ausdrucksformen des
Glaubens an Gott und an das Géttliche.

Der Mensch ist ein Wesen, das ganz und gar von der Natur und
der Gesellschaft, von der Welt und dem Staat abhinge, wenn es keinen
Gott gibe.

Ich bin iiber das tiefe Ungliick des Menschen heftiger bestiirzt als
iiber seinen Siindenfall. Das Gefallensein der Welt bedeutet nicht nur
deren Stindhaftigkeit, sondern reicht tiefer. Im Leben der Welt liegt
eine tiefe Ungerechtigkeit beschlossen. Das ist das grundlose Leiden.

Der Mensch vollzieht unaufhorlich Akte eschatologischen Charak-
ters. Mit jedem moralischen Akte — sei es ein Akt der Liebe, der
Barmherzigkeit oder des Opfers — setzt das Ende derjenigen Welt
ein, in der Haf}, Grausamkeit, Eigennuts herrschen. Auch mit jedem
Akt der Erkenntnis tritt der Mensch aus der Welt der Objektivierung
heraus, in eine andere Welt iiber. Gott ist eine befreiende, durchliif-
tende und verklirende Madht, nicht ein strafendes, Vergeltung iiben-
des und vergewaltigendes Fatum. Das Eschatologische ereignet sich
‘also nicht erst dann, sondern immer zugleich auch jet und hier.

Das Reich Gottes ist nicht nur ein abzuwartendes, sondern auch
ein zu erschaffendes.

Der Mensch muf$ durch das Kulturschaffen und die Zivilisation
hindurch. Doch das ist nur ein symbolisches Schaffen, das nur zeichen-
gebend fiir die reale Verklirung ist. Realistisches Schaffen wire eine
Verklirung der Welt, das Ende dieser Welt, das Entstehen eines neuen
Himmels und einer neuen Erde. Der schopferische Akt ist ein eschato-
logischer Akt, er ist dem Weltende zugewandt.

Die zweite Ankunft Christi in Kraft und Glorie hingt vom schép-
ferischen Akt des Menschen ab.

Personliche Revolution, die es bisher in der Welt nicht gab, wiirde
gleichbedeutend sein mit der Niederwerfung der Macht der Objekti-
vierung, Zerstorung der Naturnotwendigkeiten, Befreiung der Subjekt-
person, Durchbruch in eine andere Welt, die Welt des Geistes.

Albert Schweiter, teilweise auch Blumhardt und Ragaz standen mir
nahe. Eschatologie war fiir mich damit verbunden, daf} mir alles zer-
brechlich erschien, daf} die Menschen vom Tode bedroht waren, daf3
alles in der Geschichte verginglich war und tiber dem Abgrund hing.
Auch in meinem personlichen Leben war ich geneigt, Katastrophen zu
erwarten, noch mehr aber im historischen Leben der Vilker. Ich habe
langst schon Geschichtskatastrophen vorausgesagt.

Die Christen haben das Bése im Namen des Gehorsams so lange

109



ertragen, bis andere — Nichtchristen — gegen das Bose revoltierten
und ihre Revolte dann freilich auch auf das Christentum ausdehnten.

Vielleicht ist der Atheismus nichts anderes als ein dialektisches
Moment im Prozef} der Reinigung des Gottesbewufitseins.

Der Verlorene Sohn, wenn er zum Vater zuriickkehrt, wird die
christliche Wiedergeburt herbeifithren. Wenn eine solche Wiedergeburt
moglich ist, wird sie nicht mit der Bewahrung alter Seelen vor Ver-
suchungen und Priiffungen ihren Anfang nehmen, sondern mit der
Zukehr neuer Seelen, die durch Versuchungen und Priifungen hin-
durchgegangen sind. ‘

Die Verwirklichung der Gesellschaft setst auch soziale Zwangsakte
voraus, aber briderliche Gemeinsamkeit, Kommunitit, entsteht aus
Freiheit. :

Christentum ist Personalismus. Damit ist der geistige Hauptkampf
meines Lebens verbunden. Ich bin Verfechter der Personlichkeit, die
sich gegen die Macht des Allgemeinen erhebt. Hierin ist das Pathos
meines Lebens zu erblicken.

Personalismus ist unversohnliche Verneinung der kapitalistischen
Ordnung. Personalismus ist Negierung der Klassengesellschaft, ist For-
derung einer klassenlosen Gesellschaft.

(Aus den angefithrten Werken Berdiajews.)

Karl Barth — «Es geht ums Leben»
Aus «Stimme der Gemeinde», 1. Mai 1957

Hier die Stellungnahme des bekannten Basler Theologen Karl Barth
zur Erklirung der 18 deutschen Atomphysiker:

Der Appell von Dr. Albert Schweitzer an die Méinner der Wissen-
schaft, sie mochten der Menschheit tiber die Vorbereitungen zum
Atomkrieg «die Wahrheit sagen», ist nicht ungehdrt geblieben. Die
Physiker als die in dieser Sache zustindigen Fachleute — zuletzt 18
angesehene deutsche Vertreter dieser Wissenschaft — haben uns die
Wahrheit, wie sie sich ihnen auf Grund ihrer Erkenntnis darstellt, ge-
schaffen. Ich fasse zusammen: :

1. Was man heute «kleine» oder «taktische» Atombomben nennt,
sind Waffen, deren Wirkung der 1945 auf Hiroshima abgeworfenen
dhnlich ist.

2. Es gibt keine technischen Maoglichkeiten, grofde Bevolkerungs-
teile vor der ausrottenden Wirkung der «grofien» Wasserstoffbombe,
aber auch vor jenen «kleinen» Waffen sicher zu schiitzen.

3. Ein Weitergehen der sogenannten «Atomversuche» wird in ab-
110



	Weltheiligung und Weltüberwindung bei Berdiajew : "Ich bin ein gläubiger Freidenker" (Berdiajew)

