
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 51 (1957)

Heft: 4

Artikel: Weltheiligung und Weltüberwindung bei Berdiajew : "Ich bin ein
gläubiger Freidenker" (Berdiajew)

Autor: Daniel / Berdiajew

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140172

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ablauf der Weltgeschichte ist. Jefet handelt der Christ, der sich als
Bürger dieser beiden Reiche versteht, nach verschiedenen ethischen
Normen, jefet dient er zwei Herren, jefet geht die Spaltung in politische
Moral und christliche Moral mitten durch ihn hindurch.

Walter Dignath
(Fortsetjung folgt.)

Weltheiligung und Weltüberwindung bei Berdiajew

«Ich bin ein gläubiger Freidenker.» Berdiajew.

Berdiajews «Philosophische Autobiographie», die 1953 unter dem
Titel «Selbsterkenntnis» im Holle-Verlag in Baden-Baden herauskam,
darf auch heute, vier Jahre nach ihrem Erscheinen, noch das Interesse
in Anspruch nehmen, das wir sonst nur Neuerscheinungen zuzuwenden

pflegen.
Wenn wir angesichts dieses Werkes, das uns nicht nur den ganzen

Ertrag der denkerischen Arbeit Berdiajews übermittelt, sondern uns
durch eine Reihe höchst aufschlußreicher Längsschnitte auch den
Werdegang dieses Denkens aufzuzeigen unternimmt, uns fragen,
worin lefetlich die geschichtliche Leistung Berdiajews bestehe, so ist
es wohl nicht übertrieben zu sagen, Berdiajew habe — wie kein
anderer neben ihm in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts — dazu
beigetragen, die bürgerliche Phase des Christentums in ihrer doppelten
Erscheinungsform — als Orthodoxie wie als Pietismus — zur
Auflösung zu bringen. Diese Leistung war Berdiajew möglich, weil er mit
wahrhaft einzigartiger Aufgeschlossenheit, Leidenschaft und Konsequenz

sowohl Marx wie Nietzsche, Tolstoj wie Dostojewskij mit der
altrussischen Gläubigkeit zu konfrontieren wagte, um sie in einer
lebendigen Synthese für die Gegenwart fruchtbar zu machen.

Berdiajew, 1874 in Kiew geboren, war 26jährig, als um die
Jahrhundertwende die erste Welle eines tieferen Nietzsche-Verständnisses
über Europa ging. Für Berdiajew erhob sich vor allem die Frage, wie
es möglich war, daß ein so echter Wahrheitssucher wie Nietzsche zum
Atheisten und Christentumsverächter werden konnte. Mit dieser Frage
stieß Berdiajew auf die heillos-bürgerliche Entartung des Christentums.
Er ging dem Problem eigens in einer Schrift nach, die, zwischen 1912
und 1916 geschrieben, als das Hauptwerk der ersten Schaffensperiode
Berdiajews bezeichnet werden kann. Die Schrift erschien zuerst
russisch, 1927 auch im Deutschen und trägt hier den Titel «Vom Sinn
des Schaffens. Versuch einer Rechtfertigung des Menschen.» Das
Buch stellt die kühne These auf: Nietzsche ist der zwar verlorene,
aber gerade in seiner Verlorenheit echte Sohn des christlichen Hauses;
die Offenbarung in Jesu Christo ist nur das halbe Christentum, die

104



andere, ebenso wichtige, ja genau besehen wichtigere Hälfte besteht
in der Rechtfertigung des Menschen durch seine eigene Schöpfertat.
Nicht nur Gott offenbart sich, auch der Mensch muß sich offenbaren.
Gott erwartet die Offenbarung vom Menschen. Sie steht bis heute aus.
Weil Nietzsche dieses Schöpfertum, diese Genialität im Christentum
nicht sah, deshalb ging er lästernd beiseite : «Nietzsche hat wie noch
keiner vor ihm die schöpferische Berufung des Menschen gespürt. Er
fluchte den Guten und Gerechten, weil sie die Schaffenden hassen.
Nietzsches Qual müssen wir teilen, sie ist durch und durch religiös»
- so lesen wir im «Sinn des Schaffens». Und an einer anderen Stelle:
«Die Frage nach dem religiösen Sinn des Schaffens ist bisher noch nie
erhoben worden Das religiöse Problem des Schöpfertums ist das
Problem von einem anderen Wege religiöser Erfahrung Die
schöpferische Ekstase ist eine Erschütterung des ganzen Wesens des
Menschen, der Ausgang in eine andere Welt. Seinem religiös-kosmischen

Sinne nach ist das Schaffen von gleicher Kraft und gleichem
Wert wie die Erlösung Die Sünde geht in Flammen auf, und eine
andere, höhere Natur leuchtet hindurch. Die Erfahrung der schöpferischen

Überwindung der Welt ist eine qualitativ andere als die
Erfahrung der asketischen Weltüberwindung. Es ist nicht eine Erfahrung

des Gehorsams, sondern eine Erfahrung des Wagnisses.»
Um was es hiebei im Letzten geht, verraten uns folgende Sätze

der Autobiographie: «Recht eigentlich hat mich immer die Frage
beunruhigt: Wie überwindet man die Niedergeschlagenheit und findet
den Übergang zum Aufschwung? Gewöhnlich sagt man uns, auf das
Erlebnis der Sündhaftigkeit und der Unwürdigkeit folge die Erleuchtung

durch die Gnade. Nun, die Gnade kommt von Gott, von oben
her. Meine Frage geht dahin, ob die Gnadenkraft, die die
Sündenbedrücktheit überwindet, nicht auch vom Menschen her erfolgen
kann. Kann nicht der Mensch sich selber rechtfertigen?» Eine
verdammt kefeerische Frage, wie man zugeben wird! Berdiajew glaubt,
die Antwort geben zu können: «Mittels der Erfahrung des Schöpfertums

läßt sich Niedergedrücktheit, Gespaltenheit, Knechtung
überwinden.» Man kann das Ungeheuerliche dieser Berdiajewschen
Behauptung nur mit dem religiösen Bruch am Beginn des sechzehnten
Jahrhunderts vergleichen. Ein zweiter Luther hat hier noch einmal
den Priester eliminiert. Die Gnade von oben her, die Gottesgnade,
konnte der Priester zu verwalten und zu vermitteln vorgeben; wie aber
will er sich in die Gnade der eigenen Schöpfertätigkeit des Menschen
einschalten? Berdiajew spricht es offen aus: Meine Lehre ist antiklerikal.

Er greift das bürgerliche Christentum an seinem zentralsten Nerv
an, wenn er in einer Schrift «Das Reich des Caesar und das Reich des
Geistes» (Holle-Verlag, 1951) sagt: «Die Hauptursache der Krisis des
Christentums sowie der Krisis der Gesellschaft und des
Glaubensniedergangs ist die Auffassung des Christentums als einer Religion der
Erlösung. Auf dem Boden eines solchen Bewußtseins ist eine Lösung

105



des Problems der Beziehungen zwischen Gesellschaft und
Einzelmenschen nicht möglich.» Zur Verdeutlichung mögen noch einige
Zitate angefügt werden : «Das altchristliche Bewußtsein ist zum Siechtum

verurteilt, weil es heute nicht mehr jene Heiligkeit gibt, die im
jungen Christentum rege war. Der neue Mensch wird in Qualen
geboren; er durchmißt Abgründe, von denen die alte Heiligkeit nichts
gewußt hat. Wir stehen vor einer neuen Erkenntnis des Verhältnisses
von Heiligkeit und Genialität, von Erlösung und Schöpfertat.» «Der
Sohn Gottes wurde Mensch, nicht Engel, der Mensch ist zu
königlichem, schöpferischem Tun in der Welt, zur Fortsetzung der Schöpfung

berufen. Das Absterben des schöpferischen Geistes in der Kirche
ist das Ergebnis des überwiegens der engelhaften Hierarchie über die
gottmenschliche Hierarchie. Der Klerikalismus ist eben die Herrschaft
des engelhaften Prinzips in der Welt an Stelle des menschlichen Prinzips.

Das Priestertum ist engelhafter, nicht menschlicher Natur und
kann darum nicht schöpferisch-aktiv in der Welt sein ...»

Die ganze abgründige Kühnheit der Berdiajewschen Lehre vom
Schöpfertum enthüllt sich uns in einigen Sätzen: «Der Mensch ist
mehr als Kreatur. Die großen christlichen Mystiker enthüllten die
Gottheit des Menschen. Der Mensch ist der Göttlich-Andere, der
Göttlich-Geliebte, von dem die Erwiderung der Liebe erwartet wird.
Der Mensch ist die andere Person des göttlichen Mysteriums.»

Hat sich Berdiajew mit dieser Lehre vom Gottmenschentum nicht
verstiegen? Er ahnt die Gefahr, die hier am Wege lauert. Und so
unterscheidet er mit großer Schärfe, ähnlich wie Dostojewskij, den
«Gottmenschen» vom «Menschgott». Zwischen beiden besteht ein
qualitativer Unterschied. Es gibt auch zweierlei Geist : der eine, der falsche,
stürzt sich in die Kultur und schafft die Welt um, indem er sie mit
einem Nefe von Technik und Organisation überzieht. Dieser
Zivilisationsweg ist nach Berdiajew —¦ er nennt ihn auch den Weg der
Objektivierung — ein Fehlweg. Berdiajew gelangt hier zu Gedankengängen,

die sich nahe mit denjenigen Martin Bubers begegnen: Der
Geist muß sich zwar objektivieren, das heißt in der Geschichte
entfalten, aber er inkarniert sich real, existenziell nur in der menschlichen
Person, welche allein in den brüderlichen Beziehungen von Mensch
zu Mensch, nicht in der objektivierten Gesellschaft, im Staat, in der
Geschichte der Völker — Leben ergreifen kann.» Berdiajew verneint
die Existenz eines objektiven Geistes: «Wenn man einen objektiven
Geist annimmt, wie etwa Hegel, dann gelangt man zur Tyrannei des
Allgemeinen über das Individuelle, zu totalitären Systemen Die
Geschichte ist die Tragödie des Geistes. Der subjektive schöpferische
Geist kann sich nicht in seinen historischen Objektivierungen wieder
erkennen. Man kann den heiligen Franziskus nicht in der Objektivierung

des Franziskanertums wiedererkennen, so wie man auch
Luther im Protestantismus und Marx im Marxismus nicht wiedererkennen

kann.» «Die Objektivierung» — so lesen wir in «Geist und Wirk-
106



lichkeit» — «die Objektivierung in der Geschichte und in der Kultur
ist das große Werk des aktiven schöpferischen Geistes, zugleich aber
seine große Niederlage. Daraus soll nicht gefolgert werden, daß der
Geist auf jede Objektivierung verzichten soll, wohl aber, daß die Welt
ein Ende, die Geschichte einen Abschluß haben muß, daß die objektive

Welt verschwinden muß, um der existenziellen Welt, der Welt
der Freiheit Platz zu machen. Jenes schöpferische Feuer, woran man
das Genie erkennt, hat immer danach verlangt, die Weit der
Determiniertheit zu verbrennen, um für eine Welt der Freiheit Raum zu
schaffen.» In der Schrift «Das Ich und die Welt der Objekte», ebenfalls

im Holle-Verlag erschienen, heißt es: «Die Welt der Objektivierung

ist eine gefallene Welt, eine verzauberte Welt, eine Welt der
Erscheinnugen, nicht aber eine Welt existierender Wesen. Objektivierung

ist Entfremdung und Verlust der Gemeinschaft, ist Entstehung
von Gesellschaft und Allgemeinem, von Reich des Kaisers anstatt
Reich Gottes.»

Auch die Religion als soziale Erscheinung ist «Objektivierung»
und erst recht natürlich alle Theologie. «Der Sinn des religiösen
Lebens liegt im Durchbruch, der über das Reich der Objektivierung, des

Gesetzes, der Notwendigkeit von Gesellschaft und Natur hinausführt.»

Noch viel folgenschwerer als bei der Religion ist die «Objektivierung»

in der Politik. Im «Sinn des Schaffens», Seite 294 ff., heißt es :

«Alle grundlegenden Elemente der Gesellschaftsbildung sind trofe der
Evolution, der sie im Lauf der Geschichte ausgesefet sind, alt. Jeder
Staat, jedes Recht, jede Wirtschaft ist ihrem Wesen nach alt, gehört
dem Reich des Gesefees an, ist der Notwendigkeit Untertan, verharrt
in religiöser Hinsicht immer noch im Alten Testament und im Heidentum.

Die ökonomisch-staatlich-rechtliche Gesellschaft, gleichviel ob sie
konservativ, liberal oder revolutionär, feudal, bürgerlich oder
sozialistisch sein mag, ist immer eine Gesellschaft aus Notwendigkeit, nicht
aber aus Freiheit, ist immer Anpassung, nicht Schöpfertum, ist immer
alte Gesellschaft. Das Schöpfertum der neuen ,Stadtf kann nicht
auf den alten Elementen des Gesellschaftslebens, auf Elementen, die
noch der vorschöpferischen Weltepoche angehören, auferbaut werden

Das Schöpfertum erschafft einen neuen Menschen und einen
neuen Kosmos, eine neue Gemeinschaft von Mensch zu Mensch und
zwischen Mensch und Kosmos. Das Schöpfertum zerstört aber nichts
mechanisch, äußerlich, schemenhaft. Der Weg der schöpferischen
Gesellschaft sefet ein anderes Bewußtsein, eine andere Willensrichtung
voraus.» Der Mensch sollte segensreiche Energie ausstrahlen (Nietzsche:

«Aus Betenden müssen wir Segnende werden»), statt dessen
«wird der Mensch zum Mörder, zum Sämann des Todes. Er tötet,
um ein Leben zu schaffen, in dem weniger Angst herrschen soll. Der
Mensch tötet aus Angst.» Im «Reich des Caesar» heißt es: «Das
Schreckliche des Menschenlebens liegt darin, daß das Gute mit Hilfe
des Bösen verwirklicht wird, Wahrheit mit Hilfe der Lüge, Freiheit

107



mit Hilfe der Gewalt. Um der Verwirklichung eines guten Zieles
willen werden die größten Greuel verübt. Das hängt vor allem mit dem
Problem der Zeit zusammen, mit der Auffassung der Gegenwart
nicht als eines Zieles in sich, sondern als eines Mittels für die
Zukunft, die niemals kommt!» Das Problem ist offenbar nicht zu Ende

gedacht, denn Berdiajew fühlt sich veranlaßt, abschwächend
hinzuzufügen: «Gewalt und Zwang sind zulässig nur, um das Böse in
Schranken zu halten, nur, um die Schwachen zu schüfeen. Und das

darf nur gegen böswillige Ausbeutung, gegen aggressive
Raubkriege geschehen.» Bisweilen hat er das Böse im Bourgeoisismus
erkannt, und dann gelingt ihm eine so großartige Gegenüberstellung
wie die der beiden Symbole (in «Geist und Wirklichkeit», Seite 184) :

«Das Reich des geistverlassenen Bourgeoisismus steht unter dem
Zeichen des Geldes. Das Geld ist Kraft und Macht einer Welt, die sich

vom Geiste, das heißt von der Freiheit, vom Sinn, vom schöpferischen
Akte und von der Liebe abgesondert hat. Es gibt zwei Symbole, das

Symbol des Brotes und das Symbol des Geldes und zwei Mysterien,
das Mysterium des Brotes oder das eucharistische Mysterium und
das Mysterium des Geldes oder das satanische Mysterium. Wir
stehen vor der Aufgabe, die Macht des Geldes zu stürzen und die
Herrschaft des Brotes aufzurichten.»

Wundert es einen, daß der auf die eschatologische Lösung der
Dinge ausgehende Berdiajew der geschichtlichen Erscheinung der
Sowjetunion gegenüber eine unsichere Haltung einnimmt? Er weiß nur
zu gut: «Man kann nicht auf das Erlöschen der Qualen warten, die
der Schwache vom Starken zu erdulden hat. Man muß den Schwachen

durch Maßnahmen stüfeen, die die Struktur der Gesellschaft
ändern.» Er weiß nur zu gut: Der Verlorene Sohn muß die
Verlorenheit schmecken, wenn er der Süße der Heimkehr und des
Vaterhauses innewerden will: «Ich erkannte die absolute Unvermeidlichkeit

für Rußland, durch die Erfahrung des Bolschewismus
hindurchzugehen.» Und so ist er denn ein Gegner Moskaus von besonderer
Art; mit den Arthur Köstler und Genossen hat er nichts gemein. Er
will weder angstvoll vor Moskau stehen bleiben noch ängstlich um
Moskau herum, sondern durch Moskau hindurch über Moskau
hinaus. Seine Revolution geht in tieferen Schichten als den politischen
und gesellschaftlichen vor sich. Er will den Neuen Himmel auf der
Neuen Erde, den Neuen Menschen.

Berdiajew hat uns keine abgerundete «Lehre» hinterlassen; es ist
ein Leichtes, ihm Widersprüche und Lücken nachzuweisen. Aber
gerade darin erweist sich die Echtheit seines Philosophierens: er blieb
der Wirklichkeit in ihrer Brüchigkeit auf der Spur, und er hat mit
einer vorbildlichen Wahrhaftigkeit die wenn auch noch so schaurige
Wirklichkeit in seinem Bilde wiedergegeben. Im Grunde ist er wie
Nietzsche ein großer Aphoristiker gewesen. Und so hat es seine Be-

108



rechtigung, daß hier am Schluß eine Anzahl Aussprüche unverbunden
nebeneinander stehen und dem einen oder anderen Leser vielleicht
mehr sagen als die gelehrteste abstrakte Abhandlung. Daniel

Der Glaube an den Menschen ist eine der Ausdrucksformen des
Glaubens an Gott und an das Göttliche.

Der Mensch ist ein Wesen, das ganz und gar von der Natur und
der Gesellschaft, von der Welt und dem Staat abhinge, wenn es keinen
Gott gäbe.

Ich bin über das tiefe Unglück des Menschen heftiger bestürzt als

über seinen Sündenfall. Das Gefallensein der Welt bedeutet nicht nur
deren Sündhaftigkeit, sondern reicht tiefer. Im Leben der Welt liegt
eine tiefe Ungerechtigkeit beschlossen. Das ist das grundlose Leiden.

Der Mensch vollzieht unaufhörlich Akte eschatologischen Charakters.

Mit jedem moralischen Akte — sei es ein Akt der Liebe, der
Barmherzigkeit oder des Opfers — setzt das Ende derjenigen Welt
ein, in der Haß, Grausamkeit, Eigennufe herrschen. Auch mit jedem
Akt der Erkenntnis tritt der Mensch aus der Welt der Objektivierung
heraus, in eine andere Welt über. Gott ist eine befreiende, durchlüftende

und verklärende Macht, nicht ein strafendes, Vergeltung übendes

und vergewaltigendes Fatum. Das Eschatologische ereignet sich
also nicht erst dann, sondern immer zugleich auch jefet und hier.

Das Reich Gottes ist nicht nur ein abzuwartendes, sondern auch
ein zu erschaffendes.

Der Mensch muß durch das Kulturschaffen und die Zivilisation
hindurch. Doch das ist nur ein symbolisches Schaffen, das nur zeichengebend

für die reale Verklärung ist. Realistisches Schaffen wäre eine
Verklärung der Welt, das Ende dieser Welt, das Entstehen eines neuen
Himmels und einer neuen Erde. Der schöpferische Akt ist ein eschato-
logischer Akt, er ist dem Weltende zugewandt.

Die zweite Ankunft Christi in Kraft und Glorie hängt vom
schöpferischen Akt des Menschen ab.

Persönliche Revolution, die es bisher in der Welt nicht gab, würde
gleichbedeutend sein mit der Niederwerfung der Macht der Objektivierung,

Zerstörung der Naturnotwendigkeiten, Befreiung der Subjektperson,

Durchbruch in eine andere Welt, die Welt des Geistes.
Albert Schweifeer, teilweise auch Blumhardt und Ragaz standen mir

nahe. Eschatologie war für mich damit verbunden, daß mir alles
zerbrechlich erschien, daß die Menschen vom Tode bedroht waren, daß
alles in der Geschichte vergänglich war und über dem Abgrund hing.
Auch in meinem persönlichen Leben war ich geneigt, Katastrophen zu
erwarten, noch mehr aber im historischen Leben der Völker. Ich habe
längst schon Geschichtskatastrophen vorausgesagt.

Die Christen haben das Böse im Namen des Gehorsams so lange

109



ertragen, bis andere — Nichtchristen — gegen das Böse revoltierten
und ihre Revolte dann freilich auch auf das Christentum ausdehnten.

Vielleicht ist der Atheismus nichts anderes als ein dialektisches
Moment im Prozeß der Reinigung des Gottesbewußtseins.

Der Verlorene Sohn, wenn er zum Vater zurückkehrt, wird die
christliche Wiedergeburt herbeiführen. Wenn eine solche Wiedergeburt
möglich ist, wird sie nicht mit der Bewahrung alter Seelen vor
Versuchungen und Prüfungen ihren Anfang nehmen, sondern mit der
Zukehr neuer Seelen, die durch Versuchungen und Prüfungen
hindurchgegangen sind.

Die Verwirklichung der Gesellschaft sefet auch soziale Zwangsakte
voraus, aber brüderliche Gemeinsamkeit, Kommunität, entsteht aus
Freiheit.

Christentum ist Personalismus. Damit ist der geistige Hauptkampf
meines Lebens verbunden. Ich bin Verfechter der Persönlichkeit, die
sich gegen die Macht des Allgemeinen erhebt. Hierin ist das Pathos
meines Lebens zu erblicken.

Personalismus ist unversöhnliche Verneinung der kapitalistischen
Ordnung. Personalismus ist Negierung der Klassengesellschaft, ist
Forderung einer klassenlosen Gesellschaft.

(Aus den angeführten Werken Berdiajews.)

Karl Barth — «Es geht ums Leben»

Aus «Stimme der Gemeinde», 1. Mai 1957

Hier die Stellungnahme des bekannten Basler Theologen Karl Barth

zur Erklärung der 18 deutschen Atomphysiker:
Der Appell von Dr. Albert Schweitzer an die Männer der Wissenschaft,

sie möchten der Menschheit über die Vorbereitungen zum
Atomkrieg «die Wahrheit sagen», ist nicht ungehört geblieben. Die
Physiker als die in dieser Sache zuständigen Fachleute — zuletzt 18

angesehene deutsche Vertreter dieser Wissenschaft — haben uns die
Wahrheit, wie sie sich ihnen auf Grund ihrer Erkenntnis darstellt,
geschaffen. Ich fasse zusammen :

1. Was man heute «kleine» oder «taktische» Atombomben nennt,
sind Waffen, deren Wirkung der 1945 auf Hiroshima abgeworfenen
ähnlich ist.

2. Es gibt keine technischen Möglichkeiten, große Bevölkerungsteile

vor der ausrottenden Wirkung der «großen» Wasserstoffbombe,
aber auch vor jenen «kleinen» Waffen sicher zu schützen.

3. Ein Weitergehen der sogenannten «Atomversuche» wird in ab-

110


	Weltheiligung und Weltüberwindung bei Berdiajew : "Ich bin ein gläubiger Freidenker" (Berdiajew)

