Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 51 (1957)
Heft: 4
Artikel: Neue Wege fur den Christen : Traditionsgebundenheit und Offenheit fur

neue Erkenntnis an der Schrift im Blick auf die politische Verantwortung

des Christen heute angesichts der Wehrfrage : Teil | und Il
Autor: Dignath, Walter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140171

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Wege fir den Christen

Traditionsgebundenbeit und Offenbeit
fiir neue Erkenntnis an der Schrift im Blick auf die politische
Verantwortung des Christen beute angesichts der Webrfrage

Uberlieferung und Herkommen, Sitte und Gewohnheit haben im
Religiosen wohl ihren zihesten Sits. Andert sich im profanen Leben
vieles mit dem Gang der Zeit, so sind entsprechende Wandlungen in
der religiosen Sphire nur selten und bezeichnen fast immer revolutio-
nir-reformatorische Umbriiche im geistigen Leben, die neue Inhalte
und neue Formen des Religiésen begriinden und zur Folge haben, wie
es beispielsweise bei der Reformation der Fall war. Aber nach ein paar
Menschenaltern zeigt es sich, daf} solche Wandlungen bereits den Cha-
rakter des Herkommlichen und von den Vitern Ererbten angenom-
men und ihrerseits nun wiederum ihr eigenes Traditionsgefille gewon-
nen haben, das allem Neuen abhold ist, um in der besorgten Wah-
rung eines heiligen Erbes nicht beeintrichtigt zu werden. Wort und
Weise der Viter gelten hier als unumstofilich richtig und werden nor-
mativ. Das betrifft nicht etwa nur den zeremoniell-liturgischen Vollzug,
auch nicht nur den religissen Volksbrauch, sondern ebenso auch das
Denken und Verhalten, soweit es aus religioser Bindung kommt, und
das nun vor allem im Blick auf ganz bestimmte Entscheidungssituatio-
nen im biirgerlich-politischen Leben, wo es darauf ankommt, im Glau-
ben an Gott in der Welt seine Existenz zu finden, zu konkreten Le-
bensfragen und Zeitproblemen praktisch Stellung zu nehmen.

Sie werden davon gehort haben, daf3 in der Evangelischen Kirche
in Deutschland der sogenannte Wehrpflichtsstreit ausgebrochen ist,
der seinen Widerhall in der betreffenden Bundestagsdebatte um die
Einfithrung der allgemeinen Wehrpflicht fand und dessen weitere Fol-
gen noch nicht abzusehen sind. Die traditionsgebundenen Kreise un-
serer Kirche, die naturgemif3 die Mehrheit bilden, berufen sich darauf,
daf} das theologisch-ethische Problem des Kriegsdienstes bereits durch
Luther selbst in dem Sinne gelst worden sei, daf} der Christ in einem
gerechten, das heiflt der Verteidigung dienenden Kriege um Gottes-
willen zu den Waffen zu greifen habe, wihrend er sich an einem An-
griffskriege um Gotteswillen nicht beteiligen diirfe. Diese formale Be-
rufung auf den Reformator besitst ein grofies moralisches Gewicht im
- Urteil der Gemeinden und verleiht ihren Verfechtern den Nimbus der
Redhtgldubigkeit, wihrend alle andern Stimmen zu dieser Frage allzu-
bald als schwiirmerisch abgetan werden, wie Luther eben die Schwiir-
mer abtat. Die theoretische Entscheidung des Reformators in dieser
Frage besitst fiir viele schlichte Protestanten und auch fiir manche Theo-
logen das Gewicht einer Enzyklika oder gar eines Dogmas — wenn
man katholische Mafistibe anlegen wollte.

97



L.

Nun wissen wir aber, daf} diese Terminologie des gerechten Krie-
ges und seines Gegenteils keineswegs von Luther erarbeitet worden
ist, sondern daf} er diese Begriffe von Thomas von Aquin beziehungs-
weise Augustin iibernommen hat, also aus dem scholastischen Tra-
ditionsgut seiner Zeit. Wihrend beispielsweise die Lehre von der
Rechtfertigung des Siinders allein aus Gnade eine genuin reformato-
rische Lehre ist, handelt es sich bei der Entscheidung in der Kriegs-
dienstfrage fiir Luther und seine Freunde im Grunde um nichts Neues.
Das Neue in Luthers Gedanken iiber den Krieg war im wesentlichen
dies, daf} er im Gegensats zur katholischen Kirche den Glaubenskrieg
als solchen ablehnte. Wenn er dem Kaiser riet, den Krieg gegen die
Tiirken aufzunehmen, so nicht, damit dadurch der Bestand des Chri-
stentums erhalten werde, sondern damit das weltliche Recht und die
biirgerliche Ordnung gewahrt wiirden.

Aus dem breiten Spektrum der mittelalterlich-katholischen Kriegs-
theologie entnimmt der Reformator also einen schmalen Streifen, um
ihn allein nur noch gelten zu lassen. In der Methode dhnelt das in
gewisser Weise seiner gottesdienstlichen Reform, bei der er ja auch
nicht den ganzen Ablauf der Meflliturgie beseitigte, sondern lediglich
den canon missae, der die Wandlung und Opferung enthielt, aus-
merzte. Nur sind die Kriterien wie auch die Motive in beiden Fillen
verschieden, nach denen er die Ausmerzung vornimmt. Es ist auch zu
beobachten, dafd Luther bei der Gottesdienstreform weit hinter Au-
gustin bis in die Urgemeinde zuriickzugehen vorhat; wihrend er in
der Kriegsfrage im Grunde iiberhaupt erst bei Augustin ankniipft. In
unseren Gemeinden besteht dementsprechend die religiose Uberzeu-
gung — die sich aus der Uberlieferung nidhrt —, daf3 der evangelische
Christ in einem gerechten, das heifit Verteidigungskriege mit aller
Kraft mitzuwirken habe, ja, daf$ er darin geradezu ein von Gott gebo-
tenes Werk tue, habe es doch Luther selber schon so gelehrt. Diese
Uberzeugung teilt auch der Katholik. Sie ist ja ein Bestandteil der an
sich viel umfangreicheren Lehre vom gerechten Krieg, die in seiner
Kirche giiltig ist. Ganz sicher ist diese traditionelle Ubereinstimmung
in dieser Frage der geistesgeschichtliche Hintergrund fiir die un-
gehemmte Wiedereinfithrung der allgemeinen Wehrpflicht durch unser
Parlament gewesen.

Wir besitsen tatsichlich in dieser Frage ein Schulbeispiel traditions-
gebundenen Denkens, dessen politische Auswirkungen auf der Hand
liegen. Und da diese Sache im Schnittpunkt der Linien katholischer
und protestantischer Tradition liegt, gewinnt sie einen allgemein-christ-
lichen Aspekt, der den ehrwiirdigen Anschein erweckt, als handle es
sich dabei um eine dermaflen eindeutige christliche Verhaltensweise,
daf} sie sich ein jeder Christ, einerlei welcher Konfessionszugehérigkeit,
zueigen machen kann.

98



Dabei entgeht es uns allerdings nicht, daf} diese Begriffe des Ver-
teidigungs- und des Angriffskrieges der komplexen Wirklichkeit des
Krieges in der politischen Rede gemeinhin tibergeordnet werden. Man
spricht bei uns vom Kriege immer so, als gibe es nur die Alternative
von Angriffs- und Verteidigungskrieg, um anschlieflend zu versichern,
dafl man selbstverstindlich den Angriffskrieg verabscheue, die Vertei-
digungsbereitschaft aber als christliche Pflicht ansehe, um die Men-
schen, ihre Freiheit, ihr Recht, ihr Leben zu schiisen. Es handelt sich
dabei um eine theoretische Vereinfachung eines Sachverhaltes, der sei-
nem ganzen Charakter nach praktisch schon lange nicht mehr — wenn
tiberhaupt jemals — diesem scholastischen Schema entspricht, fiir das
vielleicht allenfalls die Kriegsziige der Raubritter oder der Dschingis-
khane annihernd passende Beispiele bieten mochten. Aber schon die
Raubziige Karls des Kithnen wurden als Verteidigungskriege gerecht-
fertigt, und die Kriege der Neuzeit wurden durchweg als Kriege fiir
die gerechte Sache gefithrt, und zwar immer auf beiden Seiten. Nie-
mals noch fehlte es den Kriegfithrenden an zugkriftigen Argumenten
fiir die gerechte Sache, die es zu verteidigen galt. Ja selbst im Zweiten
Weltkriege waren die meisten Deutschen davon tiberzeugt, im Sinne
des Verteidigungskrieges fiir das Reich ihres Fithrers zu kimpfen.

Der tatsichliche Charakter des Angriffskrieges wurde und wird
verdeckt und getarnt durch den Vorwand des Verteidigungskrieges.
Diese Ideologie vom gerechten Krieg hat nie die Kraft der Wahrheit
besessen und konnte sich darum auch nicht ihrem stindigen Mif3-
brauch widersetsen. Die Traditionsgebundenheit der Christen an die-
ses theoretische Prinzip diente einem Friedrich dem GrofSen, Napoleon,
Wilhelm II. oder Hitler dazu, daf} sie unter diesem wirkungsvollen
Vorwand willige Soldaten fiir ihre Kriege fanden.

Die christlich-abendlindische Lehre vom gerechten Krieg, das heif3t
von einem unter bestimmten Umstinden zu rechtfertigenden Krieg,
hat ihr Ziel — die Achtung des Angriffskrieges — nicht erreicht und
konnte es nicht erreichen, weil diese Lehre selbst durch uralte, noch
aus der Antike herrithrende Traditionen unbewuf3t geprigt worden ist
— worauf H. Gollwiter (Die christliche Gemeinde in der politischen
Welt, Tiibingen 1954, S. 18 ff.) hinweist, worin wir eine typische Be-
statigung der Harmonisierungsbestrebungen zwischen Christenglauben
und Antike im Frithkatholizismus zu sehen haben. Gollwiger erinnert
dann an die Forschungen von Gerh. Rosenkranz (Der Geist Europas
und die Religionen des Ostens, ZThK 1950, S. 147) mit folgendem
Zitat:

«Am Anfang des abendlindischen Denkens steht Heraklits Wort:
Der Krieg ist aller Dinge Vater, aller Dinge Konig, wogegen tiber dem
Eingang der chinesisch-konfuzianischen Philosophie das Bekenntnis
leuchtet: ,Alle Menschen in der Welt sind Briider® . . . Die Westvélker
bauen seit den Tagen Trojas ihre Kulturen aus den Bausteinen besieg-
ter Nationen auf. China schuf seine Kulturen aus eigener Kraft, und es

99



war von jeher sein Ehrgeiz, Nachbarvilker nicht mit den Waffen zu
besiegen, sondern sie in friedlicher Durchdringung mit seiner Kultur
untertan zu machen. Der Friede allein sicherte ihm den Fortschritt; alle
seine bedeutenden Philosophen haben den Krieg verurteilt. Und wenn
der Kampf auch ihrem Volke nicht erspart blieb, haben sie ihn mif3-
billigt, nicht aber — wie Sokrates in Platons Staat” — in ihm eine
natiirliche Tétigkeit des Staates gesehen. Von China her tut sich auch
hier ein Gegensats zum Westen auf, der nicht {ibersehen werden darf.»

Und Gollwitser fiigt hinzu:

«Auch im Blick auf Gandhi und sein Erbe im heutigen Indien ent-
steht hier eine beschimende Frage an das abendlindische Christentum,
einschlieSlich der Reformation, deren man sich nicht mit Hilfe Luthers
" allzuleicht erwehren sollte.»

II.

Nun darf man aber nicht ibersehen, dafy zwischen der Hochschola-
stik, welche die Theologie des gerechten Krieges entwickelte, und der
Neuscholastik, zu welcher die gegenwirtig so sorgsam gepflegte Ideo-
logie des Verteidigungskrieges ganz wesentlich zu rechnen ist, eine

‘Reihe von Epochen liegt, fiir welche die Kategorie des Verteidigungs-
krieges gar kein echtes Kriterium bedeutet hat. Dazu gehoren bei uns
im 19. Jahrhundert die Bismardkkriege, die im Unterschied zu den
Freiheitskriegen von 1813 und dem Ersten Weltkrieg von 1914 be-
merkenswerterweise nicht als Verteidigungskriege gefithrt und im all-
gemeinen auch nicht als solche ausgegeben oder gerechtfertigt wurden.
Gleichwohl wurden sie von Christen geftthrt und von Christen bejaht.
Fragt man nach dem Motiv dieser Bejahung, so findet sich, daf3 hier
eine bezeichnende Verlagerung des Schwergewichts vom ethischen auf
den geschichtsphilosophischen Bereich eingetreten ist, wie man es be-
sonders deutlich an Bismarck verfolgen kann. Zu diesem geschichts-
philosophischen Aspekt trat der dsthetische hinzu, etwa von Schleier-
macher her, so daf man nun die Ereignisse von 1866 oder 1870 als
geschichtliche Notwendigkeiten wiirdigte, deren Verwirklichung eben
durch Krieg geschah, dessen Vollzug nicht so sehr als «gerecht», son-
dern vielmehr als «grof und erhaben» empfunden und in diesem Sinne
denn auch von vielen Theologen geschichtstheologisch interpretiert und
gerechtfertigt wurde. . |

Selbstverstindlich verspiirte man sehr wohl die Unvereinbarkeit
solcher Motivierungen mit dem Geiste des Evangeliums. Aber man
trostete sich damit, dafy mit der Bergpredigt die Welt eben nicht zu
regieren sei — was ja auch schon Luther hatte anklingen lassen —,
daf} aber der Krieg ein «weltlich Ding» sei, dem man sich auf Anord-
nung der Obrigkeit unterziehe, der man nach Rom. 13 Gehorsam
schuldig sei, und daf! die Verantwortung fiir den Vollzug der Schwert-
gewalt nicht dem aufliege, der sie ausfithrt, sondern dem, der sie an-
ordnet, was ja auch mit vielen anderen der fromme Vilmar lehrte. Und

100



auch hierfiir berief man sich wiederum auf entsprechende Musterent-
scheidungen der Glaubensviter, wie man sie in der lutherischen Lehre
von den zwei Reichen oder Regimenten zu besigen glaubte.

Mit seiner Lehre von den beiden Regimenten hat der Wittenber-
ger Reformator den entscheidenden Vorstof3 gegen die traditionelle
katholische Lehre von der Uberordnung der Kirche iiber den Staat
und gegen die Bevormundung des Staates durch die Kirche gemacht.
Nichts lag Luther allerdings ferner, als damit etwa den Staat in eine
Sphire zu verlegen, die der Herrschaft des Vaters Jesu Christi ent-
zogen wire. Luthers Unterscheidung von den beiden Regimenten,
durch die Gott wirkt, zielt darauf ab, zu zeigen, «wie derselbe Gott
sich als Herr der Welt und als Herr seines himmlischen Reiches be-
kundet» (E. Wolf). Er bekundet sich als Herr der Welt durch die
Gabe von Recht und Ordnung, die durch den Staat ins Werk zu
setsen sind, notfalls mit Gewalt. Er bekundet sich als Herr seines
himmlischen Reiches durch die Verkiindigung seiner Gnade, wie sie
in der Predigt und in der Sakramentsverwaltung der Kirche zu erfol-
gen hat, wobei nicht die geringste Gewaltanwendung statthaben darf.
Denn hier handelt es sich um Christen, deren Gemeinschaft durch die
Liebe und Versohnung regiert und geordnet wird. «Zum Reich der
Welt aber gehoren alle, die nicht Christen sind», die also nicht auf
Liebe und Versohnung ihr Miteinanderleben griinden und darum vom
Staat mit mehr oder weniger Gewalt daran gehindert werden miissen,
einander Boses anzutun. Fiir sie hat Gott «ein anderes Regiment
verschafft und sie unter das Schwert geworfen, dafl sie, ob sie gleich
gerne wollten, doch nicht tun kénnten ihre Bosheit, und ob sie es tun,
daf} sie es doch nicht ohne Furcht noch mit Friede und Gliick tun mogen;
gleichwie man ein wildes Tier mit Ketten und Banden fasset, daf} es
nicht beiflen noch reifSen kann nach seiner Art, wiewohl es gerne wollte,
des doch ein zahmes, kirres Tier nicht bedarf, sondern ohne Ketten und
Banden dennoch unschidlich ist» (Luther, Von weltlicher Obrigkeit).
Da nun nach Luther der Christ nicht im Wordensein, sondern im Wer-
* den ist, gibt es auf Erden das gewaltlose Reich der Liebe und Versoh-
nung nicht, das auf die vollkommenen Christen zutrifft. Sondern der
Christ auf Erden ist immer noch zugleich mehr oder weniger Nicht-
christ, ein wildes Tier, das beif3en will. Darum gehort — nach Luther —
auch der Christenmensch, sofern und soweit er noch nicht véllig Christ
im Sinne der Bergpredigt ist, unter dieses andere Regiment Gottes. Der
Christ in ihm wird das gerade bejahen, um dem Nichtchristen in ihm
das Leben in der Siinde zu erschweren.

«Der Unterscheidung der beiden Reiche entspricht die Unter-
scheidung von ,Christ-Person’ und ,Welt-Person» (E. Wolf). «Ein
jeglicher Fiirst», sagt Luther, «ist schuldig, die Seinen zu schiigen und
ihnen Friede zu schaffen . . . Das ist sein Amt, dazu hat er das Schwert.
Das soll auch sein Gewissen sein, worauf er sich verlif3t, auf daf} er

101~



wisse, solch Werk sei vor Gott recht und von ihm befohlen. Denn ich
lehre jetst nicht, was Christen tun sollen — denn uns Christen geht
euer Regiment nichts an; wir dienen aber euch und sagen, was euch
vor Gott in eurem Regiment zu tun ist. Ein Christ ist eine Person fiir
sich selbst; er glaubt fiir sich selbst und sonst fiir niemand. Aber ein
Herr und Fiirst ist nicht eine Person fiir sich selbst; sondern fiir an-
dere, daf} er ihnen diene, daf} er sie schiite und verteidige. Wiewohl
es gut wire, dafl er dazu auch ein Christ wire und glaubte an Gott . . .
Aber es ist nicht firstlich (= gehort nicht wesentlich zum Fiirsten-
amt), Christ sein» (Ob Kriegsleute . ..). «Du hast jetst zwei Stiicke
gehort eins, daf} unter den Christen das Schwert nicht sein kann .
das andere Stuck dafl du dem Schwert zu dienen schuldig bist und
fordern sollst, womit du kannst, . .. denn es ist ein Werk, dessen du
nicht bedarfst, aber ganz nus und not aller Welt und deinem Nichsten.
Darum, wenn du sihest, daf} es an Henkern, Biitteln, Richtern, Herren
oder Fiirsten mangelte und du dich geschickt findest, solltest du dich
dazu erbieten und darum (be)werben, auf dafl ja die nétige Gewalt
nicht verachtet und matt wiirde oder unterginge. Denn die Welt kann
und mag ihrer nicht entraten ... In dem Falle gingest du einher ganz
in fremdem Dienst und Werken, das nicht dir noch deinem Gut und
Ehre, sondern nur dem Nichsten und andern niiset, und titest es
nicht der Meinung, dafl du dich richen oder Boses um Boses geben
wolltest, sondern deinem Nichsten zugut und zur Erhaltung des
Schutses und des Friedens der anderen. Denn fiir dich selbst bleibest
du an dem Evangelium und héltst dich nach Christus® Wort, daf3 du
gern den andern Backenstreich leidest, den Mantel zum Rodk fahren
lassest, wenn es dich und deine Sache betreffe. Also gehet’s denn
beides fein miteinander, dafl du zugleich Gottes Reich und der Welt
Reich genug tuest, zugleich dem Ubel nicht widerstehest und doch
widerstehest. Denn mit dem einen siehest du auf dich und das Deine,
mit dem andern auf den Nichsten und auf das Seine» (von weltlicher
Obrigkeit . . .). Dazu kommentiert E. Wolf: «Der Bereich des welt-
lichen Regiments ist daher nicht der menschlichen Selbstsucht und
Selbstbehauptung tiberlassen, sondern steht auch unter der Gnade
Gottes. Zugleich wird dadurch die Verantwortlichkeit des Christen fiir
die Welt betont, sein irdisches Tun als Dienst im Auftrag Gottes
bewertet . .. Der Sats, daf$ der Christ Biirger zweier Reiche sei, ist
falsch, auch fiir Luther. Der Christ hat sein politeuma (Biirgerrecht)
im Reich Gottes; er ist Biirger nur des Reiches Gottes, er ist aber von
Gott beauftragt, als Gottes Mitarbeiter an seinem Versohnungswerk
gegeniiber der Welt.» -
Nun ist aber Luthers Lehre von den beiden Reichen sehr viel
komplexer und auch problemhaltlger als es diese knappen Zitate ver-
muten lassen. Sie stellt eine crux der Ausleger dar. Das sehen wir
beispielsweise schon daran, wie Luther gelegentlich selber diese seine

102



Lehre auszulegen fiir richtig hielt. Er sagte: «Wenn mich Riuber oder
Maérder hitten wollen beschidigen und mir unrechte Gewalt antun,
so wollte ich mich von wegen des Fiirstenamts als sein Untertan und
Diener ihrer gewehrt und Widerstand getan haben; denn sie griffen
mich nicht an um des Evangeliums willen, als einen Prediger und Glied
Christi, sondern als des Fiirsten und der Obrigkeit Glied; da soll ich
dem Firsten helfen, sein Land reine halten; kann ich ihn erwiirgen
(= umbringen), so soll ich das Messer auf ihn legen und frei das
Sakrament empfangen; soll ich dich in Néten einen guten Gesellen
retten, viel mehr einem Fiirsten sein Land. Wiirde ich aber angegriffen
um Gottes Worts willen und als ein Prediger, da soll ich leiden und
die Strafe und Rache Gott befehlen. Denn ein Prediger soll sich nicht
wehren; darum nehme ich kein Messer mit auf die Kanzel, sondern
allein auf dem Wege, wenn ich wandere und tiber Feld ziehe. Die
Wiedertiufer sind verzweifelt bose Buben, tragen keine Wehre und
rithmen sich grofler Geduld» (Tischreden, herausg. v. Frederking).

Gesetst den Fall, dies sei theologisch in Ordnung, so zeigt doch
auch dann diese Auslegung durch Luther selbst die Schwiche dieser
Lehre. Mit Recht argumentiert Lasserre so («Der Krieg und das Evan-
gelium», Miinchen 1956, S. 29): «Wiirde Luther, wenn er von einem
bewaffneten Riuber angegriffen’ wird und nun wissen mufl, wie er
sich verhalten soll, tiberhaupt noch Zeit finden, ihn zu fragen: Zu
welchem willst du, zum Prediger oder zum Biirger? Und nicht nur das:
Auch auf der Kanzel ist er noch Biirger, und auf der Strafle kann er es
nicht umgehen, Prediger zu sein. Wenn sich ein wiitender Verriickter
wihrend seiner Predigt auf ihn wirft, hat Luther dann die Pflicht,
,einen guten Gesellen zu retten‘? Und wenn ihn im Walde der Riuber
tiberfillt, muf! er nicht auch dort durch unerschiitterliche Giite und
Gewaltlosigkeit zeigen, dafd sich auch in unserem alltiglichen Tun die
Predigt des Evangeliums vollzieht? Und wenn Luther, anstatt das Bei-
spiel eines Predigers zu wihlen, von einem schlichten Christen gespro-
chen hitte, so wire die Unterscheidung noch viel schwieriger .. .»
Hier stehen wir namlich vor der Frage, was werden soll, wenn wir von
einem theoretisch vielleicht annehmbaren System her die Wirklichkeit
in den Griff bekommen wollen.

Luther selbst zeigt durch-seine grobe Vereinfachung in seiner
Auslegung, wohin spiter die in ihrem innersten Anliegen gar nicht
mehr verstandene Lehre von den beiden Regimenten hinfithren wird:
nidmlich in die Uberzeugung des spiteren Protestantismus, dafl der
Christ tatsichlich Biirger zweier Reiche sei. Das eine sei das innere
Reich des personlichen Glaubens und der privaten Ethik im Kraftfeld
der Botschaft des Evangeliums; das andere sei das duflere Reich der
Weltgeschifte, wo das fachminnische Ermessen den Ausschlag gibt,
wo man tut, was die Obrigkeit befiehlt, wo nicht der Gott, der die
Liebe ist, angebetet wird, sondern wo man sich einem finstren Schwert-
und Schicksalsgott verpflichtet weif3, dessen Offenbarung eben der

103



Ablauf der Weltgeschichte ist. Jetst handelt der Christ, der sich als
Biirger dieser beiden Reiche versteht, nach verschiedenen ethischen
Normen, jetst dient er zwei Herren, jetst geht die Spaltung in politische
Moral und dhristliche Moral mitten durch ihn hindurch.

Walter Dignath
(Fortsesung folgt.)

Weltheiligung und Weltitberwindung bei Berdiajew

«Ich bin ein gliubiger Freidenker.» Berdiajew.

Berdiajews «Philosophische Autobiographie», die 1953 unter dem
Titel «Selbsterkenntnis» im Holle-Verlag in Baden-Baden herauskam,
darf auch heute, vier Jahre nach ihrem Erscheinen, noch das Interesse
in Anspruch nehmen, das wir sonst nur Neuerscheinungen zuzuwen-
den pflegen.

Wenn wir angesichts dieses Werkes, das uns nicht nur den ganzen
Ertrag der denkerischen Arbeit Berdiajews iibermittelt, sondern uns
durch eine Reihe hochst aufschlufireicher Lingsschnitte auch den
Werdegang dieses Denkens aufzuzeigen unternimmt, uns fragen,
worin letstlich die geschichtliche Leistung Berdiajews bestehe, so ist
es wohl nicht iibertrieben zu sagen, Berdiajew habe — wie kein an-
derer neben ihm in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts — dazu bei-
getragen, die biirgerliche Phase des Christentums in ihrer doppelten
Erscheinungsform — als Orthodoxie wie als Pietismus — zur Auf-
l6sung zu bringen. Diese Leistung war Berdiajew moglich, weil er mit
wahrhaft einzigartiger Aufgeschlossenheit, Leidenschaft und Konse-
quenz sowohl Marx wie Nietzsche, Tolstoj wie Dostojewskij mit der
altrussischen Gliubigkeit zu konfrontieren wagte, um sie in einer
lebendigen Synthese fiir die Gegenwart fruchtbar zu machen.

Berdiajew, 1874 in Kiew geboren, war 26jihrig, als um die Jahr-
hundertwende die erste Welle eines tieferen Nietzsche-Verstindnisses
tiber Europa ging. Fiir Berdiajew erhob sich vor allem die Frage, wie
es moglich war, daf} ein so echter Wahrheitssucher wie Nietzsche zum
Atheisten und Christentumsverichter werden konnte. Mit dieser Frage
stief} Berdiajew auf die heillos-biirgerliche Entartung des Christentums.
Er ging dem Problem eigens in einer Schrift nach, die, zwischen 1912
und 1916 geschrieben, als das Hauptwerk der ersten Schaffensperiode
Berdiajews bezeichnet werden kann. Die Schrift erschien zuerst rus-
~sisch, 1927 auch im Deutschen und trigt hier den Titel «Vom Sinn
des Schaffens. Versuch einer Rechtfertigung des Menschen.» Das
Buch stellt die kithne These auf: Nietzsche ist der zwar verlorene,
aber gerade in seiner Verlorenheit echte Sohn des christlichen Hauses;
die Offenbarung in Jesu Christo ist nur das halbe Christentum, die

104



	Neue Wege für den Christen : Traditionsgebundenheit und Offenheit für neue Erkenntnis an der Schrift im Blick auf die politische Verantwortung des Christen heute angesichts der Wehrfrage : Teil I und II

