
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 51 (1957)

Heft: 4

Artikel: Neue Wege für den Christen : Traditionsgebundenheit und Offenheit für
neue Erkenntnis an der Schrift im Blick auf die politische Verantwortung
des Christen heute angesichts der Wehrfrage : Teil I und II

Autor: Dignath, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege für den Christen

Traditionsgebundenheit und Offenheit
für neue Erkenntnis an der Shrift im Blih auf die politishe
Verantwortung des Christen heute angesihts der Wehrfrage

Überlieferung und Herkommen, Sitte und Gewohnheit haben im
Religiösen wohl ihren zähesten Sife. Ändert sich im profanen Leben
vieles mit dem Gang der Zeit, so sind entsprechende Wandlungen in
der religiösen Sphäre nur selten und bezeichnen fast immer
revolutionär-reformatorische Umbrüche im geistigen Leben, die neue Inhalte
und neue Formen des Religiösen begründen und zur Folge haben, wie
es beispielsweise bei der Reformation der Fall war. Aber nach ein paar
Menschenaltern zeigt es sich, daß solche Wandlungen bereits den
Charakter des Herkömmlichen und von den Vätern Ererbten angenommen

und ihrerseits nun wiederum ihr eigenes Traditionsgefälle gewonnen
haben, das allem Neuen abhold ist, um in der besorgten Wahrung

eines heiligen Erbes nicht beeinträchtigt zu werden. Wort und
Weise der Väter gelten hier als unumstößlich richtig und werden
normativ. Das betrifft nicht etwa nur den zeremoniell-liturgischen Vollzug,
auch nicht nur den religiösen Volksbrauch, sondern ebenso auch das
Denken und Verhalten, soweit es aus religiöser Bindung kommt, und
das nun vor allem im Blick auf ganz bestimmte Entscheidungssituatio-
nen im bürgerlich-politischen Leben, wo es darauf ankommt, im Glauben

an Gott in der Welt seine Existenz zu finden, zu konkreten
Lebensfragen und Zeitproblemen praktisch Stellung zu nehmen.

Sie werden davon gehört haben, daß in der Evangelischen Kirche
in Deutschland der sogenannte Wehrpflichtsstreit ausgebrochen ist,
der seinen Widerhall in der betreffenden Bundestagsdebatte um die
Einführung der allgemeinen Wehrpflicht fand und dessen weitere Folgen

noch nicht abzusehen sind. Die traditionsgebundenen Kreise
unserer Kirche, die naturgemäß die Mehrheit bilden, berufen sich darauf,
daß das theologisch-ethische Problem des Kriegsdienstes bereits durch
Luther selbst in dem Sinne gelöst worden sei, daß der Christ in einem
gerechten, das heißt der Verteidigung dienenden Kriege um Gotteswillen

zu den Waffen zu greifen habe, während er sich an einem
Angriffskriege um Gotteswillen nicht beteiligen dürfe. Diese formale
Berufung auf den Reformator besifet ein großes moralisches Gewicht im
Urteil der Gemeinden und verleiht ihren Verfechtern den Nimbus der
Rechtgläubigkeit, während alle andern Stimmen zu dieser Frage allzubald

als schwärmerisch abgetan werden, wie Luther eben die Schwärmer

abtat. Die theoretische Entscheidung des Reformators in dieser
Frage besifet für viele schlichte Protestanten und auch für manche Theologen

das Gewicht einer Enzyklika oder gar eines Dogmas — wenn
man katholische Maßstäbe anlegen wollte.

97



I.

Nun wissen wir aber, daß diese Terminologie des gerechten Krieges

und seines Gegenteils keineswegs von Luther erarbeitet worden
ist, sondern daß er diese Begriffe von Thomas von Aquin beziehungsweise

Augustin übernommen hat, also aus dem scholastischen
Traditionsgut seiner Zeit. Während beispielsweise die Lehre von der
Rechtfertigung des Sünders allein aus Gnade eine genuin reformatorische

Lehre ist, handelt es sich bei der Entscheidung in der
Kriegsdienstfrage für Luther und seine Freunde im Grunde um nichts Neues.
Das Neue in Luthers Gedanken über den Krieg war im wesentlichen
dies, daß er im Gegensafe zur katholischen Kirche den Glaubenskrieg
als solchen ablehnte. Wenn er dem Kaiser riet, den Krieg gegen die
Türken aufzunehmen, so nicht, damit dadurch der Bestand des
Christentums erhalten werde, sondern damit das weltliche Recht und die
bürgerliche Ordnung gewahrt würden.

Aus dem breiten Spektrum der mittelalterlich-katholischen
Kriegstheologie entnimmt der Reformator also einen schmalen Streifen, um
ihn allein nur noch gelten zu lassen. In der Methode ähnelt das in
gewisser Weise seiner gottesdienstlichen Reform, bei der er ja auch
nicht den ganzen Ablauf der Meßliturgie beseitigte, sondern lediglich
den canon missae, der die Wandlung und Opferung enthielt,
ausmerzte. Nur sind die Kriterien wie auch die Motive in beiden Fällen
verschieden, nach denen er die Ausmerzung vornimmt. Es ist auch zu
beobachten, daß Luther bei der Gottesdienstreform weit hinter
Augustin bis in die Urgemeinde zurückzugehen vorhat, während er in
der Kriegsfrage im Grunde überhaupt erst bei Augustin anknüpft. In
unseren Gemeinden besteht dementsprechend die religiöse Überzeugung

— die sich aus der Überlieferung nährt —, daß der evangelische
Christ in einem gerechten, das heißt Verteidigungskriege mit aller
Kraft mitzuwirken habe, ja, daß er darin geradezu ein von Gott gebotenes

Werk tue, habe es doch Luther selber schon so gelehrt. Diese
Überzeugung teilt auch der Katholik. Sie ist ja ein Bestandteil der an
sich viel umfangreicheren Lehre vom gerechten Krieg, die in seiner
Kirche gültig ist. Ganz sicher ist diese traditionelle Übereinstimmung
in dieser Frage der geistesgeschichtliche Hintergrund für die
ungehemmte Wiedereinführung der allgemeinen Wehrpflicht durch unser
Parlament gewesen.

Wir besifeen tatsächlich in dieser Frage ein Schulbeispiel
traditionsgebundenen Denkens, dessen politische Auswirkungen auf der Hand
liegen. Und da diese Sache im Schnittpunkt der Linien katholischer
und protestantischer Tradition liegt, gewinnt sie einen allgemein-christlichen

Aspekt, der den ehrwürdigen Anschein erweckt, als handle es
sich dabei um eine dermaßen eindeutige christliche Verhaltensweise,
daß sie sich ein jeder Christ, einerlei welcher Konfessionszugehörigkeit,
zueigen machen kann.

98



Dabei entgeht es uns allerdings nicht, daß diese Begriffe des Ver-
teidigungs- und des Angriffskrieges der komplexen Wirklichkeit des
Krieges in der politischen Rede gemeinhin übergeordnet werden. Man
spricht bei uns vom Kriege immer so, als gäbe es nur die Alternative
von Angriffs- und Verteidigungskrieg, um anschließend zu versichern,
daß man selbstverständlich den Angriffskrieg verabscheue, die
Verteidigungsbereitschaft aber als christliche Pflicht ansehe, um die
Menschen, ihre Freiheit, ihr Recht, ihr Leben zu schüfeen. Es handelt sich
dabei um eine theoretische Vereinfachung eines Sachverhaltes, der
seinem ganzen Charakter nach praktisch schon lange nicht mehr — wenn
überhaupt jemals — diesem scholastischen Schema entspricht, für das
vielleicht allenfalls die Kriegszüge der Raubritter oder der Dschingis-
khane annähernd passende Beispiele bieten mochten. Aber schon die
Raubzüge Karls des Kühnen wurden als Verteidigungskriege gerechtfertigt,

und die Kriege der Neuzeit wurden durchweg als Kriege für
die gerechte Sache geführt, und zwar immer auf beiden Seiten. Niemals

noch fehlte es den Kriegführenden an zugkräftigen Argumenten
für die gerechte Sache, die es zu verteidigen galt. Ja selbst im Zweiten
Weltkriege waren die meisten Deutschen davon überzeugt, im Sinne
des Verteidigungskrieges für das Reich ihres Führers zu kämpfen.

Der tatsächliche Charakter des Angriffskrieges wurde und wird
verdeckt und getarnt durch den Vorwand des Verteidigungskrieges.
Diese Ideologie vom gerechten Krieg hat nie die Kraft der Wahrheit
besessen und konnte sich darum auch nicht ihrem ständigen
Mißbrauch widersefeen. Die Traditionsgebundenheit der Christen an dieses

theoretische Prinzip diente einem Friedrich dem Großen, Napoleon,
Wilhelm II. oder Hitler dazu, daß sie unter diesem wirkungsvollen
Vorwand willige Soldaten für ihre Kriege fanden.

Die christlich-abendländische Lehre vom gerechten Krieg, das heißt
von einem unter bestimmten Umständen zu rechtfertigenden Krieg,
hat ihr Ziel — die Ächtung des Angriffskrieges — nicht erreicht und
konnte es nicht erreichen, weil diese Lehre selbst durch uralte, noch
aus der Antike herrührende Traditionen unbewußt geprägt worden ist
— worauf H. Gollwifeer (Die christliche Gemeinde in der politischen
Welt, Tübingen 1954, S. 18 ff.) hinweist, worin wir eine typische
Bestätigung der Harmonisierungsbestrebungen zwischen Christenglauben
und Antike im Frühkatholizismus zu sehen haben. Gollwifeer erinnert
dann an die Forschungen von Gerh. Rosenkranz (Der Geist Europas
und die Religionen des Ostens, ZThK 1950, S. 147) mit folgendem
Zitat:

«Am Anfang des abendländischen Denkens steht Heraklits Wort:
Der Krieg ist aller Dinge Vater, aller Dinge König, wogegen über dem
Eingang der chinesisch-konfuzianischen Philosophie das Bekenntnis
leuchtet: ,Alle Menschen in der Welt sind Brüder'... Die Westvölker
bauen seit den Tagen Trojas ihre Kulturen aus den Bausteinen besiegter

Nationen auf. China schuf seine Kulturen aus eigener Kraft, und es

99



war von jeher sein Ehrgeiz, Nachbarvölker nicht mit den Waffen zu
besiegen, sondern sie in friedlicher Durchdringung mit seiner Kultur
Untertan zu machen. Der Friede allein sicherte ihm den Fortschritt; alle
seine bedeutenden Philosophen haben den Krieg verurteilt. Und wenn
der Kampf auch ihrem Volke nicht erspart blieb, haben sie ihn
mißbilligt, nicht aber — wie Sokrates in Piatons ,Staatc — in ihm eine
natürliche Tätigkeit des Staates gesehen. Von China her tut sich auch
hier ein Gegensafe zum Westen auf, der nicht übersehen werden darf.»

Und Gollwifeer fügt hinzu:
«Auch im Blick auf Gandhi und sein Erbe im heutigen Indien

entsteht hier eine beschämende Frage an das abendländische Christentum,
einschließlich der Reformation, deren man sich nicht mit Hilfe Luthers
allzuleicht erwehren sollte.»

II.

Nun darf man aber nicht übersehen, daß zwischen der Hochscholastik,

welche die Theologie des gerechten Krieges entwickelte, und der
Neuscholastik, zu welcher die gegenwärtig so sorgsam gepflegte Ideologie

des Verteidigungskrieges ganz wesentlich zu rechnen ist, eine
Reihe von Epochen liegt, für welche die Kategorie des Verteidigungskrieges

gar kein echtes Kriterium bedeutet hat. Dazu gehören bei uns
im 19. Jahrhundert die Bismarckkriege, die im Unterschied zu den
Freiheitskriegen von 1813 und dem Ersten Weltkrieg von 1914
bemerkenswerterweise nicht als Verteidigungskriege geführt und im
allgemeinen auch nicht als solche ausgegeben oder gerechtfertigt wurden.
Gleichwohl wurden sie von Christen geführt und von Christen bejaht.
Fragt man nach dem Motiv dieser Bejahung, so findet sich, daß hier
eine bezeichnende Verlagerung des Schwergewichts vom ethischen auf
den geschichtsphilosophischen Bereich eingetreten ist, wie man es
besonders deutlich an Bismarck verfolgen kann. Zu diesem
geschichtsphilosophischen Aspekt trat der ästhetische hinzu, etwa von Schleiermacher

her, so daß man nun die Ereignisse von 1866 oder 1870 als
geschichtliche Notwendigkeiten würdigte, deren Verwirklichung eben
durch Krieg geschah, dessen Vollzug nicht so sehr als «gerecht»,
sondern vielmehr als «groß und erhaben» empfunden und in diesem Sinne
denn auch von vielen Theologen geschichtstheologisch interpretiert und
gerechtfertigt wurde.

Selbstverständlich verspürte man sehr wohl die Unvereinbarkeit
solcher Motivierungen mit dem Geiste des Evangeliums. Aber man
tröstete sich damit, daß mit der Bergpredigt die Welt eben nicht zu
regieren sei — was ja auch schon Luther hatte anklingen lassen —,
daß aber der Krieg ein «weltlich Ding» sei, dem man sich auf Anordnung

der Obrigkeit unterziehe, der man nach Rom. 13 Gehorsam
schuldig sei, und daß die Verantwortung für den Vollzug der Schwertgewalt

nicht dem aufliege, der sie ausführt, sondern dem, der sie
anordnet, was ja auch mit vielen anderen der fromme Vilmar lehrte. Und

100



auch hierfür berief man sich wiederum auf entsprechende
Musterentscheidungen der Glaubensväter, wie man sie in der lutherischen Lehre
von den zwei Reichen oder Regimenten zu besifeen glaubte.

Mit seiner Lehre von den beiden Regimenten hat der Wittenberger
Reformator den entscheidenden Vorstoß gegen die traditionelle

katholische Lehre von der Überordnung der Kirche über den Staat
und gegen die Bevormundung des Staates durch die Kirche gemacht.
Nichts lag Luther allerdings ferner, als damit etwa den Staat in eine
Sphäre zu verlegen, die der Herrschaft des Vaters Jesu Christi
entzogen wäre. Luthers Unterscheidung von den beiden Regimenten,
durch die Gott wirkt, zielt darauf ab, zu zeigen, «wie derselbe Gott
sich als Herr der Welt und als Herr seines himmlischen Reiches
bekundet» (E. Wolf). Er bekundet sich als Herr der Welt durch die
Gabe von Recht und Ordnung, die durch den Staat ins Werk zu
sefeen sind, notfalls mit Gewalt. Er bekundet sich als Herr seines
himmlischen Reiches durch die Verkündigung seiner Gnade, wie sie
in der Predigt und in der Sakramentsverwaltung der Kirche zu erfolgen

hat, wobei nicht die geringste Gewaltanwendung statthaben darf.
Denn hier handelt es sich um Christen, deren Gemeinschaft durch die
Liebe und Versöhnung regiert und geordnet wird. «Zum Reich der
Welt aber gehören alle, die nicht Christen sind», die also nicht auf
Liebe und Versöhnung ihr Miteinanderleben gründen und darum vom
Staat mit mehr oder weniger Gewalt daran gehindert werden müssen,
einander Böses anzutun. Für sie hat Gott «ein anderes Regiment
verschafft und sie unter das Schwert geworfen, daß sie, ob sie gleich

gerne wollten, doch nicht tun könnten ihre Bosheit, und ob sie es tun,
daß sie es doch nicht ohne Furcht noch mit Friede und Glück tun mögen;
gleichwie man ein wildes Tier mit Ketten und Banden fasset, daß es
nicht beißen noch reißen kann nach seiner Art, wiewohl es gerne wollte,
des doch ein zahmes, kirres Tier nicht bedarf, sondern ohne Ketten und
Banden dennoch unschädlich ist» (Luther, Von weltlicher Obrigkeit).
Da nun nach Luther der Christ nicht im Wordensein, sondern im Werden

ist, gibt es auf Erden das gewaltlose Reich der Liebe und Versöhnung

nicht, das auf die vollkommenen Christen zutrifft. Sondern der
Christ auf Erden ist immer noch zugleich mehr oder weniger Nicht-
christ, ein wildes Tier, das beißen will. Darum gehört — nach Luther —
auch der Christenmensch, sofern und soweit er noch nicht völlig Christ
im Sinne der Bergpredigt ist, unter dieses andere Regiment Gottes. Der
Christ in ihm wird das gerade bejahen, um dem Nichtchristen in ihm
das Leben in der Sünde zu erschweren.

«Der Unterscheidung der beiden Reiche entspricht die
Unterscheidung von ,Christ-Personf und ,Welt-Personc» (E. Wolf). «Ein
jeglicher Fürst», sagt Luther, «ist schuldig, die Seinen zu schüfeen und
ihnen Friede zu schaffen Das ist sein Amt, dazu hat er das Schwert.
Das soll auch sein Gewissen sein, worauf er sich verläßt, auf daß er

101



wisse, solch Werk sei vor Gott recht und von ihm befohlen. Denn ich
lehre jefet nicht, was Christen tun sollen — denn uns Christen geht
euer Regiment nichts an; wir dienen aber euch und sagen, was euch

vor Gott in eurem Regiment zu tun ist. Ein Christ ist eine Person für
sich selbst; er glaubt für sich selbst und sonst für niemand. Aber ein
Herr und Fürst ist nicht eine Person für sich selbst; sondern für
andere, daß er ihnen diene, daß er sie schüfee und verteidige. Wiewohl
es gut wäre, daß er dazu auch ein Christ wäre und glaubte an Gott...
Aber es ist nicht fürstlich gehört nicht wesentlich zum Fürstenamt),

Christ sein» (Ob Kriegsleute. «Du hast jefet zwei Stücke
gehört, eins, daß unter den Christen das Schwert nicht sein kann
das andere Stück, daß du dem Schwert zu dienen schuldig bist und
fördern sollst, womit du kannst, denn es ist ein Werk, dessen du
nicht bedarfst, aber ganz nufe und not aller Welt und deinem Nächsten.
Darum, wenn du sähest, daß es an Henkern, Bütteln, Richtern, Herren
oder Fürsten mangelte und du dich geschickt fändest, solltest du dich
dazu erbieten und darum (be)werben, auf daß ja die nötige Gewalt
nicht verachtet und matt würde oder unterginge. Denn die Welt kann
und mag ihrer nicht entraten In dem Falle gingest du einher ganz
in fremdem Dienst und Werken, das nicht dir noch deinem Gut und
Ehre, sondern nur dem Nächsten und andern nüfeet, und tätest es
nicht der Meinung, daß du dich rächen oder Böses um Böses geben
wolltest, sondern deinem Nächsten zugut und zur Erhaltung des
Schufees und des Friedens der anderen. Denn für dich selbst bleibest
du an dem Evangelium und hältst dich nach Christus' Wort, daß du
gern den andern Backenstreich leidest, den Mantel zum Rock fahren
lassest, wenn es dich und deine Sache betreffe. Also gehet's denn
beides fein miteinander, daß du zugleich Gottes Reich und der Welt
Reich genug tuest, zugleich dem Übel nicht widerstehest und doch
widerstehest. Denn mit dem einen siehest du auf dich und das Deine,
mit dem andern auf den Nächsten und auf das Seine» (von weltlicher
Obrigkeit. Dazu kommentiert E. Wolf: «Der Bereich des
weltlichen Regiments ist daher nicht der menschlichen Selbstsucht und
Selbstbehauptung überlassen, sondern steht auch unter der Gnade
Gottes. Zugleich wird dadurch die Verantwortlichkeit des Christen für
die Welt betont, sein irdisches Tun als Dienst im Auftrag Gottes
bewertet. Der Safe, daß der Christ Bürger zweier Reiche sei, ist
falsch, auch für Luther. Der Christ hat sein politeuma (Bürgerrecht)
im Reich Gottes; er ist Bürger nur des Reiches Gottes, er ist aber von
Gott beauftragt, als Gottes Mitarbeiter an seinem Versöhnungswerk
gegenüber der Welt.»

Nun ist aber Luthers Lehre von den beiden Reichen sehr viel
komplexer und auch problemhaltiger, als es diese knappen Zitate
vermuten lassen. Sie stellt eine crux der Ausleger dar. Das sehen wir
beispielsweise schon daran, wie Luther gelegentlich selber diese seine

102



Lehre auszulegen für richtig hielt. Er sagte : «Wenn mich Räuber oder
Mörder hätten wollen beschädigen und mir unrechte Gewalt antun,
so wollte ich mich von wegen des Fürstenamts als sein Untertan und
Diener ihrer gewehrt und Widerstand getan haben; denn sie griffen
mich nicht an um des Evangeliums willen, als einen Prediger und Glied
Christi, sondern als des Fürsten und der Obrigkeit Glied; da soll ich
dem Fürsten helfen, sein Land reine halten; kann ich ihn erwürgen
(— umbringen), so soll ich das Messer auf ihn legen und frei das
Sakrament empfangen; soll ich dich in Nöten einen guten Gesellen
retten, viel mehr einem Fürsten sein Land. Würde ich aber angegriffen
um Gottes Worts willen und als ein Prediger, da soll ich leiden und
die Strafe und Rache Gott befehlen. Denn ein Prediger soll sich nicht
wehren; darum nehme ich kein Messer mit auf die Kanzel, sondern
allein auf dem Wege, wenn ich wandere und über Feld ziehe. Die
Wiedertäufer sind verzweifelt böse Buben, tragen keine Wehre und
rühmen sich großer Geduld» (Tischreden, herausg. v. Frederking).

Gesefet den Fall, dies sei theologisch in Ordnung, so zeigt doch
auch dann diese Auslegung durch Luther selbst die Schwäche dieser
Lehre. Mit Recht argumentiert Lasserre so («Der Krieg und das
Evangelium», München 1956, S. 29): «Würde Luther, wenn er von einem
bewaffneten Räuber angegriffen wird und nun wissen muß, wie er
sich verhalten soll, überhaupt noch Zeit finden, ihn zu fragen: Zu
welchem willst du, zum Prediger oder zum Bürger? Und nicht nur das:
Auch auf der Kanzel ist er noch Bürger, und auf der Straße kann er es
nicht umgehen, Prediger zu sein. Wenn sich ein wütender Verrückter
während seiner Predigt auf ihn wirft, hat Luther dann die Pflicht,
,einen guten Gesellen zu retten'? Und wenn ihn im Walde der Räuber
überfällt, muß er nicht auch dort durch unerschütterliche Güte und
Gewaltlosigkeit zeigen, daß sich auch in unserem alltäglichen Tun die
Predigt des Evangeliums vollzieht? Und wenn Luther, anstatt das
Beispiel eines Predigers zu wählen, von einem schlichten Christen gesprochen

hätte, so wäre die Unterscheidung noch viel schwieriger...»
Hier stehen wir nämlich vor der Frage, was werden soll, wenn wir von
einem theoretisch vielleicht annehmbaren System her die Wirklichkeit
in den Griff bekommen wollen.

Luther selbst zeigt durch ' seine grobe Vereinfachung in seiner
Auslegung, wohin später die in ihrem innersten Anliegen gar nicht
mehr verstandene Lehre von den beiden Regimenten hinführen wird :

nämlich in die Überzeugung des späteren Protestantismus, daß der
Christ tatsächlich Bürger zweier Reiche sei. Das eine sei das innere
Reich des persönlichen Glaubens und der privaten Ethik im Kraftfeld
der Botschaft des Evangeliums; das andere sei das äußere Reich der
Weltgeschäfte, wo das fachmännische Ermessen den Ausschlag gibt,
wo man tut, was die Obrigkeit befiehlt, wo nicht der Gott, der die
Liebe ist, angebetet wird, sondern wo man sich einem finstren Schwert-
und Schicksalsgott verpflichtet weiß, dessen Offenbarung eben der

103



Ablauf der Weltgeschichte ist. Jefet handelt der Christ, der sich als
Bürger dieser beiden Reiche versteht, nach verschiedenen ethischen
Normen, jefet dient er zwei Herren, jefet geht die Spaltung in politische
Moral und christliche Moral mitten durch ihn hindurch.

Walter Dignath
(Fortsetjung folgt.)

Weltheiligung und Weltüberwindung bei Berdiajew

«Ich bin ein gläubiger Freidenker.» Berdiajew.

Berdiajews «Philosophische Autobiographie», die 1953 unter dem
Titel «Selbsterkenntnis» im Holle-Verlag in Baden-Baden herauskam,
darf auch heute, vier Jahre nach ihrem Erscheinen, noch das Interesse
in Anspruch nehmen, das wir sonst nur Neuerscheinungen zuzuwenden

pflegen.
Wenn wir angesichts dieses Werkes, das uns nicht nur den ganzen

Ertrag der denkerischen Arbeit Berdiajews übermittelt, sondern uns
durch eine Reihe höchst aufschlußreicher Längsschnitte auch den
Werdegang dieses Denkens aufzuzeigen unternimmt, uns fragen,
worin lefetlich die geschichtliche Leistung Berdiajews bestehe, so ist
es wohl nicht übertrieben zu sagen, Berdiajew habe — wie kein
anderer neben ihm in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts — dazu
beigetragen, die bürgerliche Phase des Christentums in ihrer doppelten
Erscheinungsform — als Orthodoxie wie als Pietismus — zur
Auflösung zu bringen. Diese Leistung war Berdiajew möglich, weil er mit
wahrhaft einzigartiger Aufgeschlossenheit, Leidenschaft und Konsequenz

sowohl Marx wie Nietzsche, Tolstoj wie Dostojewskij mit der
altrussischen Gläubigkeit zu konfrontieren wagte, um sie in einer
lebendigen Synthese für die Gegenwart fruchtbar zu machen.

Berdiajew, 1874 in Kiew geboren, war 26jährig, als um die
Jahrhundertwende die erste Welle eines tieferen Nietzsche-Verständnisses
über Europa ging. Für Berdiajew erhob sich vor allem die Frage, wie
es möglich war, daß ein so echter Wahrheitssucher wie Nietzsche zum
Atheisten und Christentumsverächter werden konnte. Mit dieser Frage
stieß Berdiajew auf die heillos-bürgerliche Entartung des Christentums.
Er ging dem Problem eigens in einer Schrift nach, die, zwischen 1912
und 1916 geschrieben, als das Hauptwerk der ersten Schaffensperiode
Berdiajews bezeichnet werden kann. Die Schrift erschien zuerst
russisch, 1927 auch im Deutschen und trägt hier den Titel «Vom Sinn
des Schaffens. Versuch einer Rechtfertigung des Menschen.» Das
Buch stellt die kühne These auf: Nietzsche ist der zwar verlorene,
aber gerade in seiner Verlorenheit echte Sohn des christlichen Hauses;
die Offenbarung in Jesu Christo ist nur das halbe Christentum, die

104


	Neue Wege für den Christen : Traditionsgebundenheit und Offenheit für neue Erkenntnis an der Schrift im Blick auf die politische Verantwortung des Christen heute angesichts der Wehrfrage : Teil I und II

