
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 51 (1957)

Heft: 3

Artikel: Indiens stille Revolution

Autor: Kramer, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lidie Welt, die sich so weit von Gott entfernt hat, vor dem Untergang
bewahrt werden kann durch ein neues Erwachen und Wirken der
Liebe. B. Wihe

Indiens stille Revolution

In ganz Asien, vom Mittelmeer bis zum Pazifik, ist das entscheidende

soziale Problem die Bodenreform. Die schreiend ungleiche
Verteilung des Bodenbesifees ist in der Tat die Hauptwurzel der furchtbaren

gesellschaftlichen Übel dieses Riesenkontinents, der Massenarmut,

der Volkskrankheiten, der großen Sterblichkeit, der Bildungs-
losigkeit, der politischen Unfreiheit. In besonderem Maße gilt das von
Indien. 70 Prozent der berufstätigen Bevölkerung arbeiten in der
Landwirtschaft, aber nur eine ganz geringe Minderheit besifet genügend
Land, um ein einigermaßen menschenwürdiges Leben zu führen. Der
anbaufähige Boden beträgt insgesamt rund 324 Millionen Acres (ein
Acre etwa 40 Aren), auf denen ungefähr 250 Millionen Menschen
leben müssen; aber die Großzahl der Familien besifet entweder aller-
höchstens zwei Hektaren oder ist überhaupt besifelos. Im Durchschnitt
beträgt der Bodenbesife je Kopf kaum 30 Aren. In einer Reihe
von Provinzen sind 21 bis 37 Prozent der landwirtschaftlichen
Bevölkerung besifelose Landarbeiter; nur in den am günstigsten gestellten
Provinzen geht der Prozentsafe bis auf 8 herunter. Das Durchschnittseinkommen

auf dem Land beträgt (nach einem Bericht der Internationalen

Arbeitsorganisation von 1949) pro Kopf 51 Rupien (das sind
etwa 73 Franken) im Jahr. Die Kindersterblichkeit war bis in die
jüngste Zeit 170 je Tausend (drei- bis viermal so hoch wie in der
Schweiz); die Lebenserwartung für ein neugeborenes indisches Kind
beträgt im Durchschnitt kaum 27 Jahre (in der Schweiz für Knaben
66 Jahre, für Mädchen 71 Jahre). Unterernährung, ja Hunger sind
chronisch in Indien, dessen Bewohner (365 Millionen gegenwärtig) im
Durchschnitt - den die meisten nicht erreichen - nur 2000 Nahrungskalorien

zur Verfügung haben; für einen erwachsenen Menschen gelten
3000 als normal.

Das sind unerträgliche Zustände. Wie können sie geändert werden

- so rasch geändert werden, daß das lebende Geschlecht noch
etwas davon verspürt? Der Kommunismus bietet - nach russischem,
chinesischem, vietnamesischem, nordkoreanischem Beispiel - die
gewaltsame Revolution als das wirksamste Mittel dafür an. Und die
nicht unbeträchtlichen Erfolge, die die Kommunisten bei den jüngsten
Parlamentswahlen in Indien errungen haben, zeigen aufs neue, daß
dieser Weg auch vielen Indern einleuchtet. Die Zentralregierung geht,
unter Nehrus Führung, den Weg der demokratischen Gesefegebung.
Die Bhoodan-Bewegung, die von Vinoba B h a v e ins Leben
gerufen worden ist, geht einen dritten Weg: freiwillige Schenkung

68



«überschüssigen» Bodens durch die Besifeer und Verteilung des so

gewonnenen Landes nach Maßgabe des Bedürfnisses. In seinem
aufwühlenden, höchst lebendig geschriebenen Buch «Vinoba, Nachfolger
Gandhis» (in guter übersefeung im Diana-Verlag, Zürich, erschienen)
bezeichnet Hallam Tennyson, ein englischer Quäker, der die
Bhoodan- (Landschenkungs-)Bewegung an Ort und Stelle studiert hat,
sie als «die aufregendste und bedeutendste geistige Bewegung unserer
Zeit», und in ihrer Einleitung zu dem Buch spricht Elisabeth Rotten
von ihr gar als von der «größten sozialen Revolution der Menschheitsgeschichte»,

die ohne Gewaltanwendung «aus der zündenden Begegnung

zwischen einem an Gandhi gereiften, unauffällig tätigen und
dienenden Gottesgelehrten und einem von dessen leisen Worten im
Innersten angerührten Großgrundbesifeer Indiens» entstanden sei.

Die Bewegung hat sich auf jeden Fall beinahe lawinenhaft
ausgedehnt. Im April 1951 mit einer großzügigen Landschenkung durch
Shri V. Ramachandra Reddy im Dorfe Pochampalle im Staat Haidarabad

begonnen, hat sie eine indische Provinz um die andere erobert.
Von Dorf zu Dorf, von Bezirk zu Bezirk wandert Vinoba und seine
Schar, werbend, predigend, organisierend, und sammelt freiwillig
geschenktes Land, um es besser zu verteilen. Es geht nicht immer leicht
- aber es geht. Die Herzen öffnen sich, die Bodengaben strömen ein,
werden öffentlich beurkundet und den Regionalausschüssen gemeldet,
die sie ihrerseits den Schenkern zur Nachprüfung und Bestätigung
zurückgeben.

Bis September 1955 (neuereZahlen konnte ich nichtbekommen) empfing

so die Bhoodan-Bewegung 1 656 940 Hektaren Boden von 341 950
Spendern, und zwar nicht nur von reichen Grundbesifeern, sondern -
das ist bezeichnend für den Geist der Bewegung - vielfach auch von
armen Menschen, die selber nicht genug zum Leben hatten. Ein Teil
des Bodens ist allerdings minderwertiges Land, aber im großen ganzen
ist es doch guter Boden, den die Besifeer der Bewegung überlassen
haben. Hunderte von Dörfern haben ihren ganzen Besife zur Neuverteilung

und genossenschaftlichen Bewirtschaftung zur Verfügung
gestellt - ein Ergebnis, das Vinoba selbst überrascht hat. Er legte darum
schon 1952 das Gelübde ab, an seinen Wohnsife in Paunar nicht eher
zurückzukehren, als bis er 20 Millionen Hektaren, das heißt ein Sechstel

des anbaufähigen Bodens von ganz Indien, geschenkt bekommen
habe, so daß dann jeder jefet besifelosen Familie zwei Hektaren
Land überlassen werden könnten - wenig nach unseren Begriffen,
aber doch, wie Vinoba glaubt, vorderhand genug, um ein einfaches
Leben ohne Mangel führen zu können. Der Erfolg der Bewegung ist
um so höher zu achten, als ihr zurzeit nicht viel mehr als 2000
freiwillige Helfer zu Gebote stehen, die sich ganz dem großen Werke
widmen.

Die Neuverteilung des Bodens ist freilich eine schwierige Aufgabe.
Im September 1955 waren erst 844477 Hektaren Land verteilt - ein er-

69



staunlich geringer Prozentsafe, der freilich inzwischen gestiegen sein
dürfte. Aber wenn man bedenkt, daß ein äußerst behutsames
Vorgehen nötig ist, um jede Ungerechtigkeit und Unzweckmäßigkeit zu
vermeiden, daß eine sorgfältige Abstufung der Empfangsberechtigten
nach dem Grade der Bedürftigkeit selbstverständliche Regel ist und
daß Einflüsse lokaler Art nach Kräften ausgeschaltet werden müssen,
so wird man zugeben, daß es geraume Zeit braucht, bis sich die
Verteilungsorganisation eingespielt hat und die Neuzuteilungen in rascherem

Tempo und größerem Umfang vorgenommen werden können.
Ergänzt wird die Landschenkungsaktion durch eine Schenkung

anderen Besifees («Sampattidan») von seiten solcher, die selber keinen
Boden ihr eigen nennen oder abgeben können. Diese Leute verpflichten

sich, «im Hinblick auf die Förderung und Vollziehung der
wirtschaftlichen Revolution» der Bewegung einen Sechstel ihres
Jahreseinkommens zu überlassen, und zwar auf Lebensdauer. Das Geld
verbleibt beim Geber, der es für öffentliche Arbeiten und Gemeinschaftsbedürfnisse

verwenden muß. Er führt über seine Ausgaben Buch und
läßt sie alljährlich durch Vinoba kontrollieren. Der Wohlhabende kann
aber auch Arbeitskraft stiften in Form von Brunnen, Saatgut, Ochsen,
Geräten. So ist Sampattidan, wie Vinoba sagt, nicht nur geistig wirksam

für den Menschen, der den Grundsafe der Besitzlosigkeit anwendet,
sondern «kann uns auch dazu verhelfen, ein besseres und reicheres
weltliches Leben aufzubauen Die Forderung der Stunde ist, den
Reichtum in jeder Form zu mobilisieren und in den Dienst der Gesellschaft

zu pressen. Sampattidan wird jedes Heim zu einer Bank machen,
bei der die Gesellschaft freizügig abheben kann, was sie braucht. Da
das gespendete Geld am Ort verbraucht wird, ist der Plan leicht
durchführbar.»

Eine gläubige Zukunftsschau, gewiß! Aber die von Vinoba ins
Leben gerufene Bewegung stammt eben ganz aus dem Glauben und
zeugt wiederum in Millionen von Menschen Glauben und Opfersinn.
Ob das äußere Ziel, das sich Vinoba gesteckt hat, wirklich erreicht wird,
bleibt abzuwarten. Aber das ist wohl auch gar nicht nötig. Nötig ist
im Sinne Vinobas, daß im indischen Volk ein Geist der Selbstverleugnung,

der Brüderlichkeit, der tätigen Solidarität aufbricht, der in
tausenderlei Formen zum Aufbau einer neuen Menschengemeinschaft
führen kann. Die Boodhan-Sache ist keine Wohltätigkeitsangelegenheit.

Vinoba, so sagt Tennyson in seinem Buch, «verabscheut diese
Verwechslung der Boodhan-Sache mit schwärmerischer
Armenbetreuung. Für ihn bedeutet die Bewegung entweder den ersten
Schritt zu einer totalen Revolution der Gesellschaft, oder sie bedeutet
gar nichts». «Wir bezwecken nicht nur, gütige Taten zu vollbringen,
sondern ein Königreich der Güte aufzurichten», erläutert Vinoba selbst
einmal. Und ein andermal : «Meine Sendung ist nicht, eine Revolution
abzuwehren. Ich will nur eine gewaltsame Revolution verhindern

und eine gewalt lose Revolution schaffen Wenn alles Land

70



in Gemeinbesife wäre, würde die heute herrschende Unzufriedenheit
verschwinden und ein Zeitalter der Liebe und Zusammenarbeit an
ihre Stelle treten.» Diejenigen, die heute etwas von ihrem Land
abgeben - nicht als Almosen, sondern als Anerkennung eines «Rechtes
der Armen», werden nach Vinobas Ausdruck mithelfen, dieses Zeitalter

herbeizuführen.
Vinoba lehnt darum selbstverständlich jede Art von Zwang zur

Durchsefeung der großen Bodenreform ab, auch in Form von
staatlichen Befehlen und Vorschriften. Er will die Herzen ändern, nicht die
Regierungen. «Die Regierung ist nur der Eimer», sagt er in seiner
bildhaften Redeweise. «Die Menschen sind der Brunnen. Wenn im
Brunnen kein Wasser ist, kann dann der Eimer voll sein? Ich gehe zur
Quelle, zu den Menschen.» Wenn die Menschen umgewandelt sind,
werden sich die Regierungen von selbst ändern.

Und die Regierungen beginnen sich in Indien bereits zu ändern.
Die Führer des neuen Indiens sehen in Vinoba ihren mächtigen
Verbündeten. Staatspräsident Prasad und Ministerpräsident Nehru
besuchen Konferenzen der Bhoodan-Bewegung; besonders Nehru unterstüfet

Vinoba so weit, als dieser es ihm überhaupt erlaubt. Und Tennyson

fragt: «Daß in Haidarabad eine Höchstgrenze für Grundbesitz
eingeführt wurde; daß man das Zamindari-(Steuerpächter-)gesefe
abschaffte, während in anderen Gegenden jahrelang nur davon gesprochen

worden war; daß überall die Bodenpreise fallen, bis zu einem
Drittel der im Jahre 1952 bezahlten Preise; daß die Rechtsstreitigkeiten

über Landfragen auffallend abnehmen .; daß die
Wohlhabenden in ihrem Widerstand gegen soziale Änderungen nachlassen

- hat die Bhoodan-Bewegung in diesen Fortschritten nicht wenigstens
teilweise eine Rolle gespielt?»

Vinoba ist ein Schüler Gandhis, aber auf ganz selbständige Weise.
Er ist, wie der Verfasser unseres Buches schreibt, «der abgeklärte und
leidenschaftslose Gottesbote, der Gandhi gern geworden wäre.
Seine Liebe ist unpersönlich, philosophisch - er sieht in allen Menschen

Gottes Kinder und behandelt sie infolgedessen alle gleich. Gandhi
dagegen behandelte jeden anders, jeden als einzigen seiner Art.» Aber
das haben beide Männer gemeinsam: daß sie im indischen Volk eine
Sinneswandlung bewirken, sittliche Kräfte in Bewegung sefeen konnten,

die zu wirklich revolutionären sozialen und politischen Taten
führten. Beim Lesen des Berichtes über Vinoba und sein Apostolat
fragt man sich immer wieder: Wäre so etwas auch in unserer
westlichen, «christlichen» Welt möglich? Und man schämt sich, daß es bisher
nicht möglich war. Wir werden darum auch die Folgen unserer
Verstockung tragen müssen - sei es in Gestalt gewaltsamer Revolutionen,

sei es gar als Atomkriegskatastrophe. «Christus starb», so lesen
wir bei Tennyson, «damit das Individuum das Gesefe der ieidenden
Liebe erlerne, Gandhi, damit wir die Bedeutung dieses Gesefees für
die Gesellschaft einsehen. Vinoba, mit seinen mageren Beinen und der

71



Stimme, die sich kaum über ein Flüstern erhebt, versucht wiederum
das verstockte Menschenherz zu belagern. Inzwischen schwindet die
Zeit dahin, und jeder Augenblick der Verzögerung bringt uns dem
Untergang näher ...» Hugo Kramer

China auf eigenen Wegen
lautet der Titel eines im Rowohlt-Verlag, Hamburg, kürzlich veröffentlichten

Buches von Professor L. L. Matthias. «Ergebnisse einer
Reise», die der Verfasser im Herbst und Winter 1954/55 unternahm,
sind seine außerordentlich aufschlußreichen Ausführungen über alle
wichtigen Aspekte der chinesischen Entwicklung und ihre historischen
und wirtschaftlichen Hintergründe. Die Leser der «Neuen Wege» werden

sich auch eines früheren Werkes von Professor Matthias erinnern,
«Die Entdeckung Amerikas Anno 1953», das seinerzeit (Mai 1955)
von Dr. Kramer besprochen wurde. Man stellt fest, daß der erfahrene
und weitgereiste Soziologe, der sich in bezug auf Amerika ein so
überraschend unabhängiges Urteil bewahrte, auch das neue China wesentlich

anders sieht, als es gewöhnlich in westlicher Betrachtung erscheint.
Der Autor verwahrt sich schon im Titel seines Berichtes dagegen,

daß man in allem, was heute in China geschieht, eine Nachahmung des
russischen Beispieles sehen will. China ging tatsächlich nach dem Zweiten

Weltkrieg seine eigenen Wege schon darin, daß es seine Befreiung
.von ausländischen Machtpositionen und der mit ihnen

zusammenarbeitenden Regierung Tschiang Kai-scheks gegen den Willen Stalins
durchführte. Professor Matthias sieht denn auch in den Ereignissen von
1946 bis 1950 nur eine Fortsefeung der Generationen dauernden
Versuche Chinas, die Fremdherrschaft abzuschütteln. Was das chinesische
Volk heute zusammenhält und sich mit seiner Regierung identifizieren
läßt, ist das Gelingen dieses Befreiungskampfes viel eher als die Ideologie

einer Partei. Es zählen ihre Erfolge im Aufbau, ihre Bemühungen
um die Hebung der Lebenshaltung des gesamten Volkes und nicht
einer privilegierten Schicht. Daß dafür alle Kräfte eingesefet werden,
bestätigen heute die meisten Chinareisenden.

Es ist nicht uninteressant, mit dem Buch unseres Autors den reich-
illustrierten Artikel des Februarheftes der «Atlantis» über China zu
vergleichen. Lily Abegg, eine Schweizerin, die das Land vor dem
Umsturz kannte, scheint sich im heutigen China nicht wohlzufühlen. In
jeder Zeile ihres Berichtes schwingt unausgesprochen ihr Sehnen nach
den alten Verhältnissen mit. Sie spricht von «aufbausüchtigen Kommunisten,

die ihre Propagandamaschine in Betrieb sefeen, um die Herrlichkeit

der Technik und der Naturwissenschaften und ihre Nützlichkeit
für die Zukunft des Landes anzupreisen». Für Lily Abegg ist in China
eine Welt des Schönen, der Kultur und feiner Lebensformen
untergegangen. Vergessen wir darüber nicht, daß jenes China, dem heute

72


	Indiens stille Revolution

