Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 51 (1957)

Heft: 1

Artikel: Werfet euer Vertrauen nicht weg! : Werfet euer Vertrauen nicht weg,
welches eine grosse Belohnung hat (Hebraer 10, 35)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140150

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Werfet euer Vertrauen nicht weg!

Werfet euer Vertrauen nicht weg, welches eine
grofle Belohnung hat. Hebrier 10, 35.

Im Angesicht der Weltlage, die aller auf den Sieg des Guten und
Rechten gerichteten Hoffnung und Anstrengung zu spotten scheint und
die Haltung derer, die an das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit
glauben, auf eine harte Probe stellt, jetst schon und kiinftig vielleicht
noch mehr, aber auch sonst, im Leben des Einzelnen, beim Blick auf
all seine Schwierigkeiten und Note, sind wir immer wieder in die Not-
wendigkeit versetzt, andern und uns das Vertrauen zu stirken. Das
ist’s ja, was wir am meisten nétig haben, das Vertrauen. Mit ihm sind
wir stark, ohne es sind wir verloren; mit ihm kénnen wir arbeiten,
kampfen, leiden, ohne es sind wir lahm und unfruchtbar; mit ihm sind
wir froh und getrost, ohne es dunkel und triibe.

Aber wie das Vertrauen schaffen? Ist es nicht eine Gabe? Kann
man es andern und sich selbst einreden, anreden? Findet unsere Er-
munterung, unser Zuspruch — Vertrauen, Anklang? Ist nicht alles zu
unwahrscheinlich? Haben wir selbst nicht schon allzu oft Vertrauen
gepredigt?

Indem wir das, zagend und verlegen, bedenken, kommt ein wun-
derbares Wort, eines der groflen Lichtworte, Fithrerworte, Befehls-
wort Gottes, zu uns: «Wirf dein Vertrauen nicht weg, welches eine
grofie Belohnung hat!»

Das Merkwiirdige und Bedeutsame an diesem Worte ist, daf} es
uns gar nicht mahnt, Vertrauen zu haben, Vertrauen zu schépfen, son-
dern blof}, unser Vertrauen nicht wegzuwerfen. Es setzt also voraus,
daf} wir Vertrauen baben, und mahnt uns blof, diesem Vertrauen
— Vertrauen zu schenken, das heifdt: ihm treu zu bleiben, ihm zu ge-
horchen, es nicht zu miflachten, vielmehr diesem Licht fest und ruhig
nachzugehen.

Das aber scheint mir eine grofle Wahrheit und tiefe Einsicht zu
sein. Wir haben im Grunde das Vertrauen, es kommt blof3 darauf an,
daf3 wir ihm gehorchen und treu bleiben. Oder ist es nicht so? Glaubst -
du, der du dieses liesest, im Grunde deines Herzens wirklich, dafl die
Sache des Friedens — um im Angesicht der heutigen Weltlage wieder
zuerst diese zu nennen — endgiiltig erliegen konnte, all die Anstren-
gung, all die Opfer, all der Glaube, die an sie gesest worden sind, all
die Verheiflung, die ihr gegeben worden, umsonst seien? Das glaubst
du im Ernste doch nicht. Oder glaubst du im Grunde deines Herzens,
daf} die Sache der sozialen Gerechtigkeit, die Hoffnung auf eine neue
Gemeinschaft der Menschen auch im Wirtschaftsleben und von dort
aus in allem Zusammenleben kénnte vollig verloren gehen? Auch das
glaubst du im Ernste doch nicht. Oder glaubst du im Grunde deines

1



Herzens, dafl die Sache der Freibeit endgiiltig konnte unterdriickt
werden? Auch das glaubst du im Ernste nicht. Kurz, glaubst du im
Grunde deines Herzens, dafl das Grofle, Gute, Wahre, Schone, Hei-
lige, das in irgend einer seiner Formen und Kimpfe deine Seele erfiillt,
Irrtum, Traum, Fata Morgana sei? Das glaubst du im Ernste nicht.
Oder glaubst du im Grunde deines Herzens, in deinen individuellen
Angelegenheiten, fiir deine Familie, deinen Beruf, deine Lebensbestim-
mung im allgemeinen, daf$ hier alles falsch, alles verloren, daf? der Ruf,
der an dich ergangen, eine Tiuschung, der Plan iiber dir ein Trug, der
héhere Sinn deines Loses ein Wahn, das Licht der Verheiflung, das
tiiber dir leuchtet, ein Irrlicht sei? Das glaubst du im Ernste doch nicht.
Du jammerst, vor dir und andern, bist verzagt, ja verzweifelt, klagst
Gott oder das Schicksal an, und inzwischen redet in dir eine leise, aber
ganz starke, tiberlegene Stimme, daf} es nicht so ist, wie du tust, tro
allem, daf} trots allem Hoffnung ist und Weg, daf} die VerheifSung fest
bleibt, unbedingt fest, dafi Gott treu bleibt, unbedingt treu, und sein
dir gegebenes Wort hilt, unbedingt hilt. Und was die Sache des Guten .
und Rechten in der Welt betrifft, so kénnen wohl Finsternisse des
Zweifels iiber deine Seele ziehen, daf$ du meinst, es sei alles Glauben
und Miihen umsonst — das ist begreiflich —, aber auch hier spricht doch
immer, und immer wieder, eine sehr deutliche und sehr starke, wenn
auch oft nur leise Stimme: «Du weif$t doch im Grunde genau, daf8 der
Sache alles Guten und Rechten der Sieg unbedingt sicher ist, daf} es
daran im Ernste keinen Zweifel gibt. Du weiflt doch, daf} in dieser
Gewifsheit, in dieser Zusage ich da bin, der treue, starke allmichtige
Gott I»

Kurz, du hast Vertrauen: wirf es nur nicht weg. Du hast Vertrauen.
Vertrauen ist nicht etwas, das wir uns und andern aufdringen, ein-
reden mifiten — es ist schon vorhanden, es ist als gottliche Mitgift in
den Tiefen unserer Seele. Wohl kann es oft unsere Aufgabe sein, an-
dere eindringlich und ernsthaft zum Vertrauen zu ermuntern, vor al-
lem in der Form des persénlichen Zeugnisses, aber das hat doch nur
den Sinn, daf} das, was in den andern an Vertrauen schon ist, auf-
geweckt wird, dafl das Licht, das schon in ihnen ist, angefacht wird,
daf} sie Vertrauen zu ihrem Vertrauen bekommen. Immer ist in uns
etwas von diesem Vertrauen vorhanden; immer ist dieses wunderbare
Licht irgendwie in uns; immer besitsen wir etwas von diesem geistigen
Betriebskapital Gottes. Wir haben Vertrauen — alles kommt darauf an,
dafl wir es nicht wegwerfen. Das ist gerade die zentrale Lebens-
aufgabe. «Mein Gerechter wird aus dem Glauben leben!» Fiir die
Sache des Guten und Rechten in der Welt, fir das Kommen des Rei-
ches Gottes, wie fiir das Gelingen deines eigenen Lebens ist dieses Eine
entscheidend: ob das Vertrauen bewahrt oder weggeworfen wird. Es
ist freilich auch der schwerste Kampf, den wir zu fithren haben: ein
Kampf mit der eigenen Schwiche, der eigenen Feigheit, der eigenen

2



Schuld, und ein Kampf mit dem Widerstand der Welt (und nicht blof3
der Welt) und den Dunkelheiten des Geschickes. Wir versagen in die-
sem Kampfe oft genug. Vieles ging verloren, was als VerheifSung tiber
uns war, weil wir nicht genug Vertrauen hatten. Wir wiren ganz ver-
loren ohne die Treue Gottes, die ihrerseits das Vertrauen nie wegwirft,
die uns Schwachen, Strauchelnden, Gefallenen die Hand gibt; so aber
erfahren wir, daf$ wir an dieser Hand immer wieder in den Bereich der
Verheiflung gelangen diirfen und erleben, wenn wir jene Hand nicht
lassen, das ergreifendste der Wunder, jene gutmachende, wiederher-
stellende Gnade, die auch Irrtum und Schuld zu vermehrtem Segen
wenden kann. Darum halte, auch in Dunkelheiten der Seele oder des
Weges, auch in grofiter -Schwachheit, mit der letsten :Kraft deiner
Hand, dieses Vertrauen fest, das du hast, halte fest das Vertrauen, das
du hast zum Sieg alles Guten und Rechten, was zum Reiche Gottes und
des Menschen gehort; halte fest das Vertrauen, das du hast zu dem
Sinn deines Lebens, zu deinem Werk, zu deinem Auftrag, zu dem Ruf,
den du vernommen, zu dem Stern, den du gesehen, zu dem Licht,
das dir aufgeleuchtet. Lafl dir auch von Luther, der in Sachen des
Glaubens (in diesem Sinne) immer grof} ist, zurufen: «Du muf3t ohne
alles Wanken und Zweifeln Gottes Willen iiber dich ins Auge fassen
und fest glauben, dafl er auch mit dir grofle Dinge tun will. Solch
Glaube ist lebendig; der dringt durch und dndert den ganzen Men-
schen.» Dieses Vertrauen ist dir anvertraut, hiite es mit der letsten
Kraft deines Herzens; es ist dein kostbarstes Gut, dein Hort. Und wenn
alles noch so unglaublich erscheint, alles noch so dunkel, so aussichts-
los, durch Schicksal und Schuld verloren, und wenn das Vertrauen noch
so sehr ins Unbekannte weist, in die Wiiste hinein, ins Weglose —
halte es fest. Grof3 ist die VerheifSung, die es hat. Ja — Wunder der
Wunder — sie wachst sogar mit deinem Vertrauen. Nicht den Zwei-
felnden, Verzagenden, ewig Schwankenden, den Glaubenden gehort
die Welt, die haben die VerheifSung.

«Uber ein Kleines nur, ein ganz Kleines», sagt die Schrift, «so
wird Er kommen, der da kommen soll, und nicht zégern.» Wir wollen
in diesem Zusammenhang nicht auf den ganzen gewaltigen Sinn dieses
Wortes eingehen, sondern blof} einen Strahl aus seinem Lichte zu fas-
sen suchen. Soll damit fiir uns gesagt sein, dafl der &Erfolg (wir wollen
einmal dieses Wort brauchen) unseres Glaubens und Aushaltens, ob-
jektiv verstanden, rasch eintrete? Wir konnen darauf mit Ja antwor-
ten, wenn wir unter «rasch» die Gotteszeit verstehen und nicht die
Menschenzeit, die Zeit des starken, seiner selbst sicheren Gotteswillens
und nicht die Zeit des schwachen, bangen Menschenherzens, die Zeit
der Gottesuhr und nicht die Zeit der Menschenuhr; wenn wir, anders
gesagt, daran denken, wie iiberraschend oft Sieg und Wendung kom-
men, wie kurz nach tiberstandenem Harren dieses oft erscheint, wie
nichtig die Zeit des Widerstandes nach dem Siege aussieht. Ja, das ist

3



so! Aber wir diirfen es, und es kommt im Grunde auf das gleiche hin-
aus, auch subjektiv verstehen: Sobald wir uns vor und in Gott gefaf3t
haben, ist auch der Sieg da — im Glauben. Wir sind seiner gewify. Ob
er nun duflerlich schneller oder langsamer komme, ist nicht so wichtig.
- Es gibt nun einmal Zeitalter und Generationen, welche Vorliaufer-
charakter tragen, welche Vorbereitungsarbeit tun miissen und die
juflere Erfillung nicht schauen diirfen. Vielleicht gehdren wir auch
dazu. Auch in unserem individuellen Leben mag die Verheiflung, zum
Teil wenigstens, diesen Sinn haben. Sie mag auch iiber dieses irdische
Leben hinausweisen. Aber da ist nun wichtig, dafy wir die Verheiflung
in diesem Sinne erfassen. Wir miissen uns von der Riicksicht auf den
rascheren oder langsameren duferen Erfolg unabhingig machen. Viel-
leicht, daf} wir auch durch ein scheinbar vélliges Erliegen miissen. Das
darf uns nicht beirren. Wir sind des Endsieges doch gewifs. Und wir
diirfen darin auch die Freude des Sieges genieflen. Ja, es mag sein
— und das ist ja auch ein Wunder —, daf} die Freude der Glaubenden
und Harrenden, vorliufig Erliegenden sogar grofler ist als die Freude
derer, die den Tag des dufleren Sieges schauen diirfen. Das wird Jubel
sein, aber die Freude der andern ist — Seligkeit! «Selig sind die Armen;
selig sind die Leidtragenden; selig sind die Unterliegenden; selig sind
die Hungernden und Diirstenden; selig sind die Verfolgten — denn
ibrer ist das Himmelreich I» Sobald wir unsere Seele im Vertrauen und
in der Geduld des Vertrauens gefaf3t haben, ertont, auch in diesem
Sinne, das Wort: «Siehe, Er kommt, siehe, Er ist schon da!» Aus der
Ewigkeit her tont es und in die Ewigkeit hinein leuchtet es, ttber Zeit
und Raum und Erde hinaus von Gott zu Gott.

Und so langen wir bei den andern wunderbaren Teilen dieses
Wortes an: «Geduld ist euch vonnéten, damit ihr den Willen Gottes
tun und die Verheilung davontragen konnt . . . Mein Gerechter wird
aus Glauben leben, und wenn er furchtsam zuriickweicht, so hat meine
Seele kein Wohlgefallen an ihm.» Wir aber wollen nicht Menschen des
feigen Zuriickweichens sein, das im Untergang endigt, sondern Men-
schen des Glaubens, in welchem wir unsere Seele gewinnen. Worte
von gewaltigster und herrlichster Bedeutung, Worte voll tiefster Seelen-
kunde und stirkster Seelenfithrung. Wir haben Geduld noétig, wenn
wir den Willen Gottes tun und die VerheifSung davontragen wollen,
Geduld oder, wie es im Urtexte heifit: Ausharren, untendurch gehen-
des Verharren, Aushalten, das die Last auf sich nimmt: Gefafitsein
— das ist wohl das beste Wort. Wenn wir die Fassung verlieren, wenn
wir anfangen zu zagen, zu zweifeln, zu klagen, zu rebellieren, dann
konnen wir den Willen Gottes, der in einem bestimmten Augenblick
und in einer bestimmten Lage waltet und wartet, weder erkennen
noch tun. Wir sind dafiir dann zu unruhig, wir verstehen den Sinn der
Stunde und Lage nicht zu erfassen. Wir zappeln hin und her, lassen

4



uns fahren und fallen oder stellen verkehrte Dinge an, sei’s in bezug
auf die Sache des Guten und Redchten, die Sache Gottes; sei’s in bezug
auf unsere personliche Existenz und Aufgabe. Damit geraten wir in
den «Untergang», den Verlust der Verheiffung. Dann ruht auch kein
Wohlgefallen Gottes auf uns, wir sind trostlos. Aber wenn wir uns im
Glauben fassen, dann ruht auf uns die Freude Gottes an uns! «Mein
Gerechter wird aus dem Glauben leben.» Welch eine gewaltige Wahr-
heit und Verheiflung! Wir «gewinnen unsere Seele». Welch wunder-
bares Wort! Ja, wenn wir zagen, klagen, verzweifeln, dann verlieren
wir unsere Seele. Wir kommen, indem wir von Gott abkommen, auch
von uns selbst ab. Wir sind nicht mehr bei uns selbst, und bei Gott,
in seiner Uberlegenheit und Ruhe, sondern in der Unrast und Verwir-
rung der endlichen Dinge und unseres umgetriebenen Herzens. Aber
wenn wir uns in der Geduld des Glaubens fassen, gewinnen wir unsere
Seele. Wir kommen, indem wir zu Gott kommen, zu uns selbst. Wir
werden ruhig, stark und froh.

Darum, liebe Freunde, weil das alles so ist, so ist Rat fiir uns alle:
Fir Gottes Sache in der Welt und fir deine Sache (die freilich mit
Gottes Sache in Verbindung stehen mufl) hast du Vertrauen. Wirf es
nicht weg! Leonbard Ragaz (1933)

Eine entscheidende Probe

Pfarrer Henri Roser in Paris hat uns seine Mitarbeit versprochen.
Die Leser werden mit uns dariiber begliickt sein, daf} dieser tiefgliu-
bige Christ mithelfen wird, daf3 die Sache der «Neuen Wege» unerschiit-
tert auf das eine Ziel ausgerichtet bleibe. Er schreibt uns: «Gott gebe
uns Licht in allen diesen Dingen! Wie miissen wir uns doch an die ver-
heiflungsvolle Botschaft halten, die uns in fritheren Zeiten um unsern
verehrten Professor Ragaz vereinte: das ist es, diese Verkiindigung
und Vision des Reiches, worin unsere Hoffnung und schon unsere
Freude begriindet ist. Darin liegt die Kraft unseres Zeugnisses und in
gewissem Mafle die Wirksamkeit einer Verkorperung des Ewigen in
der Welt.» '

Der folgende Artikel aus der November-Nummer 1956 der Hefte
des Versohnungsbundes erhielt die volle Zustimmung unserer hollin-
dischen Freunde K. Strijd und Hannes de Graaf und erschien auch im
dinischen Bulletin des Versshnungsbundes. = Die Redaktion.

*

Einverstanden, wir hatten diese Probe nicht nétig, wir, die wir die
Gewalt ablehnen. Aber es gibt Menschen, die sie billigen, und es ist
nicht berfliissig, fiir sie hervorzuheben, was dieses Ereignis wieder
deutlich zeigt. Sie sind gewif3 aufrichtig. Sie glauben wirklich, daf3 es

]



	Werfet euer Vertrauen nicht weg! : Werfet euer Vertrauen nicht weg, welches eine grosse Belohnung hat (Hebräer 10, 35)

