
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 11-12

Buchbesprechung: Buchbesprechungen

Autor: A.B. / C.W.-St. / J.L.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ken des Christentums hinüber blicken wir wieder in das Urverhältnis,
das Gott mit den Menschen eingegangen ist, der Gott, der «nicht nur
den Juden» - und Christen -, «sondern auch den Heiden Gott ist»
(Römer 3).

Die Schöpfung wird uns wieder lieb; zugewandt, nicht mehr
abgewandt stehen wir den Menschen und Dingen gegenüber da.

Ohne den Kampf zu suchen, treten wir unwillkürlich in eine
Kampfstellung zu den Mächten, die die Welt regieren.

Geist, der es wirklich ist, der aus sich selbst schöpft, ist nur Gott.
Geist aber, der ohne Gott eigener Geist sein will in der Form von
allerhand Prinzipien, Glaubenssäßen und allgemeinen Maximen, die wie
selbständige höhere Wesen über dem Laufe der Dinge thronen - ist
Gößengeist, nicht Gottesgeist. Unsere Ideale sind Gößenbilder. Man
sehe nur, was für einen Jammer sie in der Welt angerichtet haben, um
zu verstehen, wie gefährlich jeder Geist - sei es Religions- oder
Wissenschafts- oder Rassen- und Nationalitätsgeist -, der nicht Gottes
Geist ist, werden kann.

Wir sehen Gott selbst am Werke, nicht irgendein Christentum
oder einen Sozialismus, den Gott, der aller Menschen Gott ist und
der «die Gottlosen gerecht spricht», den Gott und Vater Jesu Christi,
dessen Geist Jesus in unsere Arbeit eingeschrieben hat.

«Neue Wege» 1909 Hermann Kutter

BUCHBESPRECHUNGEN

Qustav A. Wetter-. «Der dialektische Materialismus.» (Seine Geschichte und sein
System in der Sowjetunion.) Verlag Herder, Wien.

Für dieses bedeutende Buch war ursprünglich eine eingehendere Besprechung
und Auseinandersegung vorgesehen. Nun müssen einige Hinweise genügen.

Das Werk des jesuitischen Verfassers ging aus Vorlesungen hervor, die dieser
im Sommersemester 1945 am Päpstlichen Orientalischen Institut in Rom hielt. In
einem ersten Teil wird die Geschichte des Marxismus-Leninismus, in einem zweiten
Teil das System der Sowjetphilosophie in seinen verschiedenen Entwicklungsphasen
aufgezeigt. Auf dem zweiten Teil und den theologischen Schlußfolgerungen, die tief
ins Herz der römischen Kirche blicken lassen und besonders die Betonung der
Ausrichtung dieser Kirche auf Maria in sich trägt, liegt der Nachdruck der Ausführungen.

Neben einem ausführlichen, breiten, beschreibenden Teil, der als Bericht weithin
sehr sachlich und wissenschaftlich gehalten ist, finden sich die grundsäßlichen
Bemerkungen des Verfassers, die, wie gesagt, aller Beachtung wert sind. Hier stoßen wir
auf den Versuch eines geistigen Ringens des Katholizismus mit dem Bolschewismus
bzw. Kommunismus. Es verläuft nicht zufällig auf einer mehr philosophischen und
einer mehr theologischen Ebene, wie das dem katholischen Denken von Hause aus
entspricht.

Interessant ist der Hinweis des Verfassers, daß der Marxismus eine quasi

558



«scholastische» Philosophie sei. Daß das nur sehr bedingt richtig ist, zeigt der
Verfasser selbst in seinem Hinweis darauf, wie im Marxismus der Ansät; zu einer
vertieften Erfassung des Verhältnisses von Praxis und Erkenntnis sich vorfindet. Wetter
sieht den Marxismus auch als Religion bzw. Religionsersaß. Er sieht aber kaum das
prophetisch-messianische Element, das bis heute ja dem Marxismus seine wirkliche
Anziehungskraft gegeben hat und auf tiefere Zusammenhänge hinweist.

Endlich sind beachtenswert die Schlußfolgerungen des Verfassers für die
«Taktik» des Katholizismus im Kampf mit dem Marxismus-Kommunismus. Wir
zitieren A. Wetter selbst : «Diese Erkenntnisse (es sind theologische Ausführungen
vorausgegangen, d. Sehr.) geben uns nun auch eine klare taktische Linie für unseren
Kampf. Es wird uns nun deutlich, daß man jene gottfeindliche Ideologie nicht dadurch
überwinden kann, daß man dem bolschewistisch gefärbten Materialismus einen bloß
anders gefärbten Materialismus entgegenseht mit der Verheißung eines wiederum
rein diesseitig gedachten Paradieses. Es wird uns nun ferner klar, daß man die
bolschewistische Weltgefahr auch nicht mit Panzern, Düsenjägern und Atombomben
beschwören kann. Die Rettung in diesem apokalyptischen Ringen unserer Tage kann
nur durch die Kraft Gottes kommen. ,Die einen vertrauen auf Wagen, die andern
auf Rosse, wir aber preisen den Namen des Herrn, unseres Gottes.' Das, was die
Menschheit ihrerseits tun kann, ist nur dies, immer mehr ,Kirche' zu werden und
durch ihre bräutliche Hingabe Gottes Kraft auf die Erde herabzuziehen, indem sie
sich mehr und mehr die reine Gesinnung des Herzens der jungfräulichen Gottesbraut
Maria zu eigen macht und durch das Einstimmen in ihr Fiat die Gottesparusie
beschleunigt.»

Man möchte wünschen, daß in Rom der erste Teil dieses Zitates gehört würde.
In Wirklichkeit ist ja die römische «Kirche» etwas Grundanderes als das, was A.
Wetter mit seinem reinen Kirchenbegriff meint. Bis jeßt hat sie es auf alle Fälle mit
«Rossen und Wagen usw.» gehalten, das heißt mit der ihr nach ihrer Ansicht
unterstellten weltlichen Schwertgewalt. Die politische Linie nennt sich heute
christlichdemokratisch, und die Schwertgewalt ist u. a. neben den faschistischen, halbfaschistischen

und feudalistischen Staaten die NATO mit Amerika an der Spiße. Vatikanische

Politik und die «Kirche» des Vatikans sind nun eben doch etwas gründlich
anderes als die Gemeinde Jesu Christi, die wirklich auf dem Grund der Apostel und
Propheten steht. Die Gemeinde Jesu Christi tut uns not, das Reich Gottes und seines
Christus tut uns not - die «Kirche» aber ist neben der Theologie das große Verhängnis

des christlichen Glaubens A. B.

Qeorg D. Heidingsfelder-. «Der Kampf zwischen Christentum und Kommunismus.»
Herausgegeben vom Arbeitskreis für angewandte Anthropologie e. V., Göttingen.

Unser Mitarbeiter G. Heidingsfelder hat seine vielfältige Auseinanderseßung
mit dem Kommunismus in dieser Schrift zusammengefaßt. Er entfaltet sie in sechs
Abschnitten: I. Was ist Christentum, was Kommunismus? II. Die Anklage des
Kommunismus gegen das Christentum. III. Intermezzo: Die Ideologisierung des
Christlichen. IV. Die Anklage des Christentums wider den Kommunismus. V.
Zusammenarbeit und Koexistenz. VI. Überwindung des Kommunismus?

Heidingsfelder zeigt, daß es im Kampf mit dem Kommunismus um die Freiheit
der Person geht (was mit Bürgerlichkeit am allerwenigsten zu tun hat!), um das an
Gott orientierte und an ihn gebundene Gewissen, um die Reichsunmittelbarkeit des

Jüngers Christi in der Auseinanderseßung mit dem ideologischen und faktischen
Totalismus des Kommunismus. Wir sind darin völlig einig mit ihm. Er nimmt aber
ebenso ernst die Anklage des Kommunismus gegen das Christentum. Hier würden
wir die geschichtlichen Hintergründe und Ursachen sehr viel mehr herausarbeiten
und unterstreichen als G Heidingsfelder. Auf diesem Gebiet ist noch viel mehr
Wahrheitsdienst zu leisten, gerade wenn der Wahrheitskampf zum entscheidenden Pol der
Auseinanderseßung wird. Die Darstellung der Haltung der katholischen Kirche in
diesem Kampfe halten wir troß der tapferen Kritik des katholischen Verfassers doch

559



für zu abgeblendet. Wir dürfen gerade hier Theorie und Praxis nicht unterscheiden.
Pius XI. hat im Jahre 1937 in der Enzyklika: «über den atheistischen Kommunismus»

sein Verdammungsurteil gesprochen. Wir wissen aber, daß in jenen Jahren der
päpstliche Segen an den Faschismus erging und die Zusammenarbeit, zum Beispiel
zur Bekehrung Rußlands, mit dem Nazismus bis in den Zweiten Weltkrieg
hineinreichte. Die katholische Kirche hat nie die verhängnisvolle, pseudochristliche
Zweischwerterlehre aufgegeben. Sie hat sie durch alle Zeitalter bis zum heutigen Tage nur
mit verschiedenen ideologischen Hintergründen praktiziert. So übt sie im wesentlichen

auch heute ihren Antikommunismus. Solange diese Kirche den Brudermord,
den die Welt, nicht Christus, befiehlt, akzeptiert, duldet, sehr oft fördert, ist sie wie
alle andern «Kirchen» dieser Art nicht nur fragwürdig, sondern antichristlich.

Wichtig scheint uns die Auseinanderseßung über das Problem der Koexistenz,
das ja allem beidseitig geführten Weltbürgerkrieg zum Troß auf die Existenzfrage
der Völker in der heutigen Welt mit furchtbarem Ernste hinweist. G. Heidingsfelder
lehnt die Koexistenz in der Furcht und in der Täuschung ab, gelten läßt er mit Recht

nur diejenige in der Wahrheit. Daß beide «Lager» in einer über alle bis jeßt erfaßte
Einsicht hinaus nur noch durch die "Umkehr leben können, das ist der Angelpunkt
alles Nachdenkens und Ringens um diese Frage. Von da aus lehnt G. Heidingsfelder
mit Schärfe alles Bürger-Christentum ab, wenn seine Kritik auch nicht alle die Fragen
erfaßt, die zum Beispiel N. Berdjajew in seiner Schrift: «Von der Würde des
Christentums und der Unwürde der Christen» darlegt. In bezug auf diese ganze Frage
aber glauben wir in einem gewissen Gegensaß zum Verfasser, daß dieser Kampf
nur sieghaft werden kann auf dem Boden einer neuen Gemeinde Christi (die mit
Sektentum gar nichts, aber mit dem Universalismus und dem Reiche Gottes alles

zu tun hat!), nicht aber auf dem irgendeiner «Kirche». Viele Fragen schneidet der
Verfasser noch an, über die wir gerne mit ihm reden möchten. So zum Beispiel die
Frage der Tragik, die eben doch - auch wenn sie sich durch die ganze Geschichte
zieht und alles Menschentum mitbestimmt - vorchristlich ist. Das Kreuz steht
jenseits von Tragik und Fortschrittsglaube. Es allein öffnet einen Weg und weist den
Weg des Lebens. Nachfolge und Kreuz sind andersartig als die Tragik. Die Tragik
kennt keine Lösung, aber Christus ist der Erlöser und das Reich Gottes die große
Auferstehung.

Die überaus anregende und tapfere Schrift ist in der Zentralstelle für Friedensarbeit

zu beziehen. A. B.

Arthur Rieh-. «Marxistische und christliche Zukunftshoffnung». Zwingli-Verlag,
Zürich.

Diese Schrift fiel uns vor einiger Zeit in die Hände und interessierte uns schon

um des Themas und natürlich auch um des Verfassers willen. Arthur Rieh grenzt seine
Arbeit ab, indem er sich nur auf die Frühschriften von Karl Marx bezieht. Es ist
allerdings eine Frage, ob man das Thema auch nur bei Marx so einengen darf. Wie
das von Arthur Rieh zu erwarten ist, wird vieles Treffliche gesagt. Wir meinen vor
allem all das, was sich auf den Realismus der christlichen Botschaft, ihre Bezogenheit
auf die Geschichte und auf den wirklichen Menschen bezieht. Ganz verfehlt aber
scheinen mir die Interpretation eines Marxwortes und die Schlüsse, die daraus gezogen
werden. Arthur Rieh bezieht sich auf einen Saß Marxens in seiner Schrift «Zur
Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie» (Seite 278, Band 1, Kröners Taschenausgabe)

über das Proletariat. Was nun hier Rieh (und darauf baut er dann wesentliche

Teile seiner wissenschaftlichen Schlußfolgerungen und natürlich auch die
politischen Randbemerkungen auf!) Marx unterschiebt, ist das Gegenteil von dem, was
Marx sagt und gerade in dieser Schrift über das Proletariat ausführt. In Marxens
Auffassung soll es sich um «die Selbsttranszendierung des Proletariats» handeln,
woraus Arthur Rieh dann sehr weitgehende Schlüsse zieht. Marx hat aber nicht die
Selbsttranszendierung, sondern «die Aufhebung des Proletariats» im Auge. So
formuliert er es am Ende dieser Schrift. Richs Behauptung ist eine theologische Kon-

560



struktion, die weitab liegt von einem wirklichen wissenschaftlichen Beweis. Mir
scheint, daß hier einmal wieder «die Theologie gescheitert» ist, wie Marx nur zu
treffend in der gleichen Schrift bemerkt. Noch fataler scheinen mir die Ausführungen
von Arthur Ridi über den Totalismus. Dieser stellt tatsächlich einen Grundzug im
Marxschen Philosophieren dar, er kann aber nur zusammen mit dem Marxschen
Freiheitsgedanken und Emanzipationsgedanken recht verstanden werden. Das, was Marx
wirklich unter Totalität versteht, zu klären, wäre im übrigen eine äußerst wichtige
Sache. Mir scheint, daß der Rückgriff von Marx auf «die Kritik der Waffen» und
«die materielle Gewalt» das schlechteste geistige Erbe aus der Französischen
Revolution ist, das Flucherbe eines Christentums, das sich heute mit der Wasserstoffbombe

zu «verteidigen» vorgibt, die Gewalt und den Totalismus als Kirchenimperialismus

vertreten hat und sidi bis heute davon nicht frei zu machen verstanden hat.
Wer sich aber in dieser Sache über den Marxismus moralisch so erhebt oder heute
sich zu erheben berechtigt glaubt, verurteilt sich. Die christliche Hoffnung scheint
mir erst dort erreicht, wo Jesus Christus wirklich Weg, Wahrheit und Leben wird,
wo sich endlich einmal der Kampf in der Praxis und im Leben vollzieht. Dem
Schlußabschnitt stimmt der Schreibende völlig zu. Aber was bedeutet denn das «Nein gegenüber

allem Totalitarismus», wenn es nicht völlig bezogen ist auf Christus und das
Reich, und welche Lüge und Heuchelei bedeutet es, wenn es etwa bezogen ist auf
westliche oder katholische Politik! Befremdend wirkt an dieser Schrift auch, daß sie
weder einen Hinweis auf den Geisteskampf von Leonhard Ragaz nodi auf den von
Nikolai Berdjajew enthält, die bis zuleßt mit diesen Problemen in einer Weise
«existentiell» gerungen haben, wie das kaum von einem Theologen oder nur von
wenigen gesagt werden kann. A. B.

Hinweis: Im Heft 10 (Oktober), 1956, der Monatsschrift «Rote Revue» ist ein
Aufsaß von Markus Mattmüller-Keller erschienen, der über Leonhard Ragaz und
seinen Weg zum Sozialismus an Hand zahlreicher Dokumente berichtet. Viele
unserer Freunde werden darin allerlei noch nicht bekannte Mitteilungen aus dem
sozialistischen Wirken unseres Freundes Ragaz finden. Nicht einverstanden ist der Schreibende

damit, daß M. Mattmüller das, was bei Leonhard Ragaz in all seinem Ringen
mit der sozialen Frage hervortrat, als das «erste kohärente System eines christlichen
Sozialismus» nennt. Das scheint mir völlig verfehlt. So etwas hat Ragaz nie «gehabt»
und «vertreten». Sein theologischer Hauptkampf richtete sich ja gerade dagegen.
Dafür zeugen auch die Kollegien und die großen zeugnishaften Schriften. A. B.

Leonhard Ragaz: «Zuflucht zu Qott.» Gottesdienstliche Gebete. Verlag Friedridi
Reinhard AG, Basel.

Die Reihe dieser Besprechungen beenden wir mit dem Hinweis auf die
gottesdienstlichen Gebete, die von unserem Freunde auf der Kanzel des Basler Münsters
gesprochen wurden. Dazu sind noch einige andere Gebete hinzugefügt. Über wirkliche

Qebete redet man nicht in der üblichen Menschenweise. Solche haben wir aber
hier vor uns. Jene heilige, vom Feuer des Geistes belebte Glut strömt durch diese
Gebete, die wir so notwendig bedürfen. So stehe an dieser Stelle zuleßt ein
Ausschnitt aus einem solchen Gebet: «Berühre uns mit dem Hauche deines Lebens, der
allein das Osterwunder schafft. Allen, die hierher gekommen sind, von Angst, Kummer,

innerer Unruhe belastet, gib Mut zum Wandeln auf neuer, heller Bahn. Wälze
du selbst den Stein vom Herzen, den Menschenhand nicht zu bewegen vermag. Laß
Osterkraft aufgehen in der ganzen Christenheit, daß die Grüfte sich öffnen und aus
toten Formen Wirken, Leben und Kraft werde. Stärke uns in schwerer Zeit durch
die immer neue Zuversicht, daß du lebst und waltest, daß du aus dem Zerbrechen
eines Alten ein besseres Neues schaffen und auch Stürme und Nöte zu deinen Boten
und Arbeitern machen kannst, und laß uns mit dir schaffen an dem Reich, das siegen
muß, weil es aus dir ist und gegründet auf das größte Opfer. Lebendiger Gott, mache
uns lebendig. Amen.» A. B.

561



Wilhelm Mensching: «Jesus und die Politik». Grimmesche Hofbuchdruckerei, Bücke¬

burg.

«Es war verhängnisvoll, daß in der Christenheit Jesus und mit ihm sein Reich
immer mehr in den Hintergrund traten gegenüber der Kirche, der Bibel und anderen
Größen. Das gilt ganz allgemein, besonders ernst aber für die Politik.» Statt dessen

gilt es einmal, endlich sich mit ganzem Ernste und voller Aufgeschlossenheit Jesus
zuzuwenden, dem wirklichen Jesus (der dann sicher auch der ewige Christus ist, der
Christus Gottes!) und sein Wort und Tun, seinen Kampf ernst zu nehmen. Zwei
Grundfragen stellt Wilhelm Mensching: 1. Wie stellte sich Jesus zur Politik?
1. Lassen Jesu Grundsäße sich in der Politik anwenden? Er geht also gerade den
Fragen nicht aus dem Wege, denen Theologen und Kirchenleute immer noch gerne
aus dem Wege gehen, um dann um so intensiver «Politik» zu treiben, die dann
freilich in ihren Früchten sich sehr von dem unterscheidet, was Jesus tat und
verkündigte. Jesus begegnete der «Politik» mit der Botschaft und Vertretung des Reiches

Gottes unter den Menschen und gegenüber allen Menschen und Mächten. Was
Jesus zusammengefaßt im Vaterunser aussprach und sein ganzes Wort, Handeln
und Leben prägt, das ist für Wilhelm Mensching das, was der Jünger Jesu in der
Politik und gegenüber der Politik vertreten sollte. Wenn wir fragen, ob wir mit
Jesus audi in die Politik hineinschreiten können, ob sich Jesu Grundsäße (man
verstehe dieses Wort recht!) in der Politik anwenden lassen?, so müssen wir etwas
Entscheidendes bedenken: «Wir sollten bedenken, daß wir für das Ja Kraft brauchen.»
Darauf kommt es wirklich an. Gerade für die Politik haben wir alles von Jesus
zulernen! A.B.

E. Q. Rüsch: «Die Erlösung der Kreatur». (Die Geschichtstheologie Johann Christoph
Blumhardts.) Zwingli-Verlag, Zürich.

Diese Schrift beschäftigt sich mit dem obgenannten Thema im Werke des Vaters
Blumhardt. Mit Recht betont Prof. Rüsch, daß Blumhardts praktisch gefaßte, ernst
genommene Hoffnung auf die Erlösung der Kreatur mit dem Abstellen auf den
Sieger Jesus nicht auf Theologie und Systematik, wie sie heute getrieben werde,
abgezogen werden dürfe. Sie unterscheidet sich ja wesentlich davon! Aber Blumhardt
kann uns zum biblischen Wort und zur biblischen Wirklichkeit helfen, und das ist
ja viel mehr. Wir werden von ihm allerdings gefragt, ob die ganze Wirklichkeit und
Kraft der Erlösung bei uns nicht bloß «für uns» werden kann und vor allem, ob wir
ihr dienen wollen,- ob wir uns «hergeben» für den Glauben und für die Hoffnung.

A.B.

Erich Klee: «Die Tamilienerziehung bei Pestalozzi». Tobler-Verlag, Zürich.

Ein im besten Sinne erquickendes Buch, das zu tiefem Nachdenken über die
Familie selbst und die Familienerziehung anregt. In mancher Beziehung wird man
an Max Piccards großartiges Buch: «Die unerschütterliche Ehe» erinnert. Nur daß
hier der Kreis gleichsam von vornherein auf die Familie ausgedehnt ist, vielmehr uns
in der Familie ein urtümliches Ganzes entgegentritt. Erich Klee faßt sein Buch mit
Recht als «Handreichung für unsere Zeit» auf. Um die Lebenswirklichkeit der
Familie hat Pestalozzi zu seiner Zeit gerungen und vor allem in «Lienhard und
Gertrud» ihre Fundamente aufgezeigt. Darum kreist die Arbeit über Pestalozzis
Familienerziehung von Erich Klee vor allem auch um dieses Werk. Er sucht die Quellen

zu erschließen, die bei Pestalozzi wie unversieglich aus der Tiefe flössen. Daß
diese Jüngergestalt Christi uns gerade heute Entscheidendes in der Ehenot, Familiennot,

Volksnot und Menschennot zu sagen hätte, wird aus Klees Arbeit auf allen Seiten

ersichtlich. Ob man aber in unserer Zeit solche stille Mahnung hört? Auf alle
Fälle haben wir hier ein Buch vor uns, das beherzigenswert ist für jeden, der es liest
und von jedem besinnlichen Menschen verstanden werden kann.

562



Adolf Leschnißer: «Saul und David.» (Die Problematik der deutsch-jüdischen Le¬

bensgemeinschaft.) Verlag Lambert Schneider, Heidelberg.

In drei Teilen versucht Adolf Leschnißer eine Deutung des Schicksals des
deutschen Judentums. Im ersten Teil zeigt er die Verflechtung des Judentums mit dem
deutschen Volke, vor allem mit der Mittelklasse, auf. Im zweiten Teil redet er von
der «Entfremdung», und der dritte Teil handelt von der «Katastrophe». Es ist ebenso

erschütternd, wie Leschnißer den deutschen Weg zur Katastrophe wie den jüdischen
schildert. Deutscher Wahnglaube und Machtglaube mußten zu diesem Ende führen.
Sehr fein sind die Ausführungen über die Bedeutung der Zerstreuung für das Judentum

und die gewaltige erhaltene Kraft, die in ihr wirksam war. Noch bedeutsamer
scheint mir die Unterscheidung zwischen dem Weg eines Volkes in der Geschichte
zur Erlangung von Macht und Größe und dem Weg Israels als dem Weg der
«Heiligung des Lebens». Ein Leßtes und Höchstes ist in dieser Weise nicht angeschnitten
in dem Budie von Leschnißer. Wir meinen: Sinn und Bedeutung des Gottesknechtes
für Israel und die Welt. Und dazu die große Frage nach dem Reich. Könnte nicht
die Katastrophe jene höchste Bedeutung gehabt haben und haben, daß sie zum
Reiche rufen wollte und will und daß sie heute Israel und die Welt darin konfrontiert,

aber auch - wer weiß es? - zu einer leßten Entscheidung und zu ihrer endgültigen

Bestimmung ruft? A. B.

Heinrich Eduard Jacob: «Sechstausend Jahre Brot.» (Mit 115 Abbildungen im Text
und auf den Tafeln.) Rowohlt-Verlag, Hamburg.

Das ist ein erstaunliches und ergreifendes Buch. Erstaunlich um der Spannweite
seines Themas willen und um deswillen, was der Verfasser darlegt. Eine ganze Welt
steigt in diesem Buche auf, die ganze Menschengeschichte kommt in ein neues Licht.
Etwas von der ungeheuren Bedeutung der Bitte um das tägliche Brot in der Mitte des
Vaterunser schwingt durch das ganze Buch. Wie ergreifend weiß es auch von dem
«Brotgott Jesus Christus» zu erzählen! Etwas von dem Lichte des Reiches Gottes
durchleuchtet das Buch, das nicht umsonst von einem jüdischen Menschen geschrieben

ist! Welche Bedeutung hat die Brotfrage! Wir dürfen sie nicht dem Materialismus

überlassen, weder dem Materialismus, der meint, in ihr erschöpfe sich alles,
noch weniger aber jenem Kirchentum, das den Kampf um das Brot, das die Elenden
führen, Materialismus nennt und bis heute nicht das Wort Jesu verstanden hat:
«Gebt ihr ihnen Brot!»

«Es gibt kein Stückchen Brot in der Welt, an dem nicht Religion, Politik und
Technik mitgebacken hätten.» Dieses Wort seßt H. E. Jacob an die Spiße des Prologs.
Er erhärtet es durch alles, was er erzählt. «Brot ist, worauf alles andere steht», zitiert
H. E. Jacob den uns allen bekannten Matthias Claudius, und er hat recht. «Brot ist
heilig. Brot ist profan. Am wunderbarsten dünkt es mich dann, wenn es für alle
vorhanden ist.» Am wunderbarsten dünkt es mich dann, wenn auch das «profane Brot»
geheiligt werden wird in dem Namen des Gottes, den Jesus verkündet und der, wie
die ganze Erlösung, so auch die ganze und echte Sättigung ist.

Eine Fülle bietet H. E. Jacob auch in den kulturgeschichtlichen und agrar-
geschichtlichen Ausführungen. So denken wir uns die Arbeit an einer neuen
Volksbildung, der H. E. Jacob einen wichtigen Dienst geleistet hat. Auch die sorgfältig
ausgewählten Illustrationen dienen dem ganzen Anliegen des Buches, das in jede
wahre Volksbibliothek gehört und hoffentlich in viele Sprachen überseßt wird. A. B.

Zwei wichtige Afrikabücher

Basil Davidson: «Erwachendes Afrika.» Steinberg-Verlag, Zürich.
John Qunther-, «Afrika von innen.» Humanitas-Verlag, Zürich.

Beide Bücher verdienten einen großen Aufsaß, wenn nicht eine Sondernummer
der «Neuen Wege». Das ist jeßt nach Lage der Dinge nicht möglich, um so dring-

563



lieber empfehlen wir solchen Lesern, die es können, die Beschaffung des einen oder
andern Buches.

Basil Davidson, der bekannte englische Publizist, dessen Äußerungen sich durch
eine eindringliche Sachlichkeit auszeichnen, kommt in einem Kapitel seines Buches,
das er «Nach der Sintflut» überschrieben hat, zu folgendem Schluß : «Das ,asiatisdie
Problem' wurde einst diskutiert, als käme es darauf an, was die Europäer und
Amerikaner daraus zu machen oder damit anzufangen wünschten. Diese Zeit ist vorbei,-
die revolutionären Umwälzungen in Zentralasien, in China, in Indodiina, in Indien
und anderen Ländern haben derartige Überlegungen über den Haufen geworfen oder
sind im Begriff, sie über den Haufen zu werfen. Es ist auch bereits unmöglich, das
,afrikanische Problem' lediglich von dem Gesichtswinkel zu betrachten, was Europäer
und Amerikaner daraus zu machen oder damit anzufangen wünschen. Die Afrikaner
mögen weder Schulen noch Hospitäler, weder Kliniken, Bücher, Bibliotheken und
schöpferische Muße, weder Stimmrecht noch gewählte Volksvertreter und Parlamente,
weder Geltung noch Würde und Gleichberechtigung haben,- der heute bereits
vorhandene Unterschied besteht darin, daß sie wissen, ihnen fehlen diese Dinge, daß sie
glauben, Anspruch darauf zu haben, und daß sie entschlossen sind, das alles zu
erringen.» (S. 316.)

Es ist in der Tat das große Erwachen alles afrikanischen Volkes, das beide Bücher
auf ihre Art schildern. Bei Davidson sind es glänzende Analysen, geschichtliche
Durchblicke und Überblicke vor allem über den Kongo, aber auch über das Problem
der Andersartigkeit und «Zurückgebliebenheit» der afrikanischen Kultur. Bei dem
Amerikaner John Qunther ist es der Gesamtüberblick über Afrika und seine
Probleme, in welchem wir von Land zu Land geführt werden, der immer wieder fesselnd
wirkt, weil man durch die ganze Schilderung spürt, daß es sich um etwas Lebendiges,
Kommendes handelt. Die Afrikaner wollen nicht länger mehr Objekte anderer
Mächte, der weißen Herrschaft und der kolonialen Interessen sein, sie sind zum
Selbstbewußtsein erwacht. Sie werden die Zukunft der Menschenwelt mitgestalten,
in einigen Jahrzehnten wahrscheinlich schon mehr als alle in Afrika zurzeit noch
anwesenden Mächte und Kolonialmächte, auch mehr als die USA, die in ihrer
Weltraumpolitik zwar heute überall die alten Imperialismen ablösen oder verdrängen,
wie das im Nahen Osten jeßt wieder so deutlich der Fall ist, damit aber erst wirklich
vor den eigentlichen Problemen stehen. Wo sind die geistigen Kräfte, die diesem
Erwachen, diesem Aufbruch hilfreich begegnen können, so fragt man sich, wenn man
Seite um Seite der beiden Bücher mit innerer Anteilnahme liest! Es sind allerlei
Erkenntnisse, allerlei Versuche dieser Lage und Aufgabe, die sich heute für jeden
Erdteil, für den ganzen Weltraum stellen, zu begegnen, und aller gute Wille muß
hier mithelfen, wo echte Ansäße zu jener Verantwortung sidi zeigen, in der wir Menschen

wirklich lernen im höchsten Sinn, nach unserer Bestimmung, uns als Menschen
zu begegnen.

Deutlich wird auch in beiden Büchern, daß die Trägheit, Eitelkeit und
Überheblichkeit unseres westlichen Wesens und Treibens, das im Grunde doch der furchtbarste

Schatten auf dem ganzen Bilde ist, welches an unserem geistigen Auge
vorüberzieht und sich unserem Gewissen einprägen will, diesem Erwachen nicht gewachsen

ist. Es sind die Ausnahmen unter den Europäern und vor allem unter den
regierenden unter ihnen, die zu Einsicht und Weitsicht gelangen. Die übrigen häuten
überall in Afrika, um es einmal biblisch auszudrücken, «den Zorn auf den Tag des
Zorns», wie es jeßt Frankreich wieder so deutlich in Algerien vordemonstriert.

Bei Davidson wird sehr deutlich, wie der christliche Kirchenimperialismus auch
in diesem Erdteil versagt und die Proselytenmacherei kein Gewinn ist für die Sache
Christi. Hier ist ja zum Glüdc in manchen Missionskreisen ein deutliches Umdenken
im Gang, ob es bis zur Revolution Christi, der Gerechtigkeit des Reiches Gottes
vordringt, wird von entscheidender Bedeutung sein.

Das Buch von John Günther, einem echten Amerikaner, der noch geladen ist mit
dem ganzen amerikanischen Selbstbewußtsein, zeigt, worauf es heute in der
Weltpolitik ankäme: den Sinn der gesamten Freiheitsbewegung zu verstehen, die heute

564



alle Erdteile erfaßt hat. Es zeigt, daß es nicht angeht, echte Freiheit irgendwo und
irgendwie mit der Reaktion, ja mit Unterdrückung oder gar Ausbeutung und
Herrschaft zu verbinden. Noch entscheidender aber ist, daß diese Freiheitsbewegung überall

eine soziale ist, was der Westen so schwer begreift, der Kommunismus aber um
so besser versteht. John Günther steht auf dem Boden des Kalten Krieges, also bei
aller Einsicht doch auf dem Boden einer westlichen Politik, die in diesen Wodien ihre
Sinnlosigkeit und Niederlage so deutlich enthüllt hat. Kalter Krieg oder Weltvernichtungskrieg

- wer auf diesem Boden steht - gibt weder der Freiheit noch der Gerechtigkeit

noch der Menschwerdung des Menschen eine Hoffnung. Die Totengebeine
regen sich - helfen wird nur können der Geist aus der Höhe

Ein Anhang mit einer ausführlichen Bibliographie findet sich noch am Ende des
Buches von John Günther, das überhaupt so etwas wie ein großes Nachschlagewerk
ist. Die Uberseßung von Heinrich Kaufmann ist sicher eine gute Arbeit, überall hat
der überseßer auch in kurzen Anmerkungen die Berichterstattung über die jüngsten
Entwicklungen oder inzwischen bekanntgewordene Tatsachen gewissenhaft nachgeführt.

«Afrika ist erwacht, Afrika hat sich ermannt. Es hat das Beispiel Asiens vor
Augen, auch wenn seine Lage von derjenigen Asiens verschieden ist. Ob zum Guten
oder zum Bösen - es geht mit der Zeit», sagt John Günther zum Schluß. Wir möchten

sagen: auch Afrikas Zeit möge unter Gottes Hand gelangen, in dem Sinne, wie
es der ältere Blumhardt für alle menschlichen Dinge versteht : «Die rechte Hand des
Höchsten kann alles ändern.» A. B.

Hans A. deBoer-. «"Unterwegs notiert.» Bericht einer Weltreise. I.-G.-Onken-Verlag,
Kassel.

Es ist uns eine Freude, dieses Buch zu empfehlen. Es hat eine lautere Gesinnung,
aus der heraus die echte Besinnung entspringt. Der Verfasser hat sich führen lassen
von Gott. Er begann die Reise als Geschäftsmann im Auftrage seiner Firma, und er
kam als von Gott Beauftragter zurüde, vom Weg und den Beobachtungen seiner
freiwillig und in höchstem Sinne unfreiwillig verlängerten Reise zu erzählen, und zwar
so, daß es auch dem einfachsten Menschen verständlich ist, so daß man aufhorchen
muß, wenn immer noch ein Herz in unserer Brust schlägt und ein Funken Jesusliebe
darin glimmt. Die menschliche Erfahrung und die menschliche Haltung des Autors
sind einleuchtend und zeigen uns die Probleme, die wir zu lösen haben — vor allem
mit dem Herzen zu lösen haben. Wenn sich Herzen aufmachten, gleich diesem, nicht
mehr und nicht weniger als lebendige Herzen, und sie riefen und handelten — dann
könnten diese Fragen (Fragen der umfassenden Not des farbigen Menschen, die
Frage seiner Würde und Daseinsfülle, die Frage des Verhältnisses des «Christen»
zu seinem Bruder und Nächsten u. a. m.), deren Lösung frevelhafterweise über allem
andern: Mammonsgier, Prestige, Interessen, Machtrausch und ähnlichen Dämonen
nicht nur einfach vernachlässigt, sondern sogar systematisch von bösen Mächten, die
sich in Menschen eingeschlichen haben, verhindert und immer wieder zunichte
gemacht werden. Lest das Buch und brecht auf, auch ohne Organisation, einfach aus
ganzem Herzen. C. W.-St.

Hilfe an wirtshaftlih unterentwihelte Qebiete
Nach der großen «Geographie des Hungers» des früheren FAO-Direktors de

Castro, nach den aufrüttelnden Büchern Ritchie Calders, den von leidenschaftlichem
Aufbauwillen beseelten Heften Friß Wartenweilers und den auch hier kürzlich
angezeigten Studien Hugo Kramers und von Friß Kaß beginnt das Schrifttum über
die Not der Menschheit, wie sie als Hunger, Krankheit, Unwissenheit und politische
Unmündigkeit weit mehr als die berüchtigten zwei Drittel der Erde beherrscht,
nicht abzubrechen. Daß die Not der auf der Schattenseite unseres reichen Planeten
lebenden Menschen immer deutlicher zum Bewußtsein kommt, und daß immer
ernsthafter an ihrer Ueberwindung gearbeitet wird, darf als ein bedeutsamer Lichtschein

565



in unserer dunklen Zeit gewertet werden. Auch die Schweiz wird sich, auch hier wieder

etwas hintennachhinkend, ihrer Verantwortung bewußt; so sind die Bundeskredite

für die Technische Hilfe um 50 Prozent erhöht worden, und es hat sich
eine direkte Hilfsaktion des Schweizer Volkes in Form des «Schweizerischen
Hilfswerkes für außereuropäische Gebiete» gebildet, von welcher hier auch schon die
Rede war; das SHAG hat nun seine Anfangsschwierigkeiten überwunden, hat erste
bedeutsame Aktionen (vor allem in Nepal und Irak) unternommen und ist mit der
«Europahilfe» in engen Kontakt getreten,- unsere schweizerischen Leser seien nochmals

zum Beitritt in das SHAG herzlich ermuntert (Beitrag mindestens Fr. 5.— an
Postscheckkonto V1155 Basel; Sekretariat: Nelkenstraße 26, Zürich).

Direkt auf die sdiweizerische Aktion hin geschrieben ist die Broschüre von Frau
R. Xägi-Fuchsmann (Vizepräsidentin des SHAG) über «Die UNO im Dienste der
Menschheit» (1955 als Sonderdruck des «Tages-Anzeigers für Stadt und Kanton
Zürich» erschienen; zum Preis von Fr. 1.50 erhältlich beim SHAG). An Hand der
guten Erfahrungen, die die UNO und ihre Unterorganisationen für Ernährung,
Gesundheit, Kinderfürsorge und Unterricht machen durften und mit dem Hinweis auf
bereits angelaufene Volksaktionen, vor allem in Skandinavien, werden unter der
programmatischen Überschrift «Hilfe zur Selbsthilfe — das beste Mittel zur Schaffung

freier Völker» Möglichkeiten zur Hilfe aufgezeigt, die auch von der Schweiz
noch viel stärker benüßt werden müssen.

Wichtiges Material geben auch die Sondernummern der Zeitschrift des Escher-
bundes, «Der neue Bund» von Juni/Juli 1955, und der Gesellschaft für die Vereinten

Nationen, «Die Schweiz in der Völkergemeinschaft» von Oktober/Dezember
1955. J.L.

Karl Bechert-, «Der Wahnsinn des Atomkrieges». Eugen-Diederichs-Verlag.

Das Vorwort zu dieser schmalen, aber gewichtigen Broschüre, deren erster
Beitrag die erweiterte Fassung eines Vortrages ist, den Prof. Bechert am 16. April
1956 im Bundeshaus in Bonn gehalten hat, lautet: «Die Absicht dieser Schrift ist,
vor Gefahren zu warnen. Bei den wissenschaftlichen Darlegungen stüße ich mich auf
Veröffentlichungen der besten Fachleute. Es sind Wissenschafter aus Physik, Medizin,

Biologie, Genetik, Landwirtschaftswissenschaften und anderen Gebieten. Sie
haben alle etwas zu der Frage zu sagen, um die es hier geht: Welche Gefahren
bedrohen den Einzelnen, ganze Bevölkerungsgruppen, ja die ganze Menschheit
durch die unbesonnene, unkontrollierte Anwendung durchdringender Strahlung?

Die Erfahrung der leßten Monate hat mir gezeigt, daß es Amtspersonen und
andere gibt, denen meine Aussagen unbequem sind. Denen möchte ich sagen, daß
wissenschaftliche Aussagen nicht dadurch widerlegt werden, daß sie einem nicht
passen. Wer aber der Ansicht ist: wir machen weiter, es wird sich schon zeigen,
was dabei herauskommt, der ist nicht geeignet, Verantwortung zu tragen.»

Solch ein Vorwort sagt eigentlich schon alles, was die Schrift bringt, und bedeutet
und sagt mehr: es zeigt, wie doch einige wenige Wissenschafter den Mut und

die Menschenliebe und das Verantwortungsgefühl haben, das, was sie wissen,
auszusagen und dem Volke zur Kenntnis zu bringen. Prof. Bechert spricht seit Monaten
überall in Deutschland zum Volk, stellt sich ganz in den Dienst dieser so wichtigen
Aufklärung. Aber - wie er sagt - dies paßt «Amtspersonen und anderen» nicht.
Das Volk soll also nicht wissen, was ihm droht, heute schon, im Frieden. Sind solche
«Amtspersonen und andere» menschlich? Hüten sie und sorgen sie sich um die
Menschenwürde, um das Heil ihrer Völker? Würden wir einen Mitmenschen ohne
Anruf einem Abgrund zulaufen lassen, wenn er nicht weiß, daß dort ein Abgrund
ist, wir es aber wissen? Hat nicht jeder Staat seine Gesundheitsämter, die für die
Gesundheit der Bürger verantwortlich sind? Muß man nicht anstechende Krankheiten

dem Arzt, dem Gesundheitsamt melden, und werden nicht normalerweise
Vorkehrmaßnahmen aller Art getroffen, um die Bürger über Gefahren aufzuklären
und vor Schaden zu schüßen? Wer aber schüßt die Menschheit als Ganzes? Wer

566



gebietet dem frevelhaften «Weitermachen», der absurden, sinnlosen und doch so
zynisch-systematischen Vernichtungsvorbereitung Einhalt? Wie Amokläufer gebärden

sich die Politiker (und neuerdings gedankenlose Menschen überhaupt), wie eine
ahnungslose, verdummte Masse läßt sich der Mensch, lassen sich die Völker düpieren,

imponieren, verblenden und ins nicht mehr gutzumachende Unheil führen,
während die meisten Wissenschafter wohl hie und da warnen, aber doch sich ihrem
Erfindertaumel hingeben, der heute fast nur noch bedenkenloser Wettlauf, gewissenlose

Neugierde, Konkurrenzkampf, fatalistischer Fortschrittsunsinn ohne jede Besinnung

und Verantwortung ist. Sie sind weit davon entfernt, «etwas Tapferes zu tun»
und sich geschlossen von allem politischen Druck und materiellen Zwang und
eigensüchtiger Selbstbehauptung freizuringen, um diesem satanischen Wüten gegen
Mensch, Natur und Schöpfung endlich zu wehren. Wissenschafter, Kirche, Völker -
sie sollten, vereint und fest im gemeinsamen Willen und in der gemeinsamen
Verantwortung, es nicht fertigbringen, einer Clique von gewissenlosen Politikern,
Forschern, Geldhintermännern und sonstigen «Interessenten» das Handwerk zu legen?

Die so verdienstvolle Schrift und das Wirken Prof. Becherts sind zu werten als
Tat und Hingabe an die Menschlichkeit und an alles, was diese Menschheit als ihr
Edelstes besißt und - ausgerechnet mit Waffen - verteidigen will. Diese sachlich
fundierte, leichtverständliche kleine Broschüre müßte allen, die noch blind sind, die
Augen öffnen und müßte alle Kräfte, die sich der Menschlichkeit wirklich widmen
wollen, verbinden zu gemeinsamer Auflehnung gegen den fürchterlichen Tod, der
uns allen droht. Die «friedliche» Atomkraft sollte strengstens überwacht und
gewissenhaft bedacht, die Atombombenversuche müßten überall unverzüglich eingestellt
werden. Das erfordert aber den wahren Friedenswillen aller Menschen, Völker und
Regierungen, die allgemeine Ächtung des Krieges, die grundsäßliche Abkehr vom
Gewaltglauben, die völlige Besinnung auf das, was des Menschen allein würdig ist
und seinem Dasein Sinn gibt. C. W.-St.

Richard Wilhelm, der geistige Mittler zwischen China und Europa. Herausgegeben
von Salome Wilhelm. Mit einer Einleitung von Walter F. Otto. Verlag Eugen
Diederichs, Düsseldorf-Köln.

Leider ist es uns im Moment nicht mehr möglich, eine ausführliche Besprechung
dieses ganz besonders schönen und wertvollen Buches zu schreiben, aber wir wollen
doch nachdrücklich darauf hinweisen. VonRichardWilhelms Witwe, einer ToditerChri-
stoph Blumhardts, mit äußerster Bescheidenheit aus ihres Gatten Briefen, Tagebüchern
und andern Aufzeichnungen sowie aus schriftlichen Aufzeichnungen, Erinnerungen
und Würdigungen von Freunden und durch eigene schlichte Tatsachenerzählung
geformt, strahlt dieses Buch unmittelbar den hohen Geist, die außergewöhnliche
Menschennatur, die einzigartige Berufung und ihre ebenso einzigartige Erfüllung Richard
Wilhelms aus. Von besonderem Wert und erregender Aktualität sind einmal die
Beziehungen Wilhelms zu seinem Schwiegervater Blumhardt, der in dem Buch mehrmals

auch mit persönlichen Worten zu ihm und zu uns allen spricht, und dann die
Tatsache des Mittlertums eines Europäers zwischen Ost und West, zwischen China
und Europa. Ja, solche Menschen, solche Geister, solche Jesusjünger brauchten wir
heute! Hier ist nichts von politischer Fixierung zu spüren, sondern es waltet allein
der Geist, das Dienen am Reich Gottes ohne jedes Sichaufdrängen, und man erlebt
es, wie der Geist ins Fleisch kommt, wie ein solch reiner und mit Vollmacht gesegneter

Mann, wie Blumhardt es war, durch seinen ihm eng verbundenen Schwiegersohn

konkret in die Ferne wirkt. Richard Wilhelms Wirken selber ist beispielhaft
für alles, was Missionieren, was Vermitteln, was Dienst an Gott und dem Menschen
sein kann und immer wieder sein könnte. Die Welt Chinas, sowohl die geistige wie
die materielle, kommt uns durch diesen Menschen rein und urtümlich nahe, und dies
ist uns gerade in heutiger Zeit und Lage, gerade in den heutigen Fragestellungen
so nötig.

Ebenso kann das Problem der Mission in dem Buch gesehen und durchdacht

567



werden auf Grund des lebendigen Tuns dieses wahrhaft lebendigen und freien
Menschen, der so frei war, daß er sich immer und nur von Gott führen und weisen ließ
und sich von jeder Eigenmacht löste.

Wir möchten nicht nur auf dieses vorliegende Buch hinweisen, sondern auf die
Erscheinung und Tätigkeit Richard Wilhelms überhaupt und auch auf das kleine
Buch, das 1953 im Zwingli-Verlag, Zürich, von ihm herauskam: «Jesus, Züge aus
seinem Leben.» Dieses Zeugnis und sein Vermittlertum zwischen China und Europa
bringen uns Richard Wilhelm im Geiste menschlich so nahe, daß wir an ihm einen
Freund und Führer haben, der uns sicher vorangeht und hilft in den schweren, uns
alle jeßt bedrängenden Problemen : Verständnis, echte Durchdringung von Osten und
Westen,- echte Nachfolge Christi, um Jesus als Menschenbruder den östlichen
Völkern aus eigenem existentiellem Beispiel heraus vertraut zu machen; echtes Verstehen
der östlichen Religionen, so wie sie Jesus verstanden hat, und dessen Person und
Botschaft sie dienten und dienen,- echte Beziehung von Mensch zu Mensch, von Volk
zu Volk. C. W.-St.

Bericht über den Ferienkurs auf dem Flumserberg
7.—14. Oktober 1956

Notgedrungen muß dieser Bericht über den sehr gut besuchten und wertvollen
Ferienkurs diesmal ganz kurz ausfallen und kann nur ein ganz unvollständiger Rückblick

sein.
Die gemeinschaftliche Arbeitswoche verlief (in Schnee und Sonnenschein) im

allgemeinen nach dem in den «Neuen Wegen» seinerzeit veröffentlichten Programm
und brachte in den Referaten und Diskussionen eine reiche Menge an Gedanken,
Anregungen, Informationen und Ausblicken für unsere weitere Arbeit. Für alles sind
wir den Referenten und den am Gespräch Mitwirkenden sehr dankbar. Ein Verlust
war es, daß Prof. Bechert absagen mußte. Sein sehr aufschlußreiches Manuskript
wurde verlesen und besprochen. An Stelle von Prof. de Graaf, der leider aus
gesundheitlichen Gründen verhindert war, kam Frau Prof. Clara-Maria Faßbinder in
dankenswerter Weise zu uns, und unerwartet war für ein paar Stunden Dr. Silvio Fanti,
der Autor des im September/Oktoberheft besprochenen Buches «Ich habe Angst», in
unserem Kreis und gab ihm durch seine Ausführungen und Fragestellungen zu
denken. Pfr. Huber und Dr. P. Furrer bereicherten durch ihre Voten den Kurs, und
der Musikabend verlief wie immer sehr anregend und harmonisch. Viele ausländische
Freunde, bekannte und unbekannte, gaben dem Kurs Lebendigkeit und Fülle,- auch
Probleme aller Art stellten sich da. Besonders schön war dann auch der Abschluß
des Kurses, der uns auf die andere Seite des Walensees zu Herrn Karl Bickel führte.
Sein imposantes Lebenswerk: das Pax-Mal, ein Tempel aus Churfirstengestein mit
unvergeßlichen Mosaiksymbolen, sowie eine, seiner Frau und seines Sohnes sehr
herzliche Gastfreundschaft überraschten und beglückten uns an diesem strahlenden
Sonntag.

Wie grundsäßlich jedesmal, war es diesmal besonders problematisch, daß
wesentliche, ja entscheidende Gegensäße innerhalb der Haltung der Redaktion der
«Neuen Wege» und ihres regelmäßigen Mitarbeiters, die gerade an diesen Ferienkursen

seit jeher besonders akut wurden, nicht bis auf den Grund ausgetragen worden
sind, so daß sie deutlich zutage getreten wären und für viele, die sie nicht sahen
oder nicht sehen wollten, aufrüttelnd hätten werden können. Hier liegt eine gemeinsame

Schuld vor, und sie ist ein wichtiger Grund dafür, daß wir mit der wirklichen
Arbeit nicht weiter und tiefer vorwärts kommen konnten. Gewiß ist es schwer, anläßlich

dieser Ferienkurse, in Anwesenheit auswärtiger Gäste, Eigenes ernstlich
auszutragen. Aber der Mut dazu hätte doch sicher seine ganz besonderen Früchte gebracht.

568


	Buchbesprechungen

