Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 11-12

Artikel: Jesus Christus und unsere Arbeit
Autor: Kutter, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140122

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

loser zu handeln, erfordert weit mehr Tapferkeit als die Ausiibung des
Waffenhandwerks. Feigheit ist mit Gewaltlosigkeit vollig unvereinbar.
Der Ubergang vom Kriegshandwerk zur Gewaltlosigkeit ist moglich,
zuweilen sogar ein leichter Schritt. Mahatma Gandbi

Ein typisches indisches Volkslied

Das nachfolgende Lied hort man in Indien im Hause des Bauern, auf den Fel-
dern, wo die Bauern arbeiten, bei den Fischern, die nach des Tages Arbeit auf dem
Flufl oder auf dem Meer nach Hause kommen. Mahatma Gandhi liebte dieses Lied
sehr. Bei allen seinen Versammlungen wurde es zu Beginn entweder als Einzel- oder
als Chorgesang gesungen.

Wenn niemand deinem Rufe folgt, dann geh’ allein,

Wenn niemand deine Meinung achtet, verzage nicht, sondern halte
weiter an ihr fest.

Stiirme, Wirren und Hindernisse werden auf deinem Wege sein.

Bringe sie hinter dich, halte an deinem Glauben fest.

Eines Tages wird jedermann auf dich héren.

Alle werden deinen Ratschligen foIgen und dir Glauben schenken,

denn du hast recht.

Wenn duh die Wahrheit in dir trigst, dann fiirchte nicht, allein zu
gehen.

Jesus Christus und unsere Arbeit*

Was uns an dem rastlosen Schaffen der Zeit vor allem in die Augen
fallt, ist die freudige GewifSheit, auf dem rechten Wege zu sein, das
mehr oder weniger deutliche Gefiihl fiir eine umfassende, durch alle
Teilvorstellungen sich Bahn brechende Wahrheit und das Verlangen
nach personlichem Leben.

Deutlich ist der gemeinsame Weg, den uns die Entwicklung unserer
Kultur weist: der Sozialismus. Uber alle Bedenken des Individualismus
hinweg dringt sich uns allen gebieterisch die Erkenntnis auf, daf} sich
die Ziele der Menschheit nur gemeinsam, in gemeinsamer Arbeit, in
gemeinsamem Glauben und Hoffen, erreichen lassen. Dieses Gemein-
same will also nicht nur in einer gewissen Organisation des wirtschaft-

* Wir bringen diese Arbeit von Hermann Kutter, weil sie nicht nur sehr aktuell
ist, sondern die revolutionire Botschaft aufzeigt, die er vertrat, bevor die Ablenkung
auf Theologie und Kirche eintrat. In dieses Fleft gehort auch seine Stimme. D.R,

549



lichen und des staatlichen Lebens bestehen, sondern es sucht sich zu
vertiefen, es erkennt die vom Evangelium dargebotene Gemeinschaft
des Geistes als seine eigene innerste Tendenz, kurz, es ist an dem
Punkte angelangt, an dem es Verstindnis gewinnt fiir das Wort Jesu:
Jch bin der Weg». — Ebenso glaubt unsere Zeit wieder an eine all-
gemeine Wahrheit. Der Intellektualismus, der die Wahrheit nur als
Abstraktion des Gedankens zugelassen, macht der Erkenntnis Plas,
daf} die Gedankengebilde, daff Logik und Philosophie nur Auflerun-
gen und Formen der Wahrheit, nicht sie selbst sind, daf} die Wahrheit
tiefer ist als jedes Erkennen, daf} das Erkennen wohl aus ihr zu schép-
fen, niemals aber sie zu erschopfen vermag.

er kénnen von keinem andern Jesus mehr horen als von dem,
dessen Grofle der Grofle unseres Verlangens entspricht — und das ist
nicht der historische unserer Theologie, sondern der der vier Evan-
gelien mit ihrer umfassenden Botschaft. Nicht eine Erscheinung neben
andern innerhalb eines und desselben historischen Geschehens ist uns
Jesus mehr, sondern der Brennpunkt aller der Strahlen, die durch die
'Herzen der modernen Menschen leuchten.

Jesus ist das Leben — oder es gibt tiberhaupt kein Leben. Wir
geben alle vor, dafl wir leben, indem wir das wechselnde Spiel, das
fremde Michte mit uns treiben, alle die auf- und absteigenden Wellen,
auf denen unsere Seele schaukelt, Leben nennen. Jesus lebt wirklich,
denn er ist der Meister des Lebens. Er hilt es in seiner Hand. Niemand
gibt ihm etwas und nimmt ihm etwas. Er ist souverin. Er ist sein eige-
nes Schicksal. Keine unverstandenen Gewalten, keine blinden Meinun-
gen, keine Vorurteile, keine Leidenschaften verdunkeln seine Seele. Er
ist nie etwas anderes als er selbst. Wir begreifen und erkldren nicht
ihn, er begreift uns. Es fehlen uns die Maflstibe, an denen wir seine °
Erscheinung messen konnten, er wird nicht gemessen, er mif3t. Grund-
sise und Standpunkte, alle die Kriicken, auf welche wir unsere Arm-
seligkeit stiisen, kennt er nicht. Er selbst ist Grundsats und Standpunkt.

Wundervoll ist die Botschaft des Evangeliums vom Werte unserer
Seele — aber um sie zu realisieren, miissen wir den Weg des Kreuzes
gehen. Herrlich ist das Wort Jesu, aber nur durchs Sterben gelangt es
zur Verwirklichung. Auf die Dauer werden nur die bei Jesus bleiben,
um die Wahrheit seines Evangeliums an sich zu erfahren, welchen
nicht das isthetische Wohlgefallen, sondern der edelmiitige Entschluf3,
das Leben preiszugeben, im Vordergrund gestanden. Kampf, scho-
nungsloser, unerbittlicher Kampf gegen die Michte, Herrschaften und
Gewalten, die den Menschen einschlieflen. Damit ist schon gesagt, daf3
dieser Kampf nicht nur ein psychischer Buflkampf, sondern auch
ein Kampf auf dem Schauplatg der Welt ist. Die psychischen Hemm-
nisse und Bande sind die selben, welche die ganze Welt binden.
Was der Mensch innerlich erlebt, ist ein Spiegelbild dessen, was sich
im Auflern ereignet. Was den Einzelnen bewegt, geht alle an, und was

550



alle erleiden, das liegt auch den Schmerzen des Einzelnen zugrunde.
Und es ist unmoglich, dafd der Einzelne fiir sich frei wird, wenn nicht
alle frei werden. Die Siinde ist nicht eine psychische, sondern eine
gesellschaftliche Macht. Man kann von der Siinde nicht los werden,
ohne zugleich aus den bisherigen gesellschaftlichen Verbinden loszu-
werden. Das Evangelium kiimmert sich nicht um die besondere Art
und Weise, wie der Einzelne die Siinde erlebt — was von unserem
Christentum fiir die Siinde selbst gehalten wird, daher seine lediglich
individuelle Behandlung der Siinde —, sondern um die Macht der
Siinde, die tiberall die selbe ist, in der Gesamtheit wie im Einzelnen.
Wir in unserem abgeschwichten Christentum nennen allein die psy-
chische Erscheinungsform dieser Siindenmacht Siinde und gestalten so
~das allgemeine Weltproblem zu einem blof3 moralischen fiir den Ein-
zelnen um, wobei wir die Zusammenhinge, in denen der Einzelne
steht, aufler acht lassen. Hierin besteht der Pharisiismus unseres Chri-
stentums, dessen Wirkungslosigkeit gerade in unseren Tagen so er-
schiitternd deutlich geworden ist. Das Christentum sagt: Wenn nur
der Einzelne dem Bosen nicht zustimmt, das um ihn gebreitet ist, so
ist er gerettet, unbekiimmert um das Bestehen dieses Bosen selbst, das
es gerne als eine Art Fatum betrachten mochte. Das Evangelium sagt:
Gerettet ist der Mensch erst, wenn das Bése selbst, dem der Einzelne
immer wieder zustimmen muf3, aufhért. Zwischen dem Bdsen und der
Zustimmung zum Bésen trennen, ist eine kiinstliche Scheidung, die sich
dadurch riachte, daf§ das Christentum, das sich ausdriicklich mit det
Zustimmung zum Bosen allein zu befassen erklirt, zur bloflen Phrase
heruntersinkt, da es ja gewif} eine selbstverstindliche Sache ist, daf$ der
Mensch dem Bésen nicht zustimmen soll. Damit aber ist die Erlésung,
die das Evangelium darbietet, illusorisch gemacht; denn wie soll der
Mensch von etwas erlost werden, das in seiner eigenen Gestalt liegt?
In Wahrheit hat das Evangelium mit den psychischen Funktionen
nichts zu schaffen, sondern mit den Maichten, welche die Seele zu
diesen Funktionen veranlassen. Nicht wie sich diese Michte in der
Seele spiegeln, sondern daf} sie itberhaupt vorhanden sind, ist das Pro-
blem, womit sich das Evangelium auseinandersetst.

Jesus wollte nicht blof} eine psychologisch bekehrte Jiingerschar,
sondern eine neue Ordnung der Dinge, eine neue Gemeinschaft, der
Menschen. Den Midhten, die die alte Ordnung geschaffen, stellt er
neue Michte gegeniiber. Die Gerechtigkeit, von welcher er sprach,
sollte kein blofles inneres Gefiihl sein, sondern eine Macht, der sich
Aufleres und Inneres beugen. Die alte Ordnung verdirbt die Seelen:
darum muf} sie fallen. Sie muf} fallen, weil die Machte, die sie beherr-
schen, unmoglich mit Gott, dem einzigen Gut der Seele, zusammen
bestehen konnen: Mammon, Gewaltherrschaft, Priestertum.

Vor allem Mammon, die Macht des irdischen Besizes. Nicht Mam-
monsgeliiste, nicht Mammonsgier — das sind die psychischen Reflexe

551



seiner Macht —, nein, Mammon selbst. Bis zur Personifikation erhebt
sich die Schilderung seines Wesens im Munde Jesu. Wie eine person-
liche Macht stellt er ihn Gott gegeniiber. Und diese Macht muf auf-
horen. Sie kann aber nicht iiberwunden werden durch psychische
Exerzitien und Experimente, sie hért nur auf, wenn Gott michtig wird
in der Menschen Mitte, wenn das Leben vom Geiste Gottes durch-
haucht ist. In Gedanken und frommen Predigten gegen Mammon
kampfen, hilft nichts, solange das Leben von ihm bestimmt wird. Was
hilft es — so kénnen wir in Anwendung auf unsere Zeit sagen —, wenn
eine Menge Menschen gegen die Mammonsgier auftritt und die Macht
Mammons, die zu dieser Gier tritt, unangetastet lassen? Das ist wie-
der jenes nutslose Versteckspiel, von dem wir oben geredet haben. Die
Macht Mammons liegt in den Verhéltnissen. Da hat sich Mammon sein
Reich geschaffen. Mogen die Einzelnen noch so wenig geldgierig sein,
wie sie vorgeben: sie miissen mithelfen am System, mitverderben, mit-
ausbeuten trots allem Christentum und aller Frémmigkeit — oder aus-
treten. Oder soll der Anfang des Entscheidungskampfes im Innern
liegen, sollen erst die gierigen Liiste tiberwunden werden, so wird —
wenn anders dieser innere Kampf ein ernster sein soll und nicht blof}
ein Vorwand fiir ganz andere Tendenzen — die Begeisterung nicht
ruhen, bis sie mit den Herzen auch die Verhiltnisse umgewandelt hat.
Es ist unmoglich, daf3 das gegenwirtige Produktionssystem aufrecht-
bleiben kann, wenn die Herzen die alten Wertungen nach dem Gelde
abgeworfen haben.

Mit der selben Unmifdverstindlichkeit stellt Jesus die Gemeinschaft
der Seinen dem Staatswesen gegeniiber. Der Staat ist fiir ihn nichts
anderes als Gewaltherrschaft. «Die weltlichen Fiirsten herrschen, und
die Oberen haben Gewalt. So soll es nicht sein unter euch; sondern so
jemand will unter euch gewaltig sein, der sei euer Diener.» «Ihr sollt
euch nicht ,Herr® nennen lassen, denn ihr seid alle Briider.» Mit diesen
Worten ist sein prinzipieller Bruch mit der Staatsgewalt klar und un-
zweideutig ausgesprochen. Jesu Jiingerschaft darf nicht aus Herrschern
und Beherrschten bestehen. Das Evangelium verbietet jede Gewalttat.
Es ist klar: entweder bleibt die Gewaltherrschaft bestehen — und es
hat bis heute tros allem Christentum keine andere gegeben —, und
dann kann das Evangelium nur unter der Bedingung der Verfilschung
seiner wesentlichen Postulate bestehen; oder aber das Evangelium be-
hilt den Sieg — und dann mufl der heutige Staat verschwinden.

Die Hauptsache ist, dafy der Geist des Evangeliums mit dem Geiste
der irdischen Michte im Kampfe steht. Das Evangelium findet sich nie
mit der Staatsgewalt ab. Es sieht in ihr eine Knechtschaft der Seele, die
ihr die von Gott verlichene Freiheit raubt. Ein notwendiges Ubel, das
nur so lange sittliche Berechtigung hat, als die Seele noch nicht erwacht
ist zur Freiheit der Kinder Gottes. Denn diese Freiheit ist nicht nur ein
inneres Gefiihl, das sich vermoge seiner lediglich psychischen Beschaf-

552



fenheit mit der Brutalitit des irdischen Regimentes abzufinden im-
stande ist, sondern ein inneres Leben, das wie alles Leben nach aufen
dringt und sich die Formen seiner Ausdrucksweise aus der Konsequenz
seines eigenen Wesens ableitet. Hierin besteht die revolutionire Bedeu-
tung des Evangeliums, die in unserem Christentum nur darum wie eine
fremde, von aufden hereingebrachte Zutat erscheint, weil es den Geist
des Evangeliums schon lingst mit dem Geiste dieser Welt vertauscht
hat. Was wir heute inneres Leben nennen, ist nicht mehr die alles um-
gestaltende Kraft der Botschaft Jesu, sondern Verlegenheit, Resigna-
tion, Beugung unter die Michte dieser Welt.

Was endlich Jesu Stellung zur offiziellen Religion — Kultus- und
Lehrgemeinschaft — betrifft, so tritt uns hier der Gegensats, der uns
beschiftigt, wieder in aller Deutlichkeit entgegen. Die Worte, die er
der veriduflerlichten Gerechtigkeit der Pharisider zugunsten einer «bes-
sern Gerechtigkeit» entgegenhielt, fithren schliefSlich ganz von selbst
zur Auflésung jeder in Priester und Laien abgeteilten Religionsgemein-
schaft. Jede kirchliche Gestaltung des géttlichen Lebens, wie es von
Jesus vertreten wurde, ist ein Abfall vom urspriinglichen Geiste. Geist-
liche Bevormundung, geistliches Vorrecht gar, ist in der Juanger-
gemeinde Jesu ein Ding der Unmoglichkeit. Der Klerikalismus ist der
Todfeind des Evangeliums. Er muf$ fallen immer und tiberall, wo das
Evangelium sich erholt; denn er verwandelt die inneren Lebensgewal-
ten desselben zu dufleren Zwangsformen, die um so gefihrlicher sind,
je mehr sie ihre Berechtigung etwa gerade aus diesem — nicht mehr
vorhandenen — Innern zu ziehen suchen. Mit ungeheurer Leidenschaft
kampft Jesus gegen diese Verkehrung des Gottlichen an. Die geist-
lichen Gewalten — das ist der Sinn seines Kampfes — sind der Seele
noch viel gefihrlicher als die weltlichen, indem sie vermdge ihres geist-
lichen Charakters die Knechtschaft, in die sie die Seele legen, ihr selbst
als Gottesdienst erscheinen lassen — als gébe es je einen andern Gottes-
dienst als den der Freiheit! Gottes Herrschaft bedeutet Freiheit und
Leben, Priesterherrschaft Knechtschaft und Tod. Unser Christentum,
das seinen Ruhm gerade in der Entfaltung einer Priesterkirche gefun-
den hat, steht dem Evangelium gegeniiber wie die Nacht dem Tage.

Aber wir begreifen nun aui, daf} Jesus den offiziellen Gewalten
Geldmacht, Staatsmacht, Priestermacht unertriglich werden muflte.
Jesus wurde ans Kreuz geschlagen, weil die Innerlichkeit seiner Ver-
kiindigung — Rettung der Seele — so unbedingt gemeint war und daher
so stark und lebendig nach auflen dringte, dafl sie ohne weiteres mit
den geltenden Michten, die die Seele gefangen halten, in Konflikt kam.
Die Seele kann nicht leben unter der Herrschaft blinder Gewalten. Sie
will sich selbst alles Blinde untertan machen. Sie lebt nur, wenn sie
herrscht, nicht wenn sie dient. Die Dinge und ihre Ordnungen sollen
ibr, nicht sie den Dingen untertan sein. Diese Welt mit ihren brutalen
Instinkten hat nicht Raum fiir die Botschaft von der Freiheit der Seele.

553



Sie mtlxlﬁ vergehen, wenn Gott im Menschen zur Herrschaft gelan-
gen so

Das Individuum ist unvermogend, einen privaten Gottesdienst mit-
ten in den Ordnungen ungéttlicher Michte aufrechtzuerhalten. An-
dacht, Rithrung, Erbauung, Begeisterung aller Art sind eben nicht Gott
selbst. Nur in einer Gemeinschaft, die die Mafistibe und Maximen der
Welt mit ihren an der blinden Gewalt orientierten Gemeinschaften
abgeworfen hat, vermag auch der Einzelne ein gesundes, aus Gott
quellendes Innenleben zu fithren. Das Kreuz schafft zunichst — und das
ist auch der geschichtliche Verlauf der Dinge gewesen — eine neue
Gemeinde und erst auf Grund und im Schofle derselben neue Person-
lichkeiten. Das Soziale, das in Jesu Wirksamkeit in erster Linie steht,
schlief3t das Individuelle so ein, dafl es dasselbe erst ermoglicht. So
wenig kennt die Gemeinde Jesu den Unterschied zwischen sozial und
individuell, daf} sie erst in der Beziehung des einen auf das andere und
in der Ableltung des einen vom andern ihr eigenes Wesen erkennt. —
Lauter Dinge, die unser ausschliefSlich individuelles und subjektives
Christentum noch zu lernen hat.

Das Reich Gottes vor allem, nicht individuelles Seligkeitsgefiihl.
Mit der Verkiindigung dieses Reiches ist Jesus auf den Schauplats
seiner Wirksamkeit getreten, ihm und seiner Ausgestaltung gelten alle
seine Worte und Taten. Eine Wiirdigung der Gesellschaft nach den
Prinzipien der Gerechtigkeit und Liebe — das ist es, was das Evan-
gelium verkiindet. Wir wiederholen es: unser Christentum hat davon
nur die biblischen Reminiszenzen aufbewahrt, von der Sache selbst
weif} es sozusagen nichts mehr, unser Christentum, welches es fertig-
bringt, vom «inneren Leben» zu reden und Hand in Hand damit, wenn
nicht ausdriicklich im Namen dieses innern Lebens, alles gutzuheiflen,
was staatliche und gesellschaftliche Méchte vollbringen, ein Inneres von
einem Aufleren so vollstindig abzugrenzen, daf} es die Ungerechtigkeiten
im Auflern durch um so intensivere Vertiefung ins Innere von sich
ferne hilt. Mit diesem Kompromif§ hat das Evangelium nichts zu schaf-
fen. Es ist ein einheitliches Leben, das sich seine eigene Form gibt, aus
seinem eigenen Drange die Gebilde gebiert, in denen es zur Offen-
barung kommt; es gliedert sich die Auflenwelt in tiberlegener Anzie-
hungs- und Organisationskraft an, es ruht nicht, bis das gesamte see-
lische und leibliche Leben der Menschen von seinem Geist durchleuch-
tet und getragen ist. Der Liebe, die es als Gesets des Daseins verkiindet,
entspricht auch die Ordnung der Liebe. Eine Liebe, die sich in den
Ordnungen des Geizes zurechtfindet, ist keine.

Die Innerlichkeit, von welcher Jesus sprach, ist etwas ganz anderes
als das, was das Christentum unter diesem Namen verstand und heute
noch versteht, ein inneres Leben, dessen Gewalt und Gréfle von selbst
den Anspruch erhebt, sich den ganzen Umkreis der Schépfung unter-
tan zu machen: Gott.

554



Was gibt dem Evangelium Jesu jene Wahrheitsmacht, die zu keiner
menschlichen Wahrheit in Widerspruch steht, sondern sie alle zu einem
letsten lebendigen Zusammenhang verbindet? Warum haben wir den
Eindruck, daf} seine Werke nichts anderes sind als die Reaktionen des
Lebens gegen die Angriffe des Todes? Worin besteht die Unmittel-
barkeit, die heilige Selbstverstindlichkeit, die uns aus seiner Erschei-
nung entgegenstromt?

Jesus sagt es uns: Ich und der Vater sind eins. In ihm ist Gott
offenbar geworden. Was wir von Gott aussagen, von seiner Unend-
lichkeit und Absolutheit, das ist alles ein abstraktes Gedankengebilde,
Theologie und Phllosophle das sind logische Begrlﬂskunste Systeme
einer formalen Betrachtungswelse fiir welche es ein Argernis und eine
Torheit ist, Gott und Mensch in einer und derselben Erscheinung
zusammen zu schauen. Jesus dagegen weil3 nichts anderes, als daf?
ihm alle Dinge von seinem Vater iibergeben, seine Worte und Werke
Worte und Werke des Vaters sind. Gott selbst lebt in ihm. Nicht Vor-
stellungen tiber ihn, nicht Gedanken und Bilder tiefsinniger, religioser
Phantasie, nicht geniale Ahnungen und Erkenntnisse iiber Gott und
gottliche Dinge. Nein. Gott selbst. Jesus ist kein religioses Genie. Er
hat nicht «sozusagen» oder «gewissermafien» Gott erlebt. Sein Erleb-
nis 1af3t sich nicht nur in das Wort «Gott» kleiden, wobei es doch im-
mer zweifelhaft bleibt, ob es einen wirklichen Gott gibt oder ob nur
das Frlebnis mit diesem Namen bezeichnet wird — nein, es ist der ein-
zige Beweis fiir die Wirklichkeit Gottes.

Wir werden uns hiiten, dafiir nihere Erklirungen abzugeben.
Eben an diesen Erklirungen ist noch jede Theologie bis zum heutigen
Tage gescheitert, zum negativen Beweis — neben dem soeben positiven
— fiir die Gottlichkeit Jesu. Erkliren kann man nur ein «Quasi»- und
«Sozusagen»-Gottesleben, wie es unsere religiésen Parteien kennen,
nicht aber das wirkliche. Nur soviel ist fiir immer klar: Fiir das Be-
wufdtsein Jesu und der Seinen war die Frage nach Gott durch die
Gegenwart Gottes selbst ein fiir allemal aus der Welt geschafft, weil
ihnen Gott keine Frage mehr, sondern die Wirklichkeit war, in welcher
sie alle andern Wirklichkeiten verstanden und umfafiten. Von nun an
wird Gott nicht nur angebetet und religiés verehrt, sondern immer
deutlicher erkannt. Sein Name wird geheiligt, sein Reich kommt, sein
Wille geschieht auf Erden wie im Himmel. Er ist nicht mehr Gegen-
stand des Kultus, nein, sondern die Macht, die ins Menschenleben ein-
greift. Wo er zur Wirksambkeit gelangt, schwindet der blofle «Gottes-
dienst», schwinden Kirchen- und Priestersasungen dahin. Es gibt keine
«Religion» mehr. Ein Leben, ein Geist, eine Wahrheit in allem und
durch alle.

Hierin besteht die ungeheure Revolution, welche mit Jesus in die
Welt getreten ist und die heute mehr als je die christliche Gesellschaft
erschiittert. Daf$ wir nie zur Ruhe gelangen, daf$ wir herumgeworfen

335



werden von einer Erkenntnis zur andern, dafl wir immer wieder den
Untergang dessen erleben miissen, was unsere eigene Hand gebaut —
das beruht auf der Tatsache, daf} seit der Erscheinung Jesu in der
gesamten christlichen Geschichte, unvergleichlich mit allen Entwick-
lungsprozessen des Altertums, ein aufstrebendes, schaffendes, revo-
lutiondres Element titig, das nicht ruht, bis es alles. Unfertige und
Bose iiberwunden hat; ein Geist, der jeden Stillstand unmoglich macht,
der die Gesellschaft unter den gréfiten Schmerzen und furchtbarsten
Krisen zu immer neuen Erlebnissen emporfiithrt; ein rastloses, ver-
zehrendes Feuer, das Feuer, das Jesus «gekommen ist anzuziinden auf
Erden». Das Feuer des lebendigen Gottes, den Schriftgelehrten ein
Argernis, den Philosophen eine Torheit, weil es ihre sauberen Schul-
meisterbegriffe wie Stoppeln auffrifit. An diesem Feuer hat sich die
soziale Frage, die heute in unser aller Herzen brennt, entziindet. Denn
wo in aller Welt gibt es eine soziale Frage aufler auf dem Boden des
Christentums?

. . . Eines verstehen wir nicht, und doch ist es gerade das Wichtigste
und Entscheidendste fiir unsere Arbeit in der Nachfolge Jesu: daf} das
Erlebnis Jesu auch das unsrige werden soll, daf§ das Feuer, das er
angeziindet, erst dann seinen Segen entfaltet, wenn es auf dem Altar
unseres eigenen Herzens brennt. Sein Geist unser Geist, sein Gott
unser Gott — so berichtet uns die Pfingstgeschichte. Die Apostel alle
haben ihn nicht anders gekannt. Was in Jesus angefangen, das soll
durch jhre Arbeit weitergefithrt werden. Sie wollen nicht tiber Jesus
und seine Taten allerhand tiefreligiose Reflexionen anstellen, nein, sie
wollen sein Werk zu dem ihrigen machen und, erfiillt von seinem
Geiste, seine Arbeit verrichten.

Gemeinschaft mit Gott. Gott selbst oder nichts — das ist hier die
Frage. Nur keine Kompromisse zwischen beiden, wie Religion, Dogma,
Seligkeit usf. Nein. Entweder — oder, Entweder lebt Gott — und dann
muf} er selbst zur Wirksamkeit gelangen; oder es gibt keinen Gott —
und dann hért iiberhaupt alles auf. Dazwischen gibt es nichts. Gerade
hierin besteht der charakteristische Unterschied zwischen den Welt-
religionen und dem wahren Christentum. Sie bauen sich alle auf dem
Zwischenreiche an, zwischen Gott und dem Nichts, das Christentum
dringt bis zu Gott selbst vor, um hier entweder auch nichts oder gerade
alles zu entdecken. Entweder — so spricht es — hat sich Jesus einer
totalen Tauschung hingegeben, als er den Jiingern den Geist aus Gott
verheilen — oder unser gegenwirtiger Mangel an Gottesleben muf}
auch heute noch gehoben werden kénnen. Wenn es nicht moglich ist,
daf§ heute wie damals ein wirkliches Zeugnis aus Gott sich erhebt,
dann ist das ganze, gerade auf dieses Zeugnis angelegte Evangelium
nichts als eine seltsame und schmerzliche Illusion.

Wir haben viel mehr, als wir in den Momenten innerer Einkehr

- 556



und Sammlung zu entdecken vermeinen. Wir tragen alle Gott im
Herzen.

Soll Gott, der Herr und Meister aller Wahrheit und Wirklichkeit,
immer nur eine religiése Angelegenheit der Menschen bleiben, soll
seine allem andern erst Verstindnis verleihende heilige Selbstverstind-
lichkeit nie den Glanz ihrer absoluten Natiirlichkeit durch unser Leben,
unsere Worte, unsere Arbeit ergiefSen? Werden wir es nie lernen, die
tausend Fragen und Angelegenheiten, die auf uns einstiirmen, ins Licht
des lebendigen Gottes, nicht nur in das irgendeines theologischen oder -
religiosen Standpunktes zu riicken? Soll es nie wahr bei uns werden,
sondern immerdar mit dem Verdachte der Schwirmerei behaftet blei-
ben, daf} es ein unmittelbares Erfassen und Verstehen der Dinge —
nicht nur ein gelehrtes, theologisches — deswegen gibt, weil Gott lebt?
Wenn sich die Schwirmer auf ihr «inneres Licht» berufen — soll das
beweisen, dafl es tiberhaupt kein inneres Licht gibt? Wenn die Un-
natiirlichkeit sich «unmittelbar» gebirdet, heift das, daf} alles Unmit-
telbare unnatiirlich ist? Soll das Wort des Johannesevangeliums von
dem Geiste, der in alle Wahrheit fithrt, ein dunkles Muckerwort blei-
ben, das gliicklicherweise «eben nur im Johannesevangelium» steht?

Nein. Es ist das dringendste Bediirfnis fiir unsere Arbeit, dafl wir
es lernen, die Wahrheit des lebendigen Gottes, wie sie in den Tiefen
unseres Herzens ruht, iiber ihre ausschlie8lich religiése Fassung empor-
zuheben und sie in das Reich des Geschaffenen einzufiithren. Gott muf}
uns viel mehr sein als Religion. Die religiosen Fragen miissen an der
tiberragenden Wirklichkeit Gottes selbst verschwinden. Es darf nicht
mehr damit sein Bewenden haben, daf} sich der Christ mitten in der
Wirklichkeit dieser Welt eine abgeschiedene, stille Innenwelt des Gei-
stes aus den Worten Gottes erbaut, sondern darum muf} es sich wieder
handeln, ob diese irdische Wirklichkeit stimmt mit der Wirklichkeit
Gottes. Nicht Erbauung und Andacht mitten in harter Ungerechtigkeit
des Daseins, sondern Krifte, welche die Ungerechtigkeit (iberwinden.
Staats-, Wirtschafts-, Gesellschaftsprinzip muf3 uns Gott wieder wer-
den, nicht nur Prinzip der Religion und des Kultus; der Mafistab, wo-
mit wir die Zustinde und Verhiltnisse messen, das Licht, das wir tiber
die Ratsel und Verwirrungen des Lebens giefSen und in dem wir alles,
Aufleres und Inneres, betrachten.

Was folgt nun daraus fiir unsere Arbeit . .. ? Vor allem der grofle
Sieg tiber uns selbst. Freiheit unserer Religion und unserer Theologie
gegentiber. .

Wir verstehen es wieder, daf8 das Heil in der Teilnahme am Reiche
Gottes besteht, nicht in psychischen Prozessen, die jeder Einzelne
fiir sich abtut und die deshalb so leicht ins Falsche und Verlogene hin-
tberspielen. Die zentrale Bedeutung des Reiches Gottes erfiillt uns -
wieder im Gegensats zu der aussichtslosen Subjektivitit, die wir bis
dahin als Protestantismus und Evangelium gepflegt. Uber die Schran-

97



ken des Christentums hiniiber blicken wir wieder in das Urverhiltnis,
das Gott mit den Menschen eingegangen ist, der Gott, der «nicht nur
den Juden» — und Christen —, «sondern auch den Heiden Gott ist»
(Romer 3).

Die Schopfung wird uns wieder lieb; zugewandt, nicht mehr ab-
gewandt stehen wir den Menschen und Dingen gegentiber da.

Ohne den Kampf zu suchen, treten wir unwillkiirlich in eine Kampf-
stellung zu den Michten, die die Welt regieren.

Geist, der es wirklich ist, der aus sich selbst schopft, ist nur Gott.
Geist aber, der ohne Gott eigener Geist sein will in der Form von aller-
hand Prinzipien, Glaubenssitten und allgemeinen Maximen, die wie
selbstindige hohere Wesen iiber dem Laufe der Dinge thronen — ist
Gotengeist, nicht Gottesgeist. Unsere Ideale sind Gotenbilder. Man
sehe nur, was fiir einen Jammer sie in der Welt angerichtet haben, um
zu verstehen, wie gefdhrlich jeder Geist — sei es Religions- oder Wis-
senschafts- oder Rassen- und Nationalititsgeist —, der nicht Gottes
Geist ist, werden kann.

Wir sehen Gott selbst am Werke, nicht irgendein Christentum
oder einen Sozialismus, den Gott, der aller Menschen Gott ist und
der «die Gottlosen gerecht spricht», den Gott und Vater Jesu Christi,
dessen Geist Jesus in unsere Arbeit eingeschrieben hat.

«Neue Wege» 1909 Hermann Kutter

BUCHBESPRECHUNGEN

Gustav A. Wetter: «Der dialektische Materialismus.» (Seine Geschichte und sein
System in der Sowjetunion.) Verlag Herder, Wien.

Fiir dieses bedeutende Buch war urspriinglich eine eingehendere Besprechung
und Auseinandersetung vorgesehen. Nun miissen einige Hinweise gentigen.

Das Werk des jesuitischen Verfassers ging aus Vorlesungen hervor, die dieser
im Sommersemester 1945 am Pipstlichen Orientalischen Institut in Rom hielt. In
einem ersten Teil wird die Geschichte des Marxismus-Leninismus, in einem zweiten
Teil das System der Sowjetphilosophie in seinen verschiedenen Entwidklungsphasen
aufgezeigt. Auf dem zweiten Teil und den theologischen Schluffolgerungen, die tief
ins Herz der rémischen Kirche blicken lassen und besonders die Betonung der Aus-
richtung dieser Kirche auf Maria in sich trigt, liegt der Nachdruck der Ausfithrun-
gen. Neben einem ausfiihrlichen, breiten, beschreibenden Teil, der als Bericht weithin
sehr sachlich und wissenschaftlich gehalten ist, finden sich die grundsiglichen Bemer-
kungen des Verfassers, die, wie gesagt, aller Beachtung wert sind. Hier stoflen wir
auf den Versuch eines geistigen Ringens des Katholizismus mit dem Bolschewismus
bzw. Kommunismus. Es verlduft nicht zufillig auf einer mehr philosophischen und
einer mehr theologischen Ebene, wie das dem katholischen Denken von Hause aus
" entspricht.
Interessant ist der Hinweis des Verfassers, dafl der Marxismus eine quasi

558



	Jesus Christus und unsere Arbeit

