
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 11-12

Artikel: Jesus Christus und unsere Arbeit

Autor: Kutter, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


loser zu handeln, erfordert weit mehr Tapferkeit als die Ausübung des
Waffenhandwerks. Feigheit ist mit Gewaltlosigkeit völlig unvereinbar.
Der Übergang vom Kriegshandwerk zur Gewaltlosigkeit ist möglich,
zuweilen sogar ein leichter Schritt. Mahatma Qandbi

Ein typisches indisches Volkslied

Das nachfolgende Lied hört man in Indien im Hause des Bauern, auf den
Feldern, wo die Bauern arbeiten, bei den Fischern, die nach des Tages Arbeit auf dem
Fluß oder auf dem Meer nach Hause kommen. Mahatma Gandhi liebte dieses Lied
sehr. Bei allen seinen Versammlungen wurde es zu Beginn entweder als Einzel- oder
als Chorgesang gesungen.

Wenn niemand deinem Rufe folgt, dann geh' allein,
Wenn niemand deine Meinung achtet, verzage nicht, sondern halte

weiter an ihr fest.
Stürme, Wirren und Hindernisse werden auf deinem Wege sein.
Bringe sie hinter dich, halte an deinem Glauben fest.
Eines Tages wird jedermann auf dich hören.
Alle werden deinen Ratschlägen folgen und dir Glauben schenken,
denn du hast recht.
Wenn du die Wahrheit in dir trägst, dann fürchte nicht, allein zu

gehen.

Jesus Christus und unsere Arbeit*
Was uns an dem rastlosen Schaffen der Zeit vor allem in die Augen

fällt, ist die freudige Gewißheit, auf dem rehten Wege zu sein, das
mehr oder weniger deutliche Gefühl für eine umfassende, durch alle
Teilvorstellungen sich Bahn brechende Wahrheit und das Verlangen
nach persönlihem Leben.

Deutlich ist der gemeinsame Weg, den uns die Entwicklung unserer
Kultur weist: der Sozialismus, über alle Bedenken des Individualismus
hinweg drängt sich uns allen gebieterisch die Erkenntnis auf, daß sich
die Ziele der Menschheit nur gemeinsam, in gemeinsamer Arbeit, in
gemeinsamem Glauben und Hoffen, erreichen lassen. Dieses Gemeinsame

will also nicht nur in einer gewissen Organisation des wirtschaft-

* Wir bringen diese Arbeit von Hermann Kutter, weil sie nicht nur sehr aktuell
ist, sondern die revolutionäre Botschaft aufzeigt, die er vertrat, bevor die Ablenkung
auf Theologie und Kirche eintrat. In dieses Heft gehört auch seine Stimme. D. R.

549



liehen und des staatlichen Lebens bestehen, sondern es sucht sich zu
vertiefen, es erkennt die vom Evangelium dargebotene Gemeinschaft
des Geistes als seine eigene innerste Tendenz, kurz, es ist an dem
Punkte angelangt, an dem es Verständnis gewinnt für das Wort Jesu :

«Ich bin der Weg». - Ebenso glaubt unsere Zeit wieder an eine
allgemeine Wahrheit. Der Intellektualismus, der die Wahrheit nur als
Abstraktion des Gedankens zugelassen, macht der Erkenntnis Plaß,
daß die Gedankengebilde, daß Logik und Philosophie nur Äußerungen

und Formen der Wahrheit, nicht sie selbst sind, daß die Wahrheit
tiefer ist als jedes Erkennen, daß das Erkennen wohl aus ihr zu schöpfen,

niemals aber sie zu erschöpfen vermag.
Wir können von keinem andern Jesus mehr hören als von dem,

dessen Größe der Größe unseres Verlangens entspricht - und das ist
nicht der historische unserer Theologie, sondern der der vier
Evangelien mit ihrer umfassenden Botschaft. Nicht eine Erscheinung neben
andern innerhalb eines und desselben historischen Geschehens ist uns
Jesus mehr, sondern der Brennpunkt aller der Strahlen, die durch die
Herzen der modernen Menschen leuchten.

Jesus ist das Leben — oder es gibt überhaupt kein Leben. Wir
geben alle vor, daß wir leben, indem wir das wechselnde Spiel, das
fremde Mächte mit uns treiben, alle die auf- und absteigenden Wellen,
auf denen unsere Seele schaukelt, Leben nennen. Jesus lebt wirklich,
denn er ist der Meister des Lebens. Er hält es in seiner Hand. Niemand
gibt ihm etwas und nimmt ihm etwas. Er ist souverän. Er ist sein eigenes

Schicksal. Keine unverstandenen Gewalten, keine blinden Meinungen,

keine Vorurteile, keine Leidenschaften verdunkeln seine Seele. Er
ist nie etwas anderes als er selbst. Wir begreifen und erklären nicht
ihn, er begreift uns. Es fehlen uns die Maßstäbe, an denen wir seine
Erscheinung messen könnten, er wird nicht gemessen, er mißt. Grundsäße

und Standpunkte, alle die Krücken, auf welche wir unsere
Armseligkeit stüßen, kennt er nicht. Er selbst ist Grundsaß und Standpunkt.

Wundervoll ist die Botschaft des Evangeliums vom Werte unserer
Seele - aber um sie zu realisieren, müssen wir den Weg des Kreuzes
gehen. Herrlich ist das Wort Jesu, aber nur durchs Sterben gelangt es

zur Verwirklichung. Auf die Dauer werden nur die bei Jesus bleiben,
um die Wahrheit seines Evangeliums an sich zu erfahren, welchen
nicht das ästhetische Wohlgefallen, sondern der edelmütige Entschluß,
das Leben preiszugeben, im Vordergrund gestanden. Kampf,
schonungsloser, unerbittlicher Kampf gegen die Mächte, Herrschaften und
Gewalten, die den Menschen einschließen. Damit ist schon gesagt, daß
dieser Kampf nicht nur ein psychischer Bußkampf, sondern auch
ein Kampf auf dem Schauplaß der Welt ist. Die psychischen Hemmnisse

und Bande sind die selben, welche die ganze Welt binden.
Was der Mensch innerlich erlebt, ist ein Spiegelbild dessen, was sich
im Äußern ereignet. Was den Einzelnen bewegt, geht alle an, und was

550



alle erleiden, das liegt auch den Schmerzen des Einzelnen zugrunde.
Und es ist unmöglich, daß der Einzelne für sich frei wird, wenn nicht
alle frei werden. Die Sünde ist nicht eine psyhishe, sondern eine
gesellshaftlihe Macht. Man kann von der Sünde nicht los werden,
ohne zugleich aus den bisherigen gesellschaftlichen Verbänden
loszuwerden. Das Evangelium kümmert sich nicht um die besondere Art
und Weise, wie der Einzelne die Sünde erlebt - was von unserem
Christentum für die Sünde selbst gehalten wird, daher seine lediglich
individuelle Behandlung der Sünde -, sondern um die Macht der
Sünde, die überall die selbe ist, in der Gesamtheit wie im Einzelnen.
Wir in unserem abgeschwächten Christentum nennen allein die
psychische Erscheinungsform dieser Sündenmacht Sünde und gestalten so
das allgemeine Weltproblem zu einem bloß moralischen für den
Einzelnen um, wobei wir die Zusammenhänge, in denen der Einzelne
steht, außer acht lassen. Hierin besteht der Pharisäismus unseres
Christentums, dessen Wirkungslosigkeit gerade in unseren Tagen so
erschütternd deutlich geworden ist. Das Christentum sagt-. Wenn nur
der Einzelne dem Bösen nicht zustimmt, das um ihn gebreitet ist, so
ist er gerettet, unbekümmert um das Bestehen dieses Bösen selbst, das
es gerne als eine Art Fatum betrachten möchte. Das Evangelium sagt-.
Gerettet ist der Mensch erst, wenn das Böse selbst, dem der Einzelne
immer wieder zustimmen muß, aufhört. Zwischen dem Bösen und der
Zustimmung zum Bösen trennen, ist eine künstliche Scheidung, die sich
dadurch rächte, daß das Christentum, das sich ausdrücklich mit der
Zustimmung zum Bösen allein zu befassen erklärt, zur bloßen Phrase
heruntersinkt, da es ja gewiß eine selbstverständliche Sache ist, daß der
Mensch dem Bösen nicht zustimmen soll. Damit aber ist die Erlösung,
die das Evangelium darbietet, illusorisch gemacht; denn wie soll der
Mensch von etwas erlöst werden, das in seiner eigenen Gestalt liegt?
In Wahrheit hat das Evangelium mit den psychischen Funktionen
nichts zu schaffen, sondern mit den Mächten, welche die Seele zu
diesen Funktionen veranlassen. Nicht wie sich diese Mächte in der
Seele spiegeln, sondern daß sie überhaupt vorhanden sind, ist das
Problem, womit sich das Evangelium auseinanderseßt.

Jesus wollte nicht bloß eine psychologisch bekehrte Jüngerschar,
sondern eine neue Ordnung der Dinge, eine neue Gemeinschaft, der
Menschen. Den Mächten, die die alte Ordnung geschaffen, stellt er
neue Mächte gegenüber. Die Gerechtigkeit, von welcher er sprach,
sollte kein bloßes inneres Gefühl sein, sondern eine Macht, der sich
Äußeres und Inneres beugen. Die alte Ordnung verdirbt die Seelen:
darum muß sie fallen. Sie muß fallen, weil die Mächte, die sie beherrschen,

unmöglich mit Gott, dem einzigen Gut der Seele, zusammen
bestehen können : Mammon, Gewaltherrschaft, Priestertum.

Vor allem Mammon, die Macht des irdischen Besißes. Nicht
Mammonsgelüste, nicht Mammonsgier - das sind die psychischen Reflexe

551



seiner Macht -, nein, Mammon selbst. Bis zur Personifikation erhebt
sich die Schilderung seines Wesens im Munde Jesu. Wie eine persönliche

Macht stellt er ihn Gott gegenüber. Und diese Macht muß
aufhören. Sie kann aber nicht überwunden werden durch psychische
Exerzitien und Experimente, sie hört nur auf, wenn Gott mächtig wird
in der Menschen Mitte, wenn das Leben vom Geiste Gottes
durchhaucht ist. In Gedanken und frommen Predigten gegen Mammon
kämpfen, hilft nichts, solange das Leben von ihm bestimmt wird. Was
hilft es - so können wir in Anwendung auf unsere Zeit sagen -, wenn
eine Menge Menschen gegen die Mammonsgier auftritt und die Macht
Mammons, die zu dieser Gier tritt, unangetastet lassen? Das ist wieder

jenes nußlose Versteckspiel, von dem wir oben geredet haben. Die
Macht Mammons liegt in den Verhältnissen. Da hat sich Mammon sein
Reich geschaffen. Mögen die Einzelnen noch so wenig geldgierig sein,
wie sie vorgeben : sie müssen mithelfen am System, mitverderben,
mitausbeuten troß allem Christentum und aller Frömmigkeit — oder
austreten. Oder soll der Anfang des Entscheidungskampfes im Innern
liegen, sollen erst die gierigen Lüste überwunden werden, so wird -
wenn anders dieser innere Kampf ein ernster sein soll und nicht bloß
ein Vorwand für ganz andere Tendenzen - die Begeisterung nicht
ruhen, bis sie mit den Herzen auch die Verhältnisse umgewandelt hat.
Es ist unmöglich, daß das gegenwärtige Produktionssystem aufrechtbleiben

kann, wenn die Herzen die alten Wertungen nach dem Gelde
abgeworfen haben.

Mit der selben Unmißverständlichkeit stellt Jesus die Gemeinschaft
der Seinen dem Staatswesen gegenüber. Der Staat ist für ihn nichts
anderes als Gewaltherrschaft. «Die weltlichen Fürsten herrschen, und
die Oberen haben Gewalt. So soll es nicht sein unter euch; sondern so
jemand will unter euch gewaltig sein, der sei euer Diener.» «Ihr sollt
euch nicht ,Herrf nennen lassen, denn ihr seid alle Brüder.» Mit diesen
Worten ist sein prinzipieller Bruch mit der Staatsgewalt klar und
unzweideutig ausgesprochen. Jesu Jüngerschaft darf nicht aus Herrschern
und Beherrschten bestehen. Das Evangelium verbietet jede Gewalttat.
Es ist klar: entweder bleibt die Gewaltherrschaft bestehen - und es
hat bis heute troß allem Christentum keine andere gegeben -, und
dann kann das Evangelium nur unter der Bedingung der Verfälschung
seiner wesentlichen Postulate bestehen; oder aber das Evangelium
behält den Sieg - und dann muß der heutige Staat verschwinden.

Die Hauptsache ist, daß der Geist des Evangeliums mit dem Geiste
der irdischen Mächte im Kampfe steht. Das Evangelium findet sich nie
mit der Staatsgewalt ab. Es sieht in ihr eine Knechtschaft der Seele, die
ihr die von Gott verliehene Freiheit raubt. Ein notwendiges Übel, das

nur so lange sittliche Berechtigung hat, als die Seele noch nicht erwacht
ist zur Freiheit der Kinder Gottes. Denn diese Freiheit ist nicht nur ein
inneres Gefühl, das sich vermöge seiner lediglich psychischen Beschaf-

552



fenheit mit der Brutalität des irdischen Regimentes abzufinden
imstande ist, sondern ein inneres Leben, das wie alles Leben nach außen
drängt und sich die Formen seiner Ausdrucksweise aus der Konsequenz
seines eigenen Wesens ableitet. Hierin besteht die revolutionäre Bedeutung

des Evangeliums, die in unserem Christentum nur darum wie eine
fremde, von außen hereingebrachte Zutat erscheint, weil es den Geist
des Evangeliums schon längst mit dem Geiste dieser Welt vertauscht
hat. Was wir heute inneres Leben nennen, ist nicht mehr die alles
umgestaltende Kraft der Botschaft Jesu, sondern Verlegenheit, Resignation,

Beugung unter die Mächte dieser Welt.
Was endlich Jesu Stellung zur offiziellen Religion - Kultus- und

Lehrgemeinschaft - betrifft, so tritt uns hier der Gegensaß, der uns
beschäftigt, wieder in aller Deutlichkeit entgegen. Die Worte, die er
der veräußerlichten Gerechtigkeit der Pharisäer zugunsten einer «bessern

Gerechtigkeit» entgegenhielt, führen schließlich ganz von selbst
zur Auflösung jeder in Priester und Laien abgeteilten Religionsgemeinschaft.

Jede kirchliche Gestaltung des göttlichen Lebens, wie es von
Jesus vertreten wurde, ist ein Abfall vom ursprünglichen Geiste. Geistliche

Bevormundung, geistliches Vorrecht gar, ist in der
Jüngergemeinde Jesu ein Ding der Unmöglichkeit. Der Klerikalismus ist der
Todfeind des Evangeliums. Er muß fallen immer und überall, wo das

Evangelium sich erholt; denn er verwandelt die inneren Lebensgewalten
desselben zu äußeren Zwangsformen, die um so gefährlicher sind,

je mehr sie ihre Berechtigung etwa gerade aus diesem - nicht mehr
vorhandenen - Innern zu ziehen suchen. Mit ungeheurer Leidenschaft
kämpft Jesus gegen diese Verkehrung des Göttlichen an. Die
geistlichen Gewalten - das ist der Sinn seines Kampfes - sind der Seele
noch viel gefährlicher als die weltlichen, indem sie vermöge ihres
geistlichen Charakters die Knechtschaft, in die sie die Seele legen, ihr selbst
als Gottesdienst erscheinen lassen - als gäbe es je einen andern Gottesdienst

als den der Freiheit! Gottes Herrschaft bedeutet Freiheit und
Leben, Priesterherrschaft Knechtschaft und Tod. Unser Christentum,
das seinen Ruhm gerade in der Entfaltung einer Priesterkirche gefunden

hat, steht dem Evangelium gegenüber wie die Nacht dem Tage.
Aber wir begreifen nun auch, daß Jesus den offiziellen Gewalten

Geldmacht, Staatsmacht, Priestermacht unerträglich werden mußte.
Jesus wurde ans Kreuz geschlagen, weil die Innerlichkeit seiner
Verkündigung - Rettung der Seele - so unbedingt gemeint war und daher
so stark und lebendig nach außen drängte, daß sie ohne weiteres mit
den geltenden Mächten, die die Seele gefangen halten, in Konflikt kam.
Die Seele kann nicht leben unter der Herrschaft blinder Gewalten. Sie
will sich selbst alles Blinde Untertan machen. Sie lebt nur, wenn sie
herrscht, nicht wenn sie dient. Die Dinge und ihre Ordnungen sollen
ihr, nicht sie den Dingen Untertan sein. Diese Welt mit ihren brutalen
Instinkten hat nicht Raum für die Botschaft von der Freiheit der Seele.

553



Sie muß vergehen, wenn Gott im Menschen zur Herrschaft gelangen

soll.
Das Individuum ist unvermögend, einen privaten Gottesdienst mitten

in den Ordnungen ungöttlicher Mächte aufrechtzuerhalten.
Andacht, Rührung, Erbauung, Begeisterung aller Art sind eben nicht Gott
selbst. Nur in einer Gemeinschaft, die die Maßstäbe und Maximen der
Welt mit ihren an der blinden Gewalt orientierten Gemeinschaften
abgeworfen hat, vermag auch der Einzelne ein gesundes, aus Gott
quellendes Innenleben zu führen. Das Kreuz schafft zunächst - und das
ist auch der geschichtliche Verlauf der Dinge gewesen - eine neue
Gemeinde und erst auf Grund und im Schöße derselben neue
Persönlichkeiten. Das Soziale, das in Jesu Wirksamkeit in erster Linie steht,
schließt das Individuelle so ein, daß es dasselbe erst ermöglicht. So

wenig kennt die Gemeinde Jesu den Unterschied zwischen sozial und
individuell, daß sie erst in der Beziehung des einen auf das andere und
in der Ableitung des einen vom andern ihr eigenes Wesen erkennt. -
Lauter Dinge, die unser ausschließlich individuelles und subjektives
Christentum noch zu lernen hat.

Das Reih Qottes vor allem, nicht individuelles Seligkeitsgefühl.
Mit der Verkündigung dieses Reiches ist Jesus auf den Schauplaß
seiner Wirksamkeit getreten, ihm und seiner Ausgestaltung gelten alle
seine Worte und Taten. Eine Würdigung der Gesellschaft nach den
Prinzipien der Gerechtigkeit und Liebe — das ist es, was das
Evangelium verkündet. Wir wiederholen es: unser Christentum hat davon
nur die biblischen Reminiszenzen aufbewahrt, von der Sache selbst
weiß es sozusagen nichts mehr, unser Christentum, welches es
fertigbringt, vom «inneren Leben» zu reden und Hand in Hand damit, wenn
nicht ausdrücklich im Namen dieses innern Lebens, alles gutzuheißen,
was staatliche und gesellschaftliche Mächte vollbringen, ein Inneres von
einem Äußeren so vollständig abzugrenzen, daß es die Ungerechtigkeiten
im Äußern durch um so intensivere Vertiefung ins Innere von sich
ferne hält. Mit diesem Kompromiß hat das Evangelium nichts zu schaffen.

Es ist ein einheitliches Leben, das sich seine eigene Form gibt, aus
seinem eigenen Drange die Gebilde gebiert, in denen es zur
Offenbarung kommt; es gliedert sich die Außenwelt in überlegener Anzie-
hungs- und Organisationskraft an, es ruht nicht, bis das gesamte
seelische und leibliche Leben der Menschen von seinem Geist durchleuchtet

und getragen ist. Der Liebe, die es als Geseß des Daseins verkündet,
entspricht auch die Ordnung der Liebe. Eine Liebe, die sich in den
Ordnungen des Geizes zurechtfindet, ist keine.

Die Innerlichkeit, von welcher Jesus sprach, ist etwas ganz anderes
als das, was das Christentum unter diesem Namen verstand und heute
noch versteht, ein inneres Leben, dessen Gewalt und Größe von selbst
den Anspruch erhebt, sich den ganzen Umkreis der Schöpfung Untertan

zu machen: Gott.

554



Was gibt dem Evangelium Jesu jene Wahrheitsmacht, die zu keiner
menschlichen Wahrheit in Widerspruch steht, sondern sie alle zu einem
leßten lebendigen Zusammenhang verbindet? Warum haben wir den
Eindruck, daß seine Werke nichts anderes sind als die Reaktionen des
Lebens gegen die Angriffe des Todes? Worin besteht die Unmittelbarkeit,

die heilige Selbstverständlichkeit, die uns aus seiner Erscheinung

entgegenströmt?
Jesus sagt es uns: Ich und der Vater sind eins. In ihm ist Gott

offenbar geworden. Was wir von Gott aussagen, von seiner Unendlichkeit

und Absolutheit, das ist alles ein abstraktes Gedankengebilde,
Theologie und Philosophie, das sind logische Begriffskünste, Systeme
einer formalen Betrachtungsweise, für welche es ein Ärgernis und eine
Torheit ist, Gott und Mensch in einer und derselben Erscheinung
zusammen zu schauen. Jesus dagegen weiß nichts anderes, als daß
ihm alle Dinge von seinem Vater übergeben, seine Worte und Werke
Worte und Werke des Vaters sind. Gott selbst lebt in ihm. Nicht
Vorstellungen über ihn, nicht Gedanken und Bilder tiefsinniger, religiöser
Phantasie, nicht geniale Ahnungen und Erkenntnisse über Gott und
göttliche Dinge. Nein. Gott selbst. Jesus ist kein religiöses Genie. Er
hat nicht «sozusagen» oder «gewissermaßen» Gott erlebt. Sein Erlebnis

läßt sich nicht nur in das Wort «Gott» kleiden, wobei es doch
immer zweifelhaft bleibt, ob es einen wirklichen Gott gibt oder ob nur
das Erlebnis mit diesem Namen bezeichnet wird - nein, es ist der
einzige Beweis für die Wirklichkeit Gottes.

Wir werden uns hüten, dafür nähere Erklärungen abzugeben.
Eben an diesen Erklärungen ist noch jede Theologie bis zum heutigen
Tage gescheitert, zum negativen Beweis - neben dem soeben positiven
- für die Göttlichkeit Jesu. Erklären kann man nur ein «Quasi»- und
«Sozusagen»-Gottesleben, wie es unsere religiösen Parteien kennen,
nicht aber das wirkliche. Nur soviel ist für immer klar: Für das
Bewußtsein Jesu und der Seinen war die Frage nach Gott durch die
Gegenwart Gottes selbst ein für allemal aus der Welt geschafft, weil
ihnen Gott keine Frage mehr, sondern die Wirklichkeit war, in welcher
sie alle andern Wirklichkeiten verstanden und umfaßten. Von nun an
wird Gott nicht nur angebetet und religiös verehrt, sondern immer
deutlicher erkannt. Sein Name wird geheiligt, sein Reich kommt, sein
Wille geschieht auf Erden wie im Himmel. Er ist nicht mehr Gegenstand

des Kultus, nein, sondern die Macht, die ins Menschenleben
eingreift. Wo er zur Wirksamkeit gelangt, schwindet der bloße «Gottesdienst»,

schwinden Kirchen- und Priestersaßungen dahin. Es gibt keine
«Religion» mehr. Ein Leben, ein Geist, eine Wahrheit in allem und
durch alle.

Hierin besteht die ungeheure Revolution, welche mit Jesus in die
Welt getreten ist und die heute mehr als je die christliche Gesellschaft
erschüttert. Daß wir nie zur Ruhe gelangen, daß wir herumgeworfen

555



werden von einer Erkenntnis zur andern, daß wir immer wieder den
Untergang dessen erleben müssen, was unsere eigene Hand gebaut -
das beruht auf der Tatsache, daß seit der Erscheinung Jesu in der
gesamten christlichen Geschichte, unvergleichlich mit allen
Entwicklungsprozessen des Altertums, ein aufstrebendes, schaffendes,
revolutionäres Element tätig, das nicht ruht, bis es alles Unfertige und
Böse überwunden hat; ein Geist, der jeden Stillstand unmöglich macht,
der die Gesellschaft unter den größten Schmerzen und furchtbarsten
Krisen zu immer neuen Erlebnissen emporführt; ein rastloses,
verzehrendes Feuer, das Feuer, das Jesus «gekommen ist anzuzünden auf
Erden». Das Feuer des lebendigen Gottes, den Schriftgelehrten ein
Ärgernis, den Philosophen eine Torheit, weil es ihre sauberen
Schulmeisterbegriffe wie Stoppeln auffrißt. An diesem Feuer hat sich die
soziale Frage, die heute in unser aller Herzen brennt, entzündet. Denn
wo in aller Welt gibt es eine soziale Frage außer auf dem Boden des
Christentums?

Eines verstehen wir nicht, und doch ist es gerade das Wichtigste
und Entscheidendste für unsere Arbeit in der Nachfolge Jesu : daß das
Erlebnis Jesu auch das unsrige werden soll, daß das Feuer, das er
angezündet, erst dann seinen Segen entfaltet, wenn es auf dem Altar
unseres eigenen Herzens brennt. Sein Geist unser Geist, sein Gott
unser Gott - so berichtet uns die Pfingstgeschichte. Die Apostel alle
haben ihn nicht anders gekannt. Was in Jesus angefangen, das soll
durch ihre Arbeit weitergeführt werden. Sie wollen nicht über Jesus
und seine Taten allerhand tiefreligiöse Reflexionen anstellen, nein, sie
wollen sein Werk zu dem ihrigen machen und, erfüllt von seinem
Geiste, seine Arbeit verrichten.

Gemeinschaft mit Gott. Gott selbst oder nichts - das ist hier die
Frage. Nur keine Kompromisse zwischen beiden, wie Religion, Dogma,
Seligkeit usf. Nein. Entweder - oder. Entweder lebt Gott - und dann
muß er selbst zur Wirksamkeit gelangen; oder es gibt keinen Gott -
und dann hört überhaupt alles auf. Dazwischen gibt es nichts. Gerade
hierin besteht der charakteristische Unterschied zwischen den
Weltreligionen und dem wahren Christentum. Sie bauen sich alle auf dem
Zwischenreiche an, zwischen Gott und dem Nichts, das Christentum
dringt bis zu Gott selbst vor, um hier entweder auch nichts oder gerade
alles zu entdecken. Entweder - so spricht es - hat sich Jesus einer
totalen Täuschung hingegeben, als er den Jüngern den Geist aus Gott
verheißen - oder unser gegenwärtiger Mangel an Gottesleben muß
auch heute noch gehoben werden können. Wenn es nicht möglich ist,
daß heute wie damals ein wirkliches Zeugnis aus Gott sich erhebt,
dann ist das ganze, gerade auf dieses Zeugnis angelegte Evangelium
nichts als eine seltsame und schmerzliche Illusion.

Wir haben viel mehr, als wir in den Momenten innerer Einkehr

556



und Sammlung zu entdecken vermeinen. Wir tragen alle Gott im
Herzen.

Soll Gott, der Herr und Meister aller Wahrheit und Wirklichkeit,
immer nur eine religiöse Angelegenheit der Menschen bleiben, soll
seine allem andern erst Verständnis verleihende heilige Selbstverständlichkeit

nie den Glanz ihrer absoluten Natürlichkeit durch unser Leben,
unsere Worte, unsere Arbeit ergießen? Werden wir es nie lernen, die
tausend Fragen und Angelegenheiten, die auf uns einstürmen, ins Licht
des lebendigen Gottes, nicht nur in das irgendeines theologischen oder
religiösen Standpunktes zu rücken? Soll es nie wahr bei uns werden,
sondern immerdar mit dem Verdachte der Schwärmerei behaftet bleiben,

daß es ein unmittelbares Erfassen und Verstehen der Dinge -
nicht nur ein gelehrtes, theologisches - deswegen gibt, weil Gott lebt?
Wenn sich die Schwärmer auf ihr «inneres Licht» berufen - soll das
beweisen, daß es überhaupt kein inneres Licht gibt? Wenn die
Unnatürlichkeit sich «unmittelbar» gebärdet, heißt das, daß alles Unmittelbare

unnatürlich ist? Soll das Wort des Johannesevangeliums von
dem Geiste, der in alle Wahrheit führt, ein dunkles Muckerwort bleiben,

das glücklicherweise «eben nur im Johannesevangelium» steht?
Nein. Es ist das dringendste Bedürfnis für unsere Arbeit, daß wir

es lernen, die Wahrheit des lebendigen Gottes, wie sie in den Tiefen
unseres Herzens ruht, über ihre ausschließlich religiöse Fassung
emporzuheben und sie in das Reich des Geschaffenen einzuführen. Gott muß
uns viel mehr sein als Religion. Die religiösen Fragen müssen an der
überragenden Wirklichkeit Gottes selbst verschwinden. Es darf nicht
mehr damit sein Bewenden haben, daß sich der Christ mitten in der
Wirklichkeit dieser Welt eine abgeschiedene, stille Innenwelt des Geistes

aus den Worten Gottes erbaut, sondern darum muß es sich wieder
handeln, ob diese irdische Wirklichkeit stimmt mit der Wirklichkeit
Gottes. Nicht Erbauung und Andacht mitten in harter Ungerechtigkeit
des Daseins, sondern Kräfte, welche die Ungerechtigkeit überwinden.
Staats-, Wirtschafts-, Gesellschaftsprinzip muß uns Gott wieder werden,

nicht nur Prinzip der Religion und des Kultus; der Maßstab, womit

wir die Zustände und Verhältnisse messen, das Licht, das wir über
die Rätsel und Verwirrungen des Lebens gießen und in dem wir alles,
Äußeres und Inneres, betrachten.

Was folgt nun daraus für unsere Arbeit... Vor allem der große
Sieg über uns selbst. Freiheit unserer Religion und unserer Theologie
gegenüber.

Wir verstehen es wieder, daß das Heil in der Teilnahme am Reiche
Gottes besteht, nicht in psychischen Prozessen, die jeder Einzelne
für sich abtut und die deshalb so leicht ins Falsche und Verlogene
hinüberspielen. Die zentrale Bedeutung des Reiches Gottes erfüllt uns
wieder im Gegensaß zu der aussichtslosen Subjektivität, die wir bis
dahin als Protestantismus und Evangelium gepflegt, über die Schran-

557



ken des Christentums hinüber blicken wir wieder in das Urverhältnis,
das Gott mit den Menschen eingegangen ist, der Gott, der «nicht nur
den Juden» - und Christen -, «sondern auch den Heiden Gott ist»
(Römer 3).

Die Schöpfung wird uns wieder lieb; zugewandt, nicht mehr
abgewandt stehen wir den Menschen und Dingen gegenüber da.

Ohne den Kampf zu suchen, treten wir unwillkürlich in eine
Kampfstellung zu den Mächten, die die Welt regieren.

Geist, der es wirklich ist, der aus sich selbst schöpft, ist nur Gott.
Geist aber, der ohne Gott eigener Geist sein will in der Form von
allerhand Prinzipien, Glaubenssäßen und allgemeinen Maximen, die wie
selbständige höhere Wesen über dem Laufe der Dinge thronen - ist
Gößengeist, nicht Gottesgeist. Unsere Ideale sind Gößenbilder. Man
sehe nur, was für einen Jammer sie in der Welt angerichtet haben, um
zu verstehen, wie gefährlich jeder Geist - sei es Religions- oder
Wissenschafts- oder Rassen- und Nationalitätsgeist -, der nicht Gottes
Geist ist, werden kann.

Wir sehen Gott selbst am Werke, nicht irgendein Christentum
oder einen Sozialismus, den Gott, der aller Menschen Gott ist und
der «die Gottlosen gerecht spricht», den Gott und Vater Jesu Christi,
dessen Geist Jesus in unsere Arbeit eingeschrieben hat.

«Neue Wege» 1909 Hermann Kutter

BUCHBESPRECHUNGEN

Qustav A. Wetter-. «Der dialektische Materialismus.» (Seine Geschichte und sein
System in der Sowjetunion.) Verlag Herder, Wien.

Für dieses bedeutende Buch war ursprünglich eine eingehendere Besprechung
und Auseinandersegung vorgesehen. Nun müssen einige Hinweise genügen.

Das Werk des jesuitischen Verfassers ging aus Vorlesungen hervor, die dieser
im Sommersemester 1945 am Päpstlichen Orientalischen Institut in Rom hielt. In
einem ersten Teil wird die Geschichte des Marxismus-Leninismus, in einem zweiten
Teil das System der Sowjetphilosophie in seinen verschiedenen Entwicklungsphasen
aufgezeigt. Auf dem zweiten Teil und den theologischen Schlußfolgerungen, die tief
ins Herz der römischen Kirche blicken lassen und besonders die Betonung der
Ausrichtung dieser Kirche auf Maria in sich trägt, liegt der Nachdruck der Ausführungen.

Neben einem ausführlichen, breiten, beschreibenden Teil, der als Bericht weithin
sehr sachlich und wissenschaftlich gehalten ist, finden sich die grundsäßlichen
Bemerkungen des Verfassers, die, wie gesagt, aller Beachtung wert sind. Hier stoßen wir
auf den Versuch eines geistigen Ringens des Katholizismus mit dem Bolschewismus
bzw. Kommunismus. Es verläuft nicht zufällig auf einer mehr philosophischen und
einer mehr theologischen Ebene, wie das dem katholischen Denken von Hause aus
entspricht.

Interessant ist der Hinweis des Verfassers, daß der Marxismus eine quasi

558


	Jesus Christus und unsere Arbeit

