
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 11-12

Artikel: Über die Gewaltlosigkeit

Autor: Gandhi, Mahatma

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mer auch durch das schwarze Gewölk dringen mag, die Möglichkeit,
die Egidy meinte, wenn er sagte: «Die Folgen verwinden lehrt ein Volk
einzig das Christentum.» Kein Außen kann uns mehr helfen; aus uns
selbst, aus unserem Willen, unserer Gesinnung, unserer Überzeugung
muß der Friede kommen, der uns allein einer besseren Welt entgegenreifen

kann. Wir müssen damit beginnen, ein Leben zu erschaffen, in
dem der Krieg von jedem einzelnen als Gesinnung überwunden wird :

eine Versittlichung der Menschen, die sie den Krieg so ablegen lehrt
wie Moriß von Egidy seine Uniform. So allein kann und wird ein
Friede auf Erden möglich werden. Vor allem aber tut dazu not, daß
wir an dem Beispiel dieses reinen Vorkämpfers das wiederfinden, was
unter den Menschen der leßten Jahre so erschreckend selten geworden
war : den Mut unserer Überzeugung. Mit ihm kommt alles Gute von
selbst. «Um das Vollbringen sorge ich nicht», sagt Moriß von Egidy,
«nur um den Willen dazu.» Margarete Susman

über die Gewaltlosigkeit
Ich halte völlige Gewaltlosigkeit für richtig und erachte sie für möglich

zwischen Mensch und Mensch, Nation und Nation, aber sie stellt
keine Absage an den wahren Kampf gegen das Böse dar. Im Gegenteil,
die Gewaltlosigkeit ist ein aktiverer und heftigerer Kampf gegen das
Böse, als Vergeltung, deren Wesen leßtlich darin besteht, das Böse zu
vermehren. Ich denke an eine geistig-seelische und darum moralische
Opposition gegen die Unmoral. Ich suche die Schneide des Tyrannenschwertes

ganz stumpf zu machen, nicht indem ich ihr eine schärfer
geschliffene Waffe entgegenseße, sondern indem ich die Erwartung des

Tyrannen enttäusche, daß ich physischen Widerstand leisten werde.
Dem seelischen Widerstand, den ich ihm statt dessen biete, hat er
nichts entgegenzuseßen. Zunächst wird er überrascht sein und schließlich

zur Anerkennung genötigt; dies wird ihn jedoch nicht erniedrigen,
sondern erhöhen.

Der Weg der Liebe und der Gewaltlosigkeit ist nicht der Weg des
Furchtsamen oder des Feigen. Es ist der Weg des Tapferen, der dem
Tode ins Auge zu sehen bereit ist. Wer mit dem Schwert in der Hand
zugrunde geht, ist tapfer — ohne Frage; wer aber dem Tod entgegensieht,

ohne den kleinen Finger zu rühren und ohne zu wanken und zu
weichen, der ist tapferer. Wer jedoch seine Reissäcke aus Furcht vor
Mißhandlung widerstandslos ausliefert, ist ein Feigling und kein
gläubiger Gefolgsmann der Gewaltlosigkeit. Er ist nicht vom Geiste der
«ahimsa» berührt. Wer aus Furcht vor Mißhandlung die Entehrung
der Frauen seines Haushaltes hinnimmt, ist nicht mannhaft, sondern

547



das genaue Gegenteil. Er taugt weder zum Ehemann, noch zum Vater,
noch zum Bruder. Solche Leute haben kein Recht zur Klage.

Gewaltlosigkeit in ihrer echten Ausprägung bedeutet bewußtes
Leiden. Sie bedeutet nicht weichliche Unterwerfung unter den Willen
des Übeltäters, sondern sie bedeutet den Einsaß der ganzen Seele

gegen den Willen des Tyrannen. Unter diesem Geseß unseres Seins
ist es auch dem einzelnen möglich, der ganzen Macht eines ungerechten

Staates zu troßen. Ehre, Religion und Seele zu retten und den
Boden für den Fall dieses Staates oder für seine Erneuerung zu
bereiten.

Noch nie ist auf dieser Erde etwas geschehen ohne direkte Aktion.
Ich weise den Ausdruck «passiver Widerstand» zurück wegen seiner
Unzulänglichkeit, und weil er als eine Waffe der Weichlinge gedeutet
wird.

Ich bin kein Schwärmer; ich nehme für mich in Anspruch, ein
praktischer Idealist zu sein. Die Religion der Gewaltlosigkeit ist nicht nur
für die Weisen und Heiligen. Sie ist ebenso für den gemeinen Mann
gedacht. Gewaltlosigkeit ist das Geseß unserer Art, wie die Gewalt
das Geseß des Tieres ist. Der Geist schlummert im Tier; und es kennt
kein anderes Geseß, als das der physischen Gewalt. Die Würde des
Menschen aber fordert von ihm, einem Geseß zu gehorchen — der
Kraft des Geistes. Ich habe es deshalb unternommen, Indien das alte
Geseß der Selbstaufopferung vorzulegen. Diese Lehre und ihre
Teilanwendungsgebiete — Verweigerung der Zusammenarbeit und zivile
Gehorsamsverweigerung — sind lediglich neue Namen für das Geseß
des Leidens. Die Weisen, die, von Gewalt umgeben, das Geseß der
Gewaltlosigkeit entdeckten, waren größere Geister als Newton. Sie

waren größere Feldherren als selbst Wellington. Obwohl sie selbst mit
den Waffen umzugehen wußten, so erkannten sie doch deren Nuß-
losigkeit und lehrten eine der Waffen müde Welt, daß ihre Rettung
nicht bei der Gewalt, sondern bei der Gewaltlosigkeit liege.

Der notorische Geseßesbrecher bricht das Geseß heimlich und
versucht, sich der Bestrafung zu entziehen; nicht so der Mann der zivilen
Gehorsamsverweigerung. Er befolgt stets die Geseße des Staates, dem
er angehört; nicht aus Furcht vor Strafe, sondern weil er der Ansicht
ist, daß sie für das Wohlergehen der Gesellschaft nüßlich und förderlich

sind. Es gibt aber im allgemeinen seltene Fälle, in denen er gewisse
Geseße für ungerecht hält, daß es unehrenhaft wäre, ihnen zu gehorchen.

Dann bricht er sie in aller Öffentlichkeit als verantwortungsvoller
Bürger und erduldet schweigend die Strafe für den Bruch des Geseßes.
Meiner Ansicht nach ist die Schönheit und Wirksamkeit dieser Lehre
so groß und so einfach, daß sie selbst Kindern gepredigt werden kann.

Die Feigheit darf sich nicht unter dem Mantel der Gewaltlosigkeit
verstecken, denn diese ist die erste Tugend des Tapferen. Als Gewalt-

548



loser zu handeln, erfordert weit mehr Tapferkeit als die Ausübung des
Waffenhandwerks. Feigheit ist mit Gewaltlosigkeit völlig unvereinbar.
Der Übergang vom Kriegshandwerk zur Gewaltlosigkeit ist möglich,
zuweilen sogar ein leichter Schritt. Mahatma Qandbi

Ein typisches indisches Volkslied

Das nachfolgende Lied hört man in Indien im Hause des Bauern, auf den
Feldern, wo die Bauern arbeiten, bei den Fischern, die nach des Tages Arbeit auf dem
Fluß oder auf dem Meer nach Hause kommen. Mahatma Gandhi liebte dieses Lied
sehr. Bei allen seinen Versammlungen wurde es zu Beginn entweder als Einzel- oder
als Chorgesang gesungen.

Wenn niemand deinem Rufe folgt, dann geh' allein,
Wenn niemand deine Meinung achtet, verzage nicht, sondern halte

weiter an ihr fest.
Stürme, Wirren und Hindernisse werden auf deinem Wege sein.
Bringe sie hinter dich, halte an deinem Glauben fest.
Eines Tages wird jedermann auf dich hören.
Alle werden deinen Ratschlägen folgen und dir Glauben schenken,
denn du hast recht.
Wenn du die Wahrheit in dir trägst, dann fürchte nicht, allein zu

gehen.

Jesus Christus und unsere Arbeit*
Was uns an dem rastlosen Schaffen der Zeit vor allem in die Augen

fällt, ist die freudige Gewißheit, auf dem rehten Wege zu sein, das
mehr oder weniger deutliche Gefühl für eine umfassende, durch alle
Teilvorstellungen sich Bahn brechende Wahrheit und das Verlangen
nach persönlihem Leben.

Deutlich ist der gemeinsame Weg, den uns die Entwicklung unserer
Kultur weist: der Sozialismus, über alle Bedenken des Individualismus
hinweg drängt sich uns allen gebieterisch die Erkenntnis auf, daß sich
die Ziele der Menschheit nur gemeinsam, in gemeinsamer Arbeit, in
gemeinsamem Glauben und Hoffen, erreichen lassen. Dieses Gemeinsame

will also nicht nur in einer gewissen Organisation des wirtschaft-

* Wir bringen diese Arbeit von Hermann Kutter, weil sie nicht nur sehr aktuell
ist, sondern die revolutionäre Botschaft aufzeigt, die er vertrat, bevor die Ablenkung
auf Theologie und Kirche eintrat. In dieses Heft gehört auch seine Stimme. D. R.

549


	Über die Gewaltlosigkeit

