Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 11-12

Artikel: Vom Offizier zum Friedenskampfer
Autor: Susman, Margarete

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140120

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Offizier zum Friedenskimpfer

Friede auf Erden! Der Klang kommt aus der Hohe. Aus der Tiefe
kommt das Wort des griechischen Denkers: «Der Vater aller Dinge ist
der Streit.» Dem Menschen ist es aufgegeben, das Wort aus der Hohe
zu vernehmen und das aus der Tiefe zu iiberwinden.

Wie wenige Menschen hat es gegeben, die der Klang aus der Hohe
im Tiefsten getroffen hat und die den Versuch gemacht haben, den
Weg des Friedens auf Erden zu suchen. Aber vielleicht niemals in der
ganzen Menschengeschichte ist der Gesang, der Ruf der Engel so un-
bedingt fordernd gewesen wie jetst, wo alle Gegenkrifte entfesselt sind..

. Zu den ganz wenigen, die ihn in ihrer Weise — «freilich in einer
stilleren Stunde» — vernommen haben, gehoért ein Mann, dessen Name
in der heutigen Welt verklungen ist. Seine Biicher sind in der Hitler-
zeit verbrannt worden. Sein Wirken fillt in die Zeit vor dem Ersten
Weltkrieg; er war eine seltene, man kann wohl sagen: eine einzige
Erscheinung in den Jahren zwischen 1870 und 1914 in Deutschland.
Nicht von der Genialitit eines Tolstoj, aber von grofler Kraft des
Gewissens und vollkommener Treue zu seiner Sache. Er war ein hoher
Offizier, der dem Kénig Friedrich August IIl. von Sachsen nicht nur
ein treuer Diener, sondern auch in Freundschaft verbunden war. Ihm
geschah, daf$ auf der Hohe seines Lebens ploslich, beim Lesen der
Bibel, vor seinen Augen die Friedensverkiindung der Propheten und
des Evangeliums lebendig wurde und in seinem Herzen brannte. Und
er begriff mit einem Schlage, daf} das Leben seines Kreises und das,
“das er selber lebte, ja das der Menschen tiberhaupt, nicht das war, was
die Bibel fordert, die fiir ihn von nun an alle Wahrheit umschlof3. Er
sann und sann und kam schlieffllich so weit, daf} er begriff, es sei ihm
aufgelegt, die Botschaft des Friedens weiterzutragen. Er schrieb an den
Kénig und teilte ihm in fast kindlichem Glauben an die eigene Uber-
zeugung mit, was ihn in letster Tiefe bewegte — sicher, daf} dieser nahe
Freund ihn verstehen wiirde. Er sandte ihm sein erstes Buch, in dem
er den ganzen Ernst der Botschaft niedergelegt hatte. Doch der Konig
war gebunden, diese Wahrheit konnte nicht die seine werden; er schrieb
dem Freund, daf$, wenn er bei dieser Gesinnung bleibe, er seine Uni-
form ablegen miisse.

Die Uniform war fiir Morits von Egidy ein teures Symbol der
Treue gewesen. Aber es gab keinen Augenblick des Zogerns fiir ihn;
er entschied sich, die Uniform abzulegen, um ganz fiir die Friedens-
botschaft und alles, was sie in sich schlof, zu leben.

So wurde er zu einem Pazifisten. Aber nicht zu einem Pazifisten
im gewohnlichen Sinne des Wortes. Fiir ihn bedeutete der Pazifismus
etwas grundsitslich anderes als etwa eine praktische Notwendigkeit
oder als die blofle dimmernde Erkenntnis, daf} es so nicht weitergehen

543



konne, wenn die Welt nicht zugrunde gehen soll. Aber er war auch
kein Pazifist, wie man ihn sich etwa vor den beiden Weltkriegen vor-
stellte: keiner, der von Natur und Temperament dem Krieg abgeneigt
gewesen wire und dessen Einsichten ihm zuletst nur sein Lebens-
gefithl bestitigt hitten. Dieser Mann war — und darin liegt seine selbst-
tiberwindende Grofle — seiner Natur wie seiner Tradition nach Krie-
ger vom Scheitel bis zur Sohle. So vollbrachte er, was kein anderer vor
ihm und nach ihm in jenen Jahrzehnten erreicht hat: das Kriegerische
seiner Natur umzuwandeln in das Kdmpfertum des Geistes.

Morits von Egidy hat uns keine neue Lehre gebracht; er war kein
Luther, der eine Welt stiirzte. Aber hitten mehr Menschen als er das
«Hier stehe ich, ich kann nicht anders» mit so unerschiitterlichem Ernst
ausgesprochen, so hitte sich aus ihnen eine Welt erbaut, die unserer
sittlich verarmten kriegerischen Welt entgegengestanden und sie zu
Fall gebracht hitte.

Aber wer hitte wie er vermocht, sich aus dem die damalige Gesell-
schaft umschniirenden furchtbaren Net; allein kraft seines reinen Wil-
lens zu 16sen? Wer besaf} auch nur die Klarheit dazu, geschweige denn
die Intensitit des Wollens? Gewif3 gab es gerade unter den hohen
Offizieren einsichtige Manner, die Deutschland unter dem herrschen-
den System seinem Untergang entgegentreiben sahen — aber wo waren
sie, als das Verhidngnis sich dichter und dichter ballte, und warum
schwiegen sie?

Man muf} es sich in seinem ganzen Umfang klarmachen, was es
heif’t, als Einzelner aus diesen Bindungen herauszutreten — Bindungen,
die den meisten identisch waren mit der Gestalt ihres Lebens selbst,
Bindungen, die als Standesvorurteile zugleich tibernommene Pflichten
und geleistete Fide bedeuteten. Menschen, die niemals tiber ihren eige-
nen Aufgabenkreis hinauszublicken, niemals zu einem unmittelbaren
Verhiltnis gegeniiber dem Ganzen des Lebens zu gelangen vermoch-
ten, konnten solche Bindungen nicht zerreiflen, und wenn sie dariiber
ihr Land und die Welt zugrunde gehen sahen. Um so weit zu gelan-
gen, dazu bedarf es eines anderen: einer Uberzeugung des ganzen
Menschen, vor der der Beruf, auch der teuerste und verpflichtendste,
nur als ein einzelner, bestimmt abgegrenzter Kreis von Pflichten er-
kannt wird, der unbedingt dieser Uberzeugung von der Verpflichtung
gegen das Leben als Ganzem unterzuordnen ist.

Diese Grundiiberzeugung, die ihn aus Millionen von Menschen
heraushob und seiner selbst sicher machte gegen diese Millionen, ge-
wann Morits von Egidy aus dem Christentum. Aus einem Christen-
tum, das nicht der kirchlich-staatliche Protestantismus war, wie er im
Leben aller Offiziere bequem Plats hatte — dies kirchliche Christentum
hat er vielmehr riicksichtslos bekimpft —, sondern aus einem Christen-
tum, wie es ihm im Evangelium entgegengetreten war. Das ernstgenom-
mene Christentum aber muf} aus sich selbst mit Notwendigkeit alle

544



Einzelforderungen tiberwachsen, weil es den ganzen Menschen ver-
langt, Leib und Seele — weil gerade dies, den Einsats des ganzen Men-
schen zu fordern, sein innerster Sinn ist. Im Feuer des wahrhaft zu
Ende gelebten christlichen Gedankens versuchte Egidy so sein eigenes
Leben und alles Leben um sich her, das soziale, das politische, das
religiose, zu ldutern. Kein farbloser Internationalist ist hier der Ver-
kiinder des Friedens- und Liebesgedankens, sondern ein starker, strah-
lender Krieger, der den Krieg und die Lust am Krieg durch eine reinere
Erkenntnis in sich iiberwunden hat, der das Ziel der Einen Menschheit
an die Stelle des morderischen naturhaften Willens gesetst hat. Und
nicht nur ein Krieger hat hier den Krieg iiberwunden; ein leidenschaft-
lich national empfindender Mann war es, der das Nationalistische in
seiner grifllichen Verzerrung erkannte, weil er einmal durch das Chri-
stentum den menschlichen Gedanken in sich empfangen hatte. So ist
Morits von Egidy ein klarer Beweis dafiir geworden, wie man, tief im
Nationalen wurzelnd, ein echter Internationalist sein kann.

Und so wurde er einer der wenigen, die in unserer Welt den christ-
lichen Gedanken nicht mitgekreuzigt haben, die die von unserer gesam-
ten Zeit mit so verhingnisvollem Achselzucken gestellte Pilatusfrage
«Was ist Wahrheit?» durch die Gewalt einer urspriinglichen Uber-
zeugung unmittelbar beantwortet haben.

Es ist kein Zufall, daf} in seinen Schriften, und sogar in den Titeln
seiner Schriften, das Wort «ernst» immer wiederkehrt. Er war ein
ernster Mann, einer, dem es letster Ernst war mit dem, was er wollte.
Sein Leben dafiir einzuseten wire fiir ihn, den kriegerisch mutigen
Mann, gewif} nicht das gréfite Opfer gewesen. Die Opfer, die er ge-
bracht hat, gingen dariiber hinaus: es waren die Opfer seiner Natur
und alles dessen, was ihm das Leben schon und freudig machte. Er hat
alles erduldet, was einem stolzen, adeligen Charakter schwerfillt, weil
ihn eine GewifSheit leitete, deren heiliger Ernst ihn tiber alle vorletsten
Werte seines Lebens hinausfithrte. Hitten wir damals mehr solcher
aufrechter Minner, mehr solcher mutiger Bekenner besessen, so wire
bereits der Erste Weltkrieg zur Unméglichkeit geworden. Dafd aber
unter den Intellektuellen so viele weitere und bedeutendere Geister
der schlichten Groéfle dieses Mannes fremd gegeniiberstanden und die
groflen Zusammenhinge, in die er sein Tun einstellte, gar nicht durch-
schauten, das liegt daran, daf3 das unmittelbare Verhiltnis zur Wirk-
lichkeit, die Arbeit an ihr und fiir sie, nicht in den Problemkreis der
Intellektuellen fiel. Sie lebten im Geiste auflerhalb der Wirklichkeit,
wie auf Inseln in fernen Meeren, nicht in den konkreten Verhiltnissen
ihrer Zeit, die dariiber verdarb; sie waren mit anderen Fragen beschif-
tigt als denen, die tiber Wert und Schicksal Deutschlands entschieden,
und dies ist fiir alle Zeiten ihre geschichtliche Schuld. Man hat darum
die ganz wenigen, schlichten, unmittelbar von ihrem Wahrheitserlebnis
zeugenden Gestalten viel zu wenig beachtet. Man war gewdohnt, viel

545



zu sehr auf das zu sehen, was ein Geist an Neuem brachte; man war
auf das Interessante, das rein geistig Bedeutende gerichtet, auf neue
Inhalte einerseits, auf nutsbar zu machende Einzelleistungen andrer-
seits; aber nach der lebenumformenden Kraft des Herzens hat nie
eine Welt so wenig gefragt wie die unsere. |

So blieb Egidy wie von seinem Stande, so auch von dem, in den er
nun eintrat, den eigentlichen Verantwortlichen des Landes, den Intel-
lektuellen, verlassen, einsam in seiner Welt. Wie einsam, das ist schwer
ganz auszudenken, obwohl sich Menschen in Fiille um ihn scharten
und manchem Schiiler das Herz brannte vor seiner Geisteskraft. Aber
der Erste Weltkrieg und die Haltung der Menschen in ihm haben
gezeigt, wie einsam er immer geblieben war. Auch in seiner Familie
ist Egidy einsam geblieben. Sicher gehort dies zu seiner Haltung, die
nur auf das eine gerichtet war. Damit hat er auch Schuld auf sich
geladen. Er war kein treu sorgender Gatte und Vater, er hat, wie jeder
von einer Idee erfiillte Mensch, allein fiir diese gelebt. Indem er alles
fir die Verwirklichung seiner Idee hingegeben hat, hat er auch zum
grofen Teil den Besits seiner Familie geopfert. Aber hatte er damit nicht
von fern und durch alle Wolken der Zeit hindurch fast lautlos das
Wort dessen vernommen, der zu seinen Jiingern gesagt hat, daf8 der
nicht sein Jiinger sein konne, der nicht Vater, Mutter, Weib und Kind
verlasse, um ihm nachzufolgen?

War Egidy darum ein Utopist? Er war es, sofern er an den Sieg
des Geistes tiber die Natur, der Sittlichkeit tiber die Lebensliige
glaubte; aber er war es nicht, sofern er diesen Sieg in sich selbst voll-
zogen hatte. Gerade darin liegt ja seine Grofle, dafy er Wirklichkeit
geschaffen hatte durch sich selbst. Wenn er sich darum in der Welt
getduscht hatte, so war die Wurzel dieser Tiuschung das, was allein
alles Grofle und Gute in der Welt vollbringt: ein reines, starkes Herz.
Denn wohin kimen wir, wenn diese Tauschungen grofler Herzen, die
der Realpolitiker belichelt, nicht mehr unser armes Land vorwirts-
trieben und zu sich briachten? In diesen groflen Herzen allein besitzen
wir ja die Wirklichkeit von Werten, die wir sonst nur in einer andern
Welt ahnen kénnten.

Machten wir uns heute, wo es uns mehr nottut als je, wieder dieses
Mannes erinnern! Denn wessen wir bediirfen wie nie zuvor, das ist
ein Pazifismus, wie er ihn gelehrt und gelebt hat: ein Pazifismus im
Geist und in der Wahrheit, Nie hitte Moris von Egidy von einem
Friedensschluf3 — er sei, wie er sei — den wahren Frieden erwartet.
«Erst wenn die Volker die Folgen ihrer letten Friedensschliisse ver-
wunden haben», sagt er, «hort der Kriegszustand auf, den der soge-
nannte Frieden geschaffen.» Wann aber werden wir unseligen Volker
die Folgen dieses heutigen Friedensschlusses, wenn er zustandekommt,
verwinden?

Uns bleibt nur eine Méglichkeit, wie unendlich schwach ihr Schim-

546



mer auch durch das schwarze Gewdlk dringen mag, die Moghchkelt
- die Egldy meinte, wenn er sagte: «Die Folgen verwinden lehrt ein Volk
einzig das Christentum.» Kein Auflen kann uns mehr helfen; aus uns
selbst, aus unserem Willen, unserer Gesinnung, unserer Uberzeugung
muf} der Friede kommen, der uns allein einer besseren Welt entgegen-
reifen kann. Wir miissen damit beginnen, ein Leben zu erschaffen, in
dem der Krieg von jedem einzelnen als Gesinnung {iberwunden wird:
eine Versittlichung der Menschen, die sie den Krieg so ablegen lehrt
wie Morits von Egidy seine Uniform. So allein kann und wird ein
Friede auf Erden moglich werden. Vor allem aber tut dazu not, daf3
wir an dem Beispiel dieses reinen Vorkdmpfers das wiederfinden, was
unter den Menschen der legten Jahre so erschreckend selten geworden
war: den Mut unserer Uberzeugung. Mit ihm kommt alles Gute von
selbst. «Um das Vollbringen sorge ich nicht», sagt Morits von Egidy,
«nur um den Willen dazu.» Margarete Susman

Uber die Gewaltlosigkeit

Ich halte véllige Gewaltlosigkeit fiir richtig und erachte sie fiir mog-
lich zwischen Mensch und Mensch, Nation und Nation, aber sie stellt
keine Absage an den wahren Kampf gegen das Bose dar. Im Gegenteil,
die Gewaltlosigkeit ist ein aktiverer und heftigerer Kampf gegen das
Bose, als Vergeltung, deren Wesen letstlich darin besteht, das Bose zu
vermehren. Ich denke an eine geistig-seelische und darum moralische
Opposition gegen die Unmoral. Ich suche die Schneide des Tyrannen-
schwertes ganz stumpf zu machen, nicht indem ich ihr eine schirfer
geschliffene Waffe entgegensetse, sondern indem ich die Erwartung des
Tyrannen enttiusche, dafl ich physischen Widerstand leisten werde.
Dem seelischen Widerstand, den ich jhm statt dessen biete, hat er
nichts entgegenzusegen. Zunichst wird er tiberrascht sein und schlief3-
lich zur Anerkennung gendtigt; dies wird ihn jedoch nicht erniedrigen,
sondern erhdhen.

Der Weg der Liebe und der Gewaltlosigkeit ist nicht der Weg des
Furchtsamen oder des Feigen. Es ist der Weg des Tapferen, der dem
Tode ins Auge zu sehen bereit ist. Wer mit dem Schwert in der Hand
zugrunde geht, ist tapfer — ohne Frage; wer aber dem Tod entgegen-
sicht, ohne den kleinen Finger zu rithren und ohne zu wanken und zu
weichen, der ist tapferer. Wer jedoch seine Reissicke aus Furcht vor
MifShandlung widerstandslos ausliefert, ist ein Feigling und kein gliu-
biger Gefolgsmann der Gewaltlosigkeit. Er ist nicht vom Geiste der
«ahimsa» bertthrt. Wer aus Furcht vor Miflhandlung die Entehrung
der Frauen seines Haushaltes hinnimmt, ist nicht mannhaft, sondern

547



	Vom Offizier zum Friedenskämpfer

