
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 11-12

Artikel: Vom Offizier zum Friedenskämpfer

Autor: Susman, Margarete

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Offizier zum Friedenskämpfer
Friede auf Erden Der Klang kommt aus der Höhe. Aus der Tiefe

kommt das Wort des griechischen Denkers : «Der Vater aller Dinge ist
der Streit.» Dem Menschen ist es aufgegeben, das Wort aus der Höhe
zu vernehmen und das aus der Tiefe zu überwinden.

Wie wenige Menschen hat es gegeben, die der Klang aus der Höhe
im Tiefsten getroffen hat und die den Versuch gemacht haben, den
Weg des Friedens auf Erden zu suchen. Aber vielleicht niemals in der
ganzen Menschengeschichte ist der Gesang, der Ruf der Engel so
unbedingt fordernd gewesen wie jeßt, wo alle Gegenkräfte entfesselt sind.

Zu den ganz wenigen, die ihn in ihrer Weise - «freilich in einer
stilleren Stunde» - vernommen haben, gehört ein Mann, dessen Name
in der heutigen Welt verklungen ist. Seine Bücher sind in der Hitlerzeit

verbrannt worden. Sein Wirken fällt in die Zeit vor dem Ersten
Weltkrieg; er war eine seltene, man kann wohl sagen: eine einzige
Erscheinung in den Jahren zwischen 1870 und 1914 in Deutschland.
Nicht von der Genialität eines Tolstoj, aber von großer Kraft des
Gewissens und vollkommener Treue zu seiner Sache. Er war ein hoher
Offizier, der dem König Friedrich August III. von Sachsen nicht nur
ein treuer Diener, sondern auch in Freundschaft verbunden war. Ihm
geschah, daß auf der Höhe seines Lebens plößlich, beim Lesen der
Bibel, vor seinen Augen die Friedensverkündung der Propheten und
des Evangeliums lebendig wurde und in seinem Herzen brannte. Und
er begriff mit einem Schlage, daß das Leben seines Kreises und das,
das er selber lebte, ja das der Menschen überhaupt, nicht das war, was
die Bibel fordert, die für ihn von nun an alle Wahrheit umschloß. Er
sann und sann und kam schließlich so weit, daß er begriff, es sei ihm
aufgelegt, die Botschaft des Friedens weiterzutragen. Er schrieb an den
König und teilte ihm in fast kindlichem Glauben an die eigene
Überzeugung mit, was ihn in leßter Tiefe bewegte - sicher, daß dieser nahe
Freund ihn verstehen würde. Er sandte ihm sein erstes Buch, in dem
er den ganzen Ernst der Botschaft niedergelegt hatte. Doch der König
war gebunden, diese Wahrheit konnte nicht die seine werden; er schrieb
dem Freund, daß, wenn er bei dieser Gesinnung bleibe, er seine
Uniform ablegen müsse.

Die Uniform war für Moriß von Egidy ein teures Symbol der
Treue gewesen. Aber es gab keinen Augenblick des Zögerns für ihn;
er entschied sich, die Uniform abzulegen, um ganz für die
Friedensbotschaft und alles, was sie in sich schloß, zu leben.

So wurde er zu einem Pazifisten. Aber nicht zu einem Pazifisten
im gewöhnlichen Sinne des Wortes. Für ihn bedeutete der Pazifismus
etwas grundsäßlich anderes als etwa eine praktische Notwendigkeit
oder als die bloße dämmernde Erkenntnis, daß es so nicht weitergehen

543



könne, wenn die Welt nicht zugrunde gehen soll. Aber er war auch
kein Pazifist, wie man ihn sich etwa vor den beiden Weltkriegen
vorstellte : keiner, der von Natur und Temperament dem Krieg abgeneigt
gewesen wäre und dessen Einsichten ihm zuleßt nur sein Lebensgefühl

bestätigt hätten. Dieser Mann war - und darin liegt seine
selbstüberwindende Größe - seiner Natur wie seiner Tradition nach Krieger

vom Scheitel bis zur Sohle. So vollbrachte er, was kein anderer vor
ihm und nach ihm in jenen Jahrzehnten erreicht hat: das Kriegerische
seiner Natur umzuwandeln in das Kämpfertum des Geistes.

Moriß von Egidy hat uns keine neue Lehre gebracht; er war kein
Luther, der eine Welt stürzte. Aber hätten mehr Menschen als er das
«Hier stehe ich, ich kann nicht anders» mit so unerschütterlichem Ernst
ausgesprochen, so hätte sich aus ihnen eine Welt erbaut, die unserer
sittlich verarmten kriegerischen Welt entgegengestanden und sie zu
Fall gebracht hätte.

Aber wer hätte wie er vermocht, sich aus dem die damalige Gesellschaft

umschnürenden furchtbaren Neß allein kraft seines reinen Willens

zu lösen? Wer besaß auch nur die Klarheit dazu, geschweige denn
die Intensität des Wollens? Gewiß gab es gerade unter den hohen
Offizieren einsichtige Männer, die Deutschland unter dem herrschenden

System seinem Untergang entgegentreiben sahen - aber wo waren
sie, als das Verhängnis sich dichter und dichter ballte, und warum
schwiegen sie?

Man muß es sich in seinem ganzen Umfang klarmachen, was es
heißt, als Einzelner aus diesen Bindungen herauszutreten - Bindungen,
die den meisten identisch waren mit der Gestalt ihres Lebens selbst,
Bindungen, die als Standesvorurteile zugleich übernommene Pflichten
und geleistete Eide bedeuteten. Menschen, die niemals über ihren eigenen

Aufgabenkreis hinauszublicken, niemals zu einem unmittelbaren
Verhältnis gegenüber dem Ganzen des Lebens zu gelangen vermochten,

konnten solche Bindungen nicht zerreißen, und wenn sie darüber
ihr Land und die Welt zugrunde gehen sahen. Um so weit zu gelangen,

dazu bedarf es eines anderen: einer Überzeugung des ganzen
Menschen, vor der der Beruf, auch der teuerste und verpflichtendste,
nur als ein einzelner, bestimmt abgegrenzter Kreis von Pflichten
erkannt wird, der unbedingt dieser Überzeugung von der Verpflichtung
gegen das Leben als Ganzem unterzuordnen ist.

Diese Grundüberzeugung, die ihn aus Millionen von Menschen
heraushob und seiner selbst sicher machte gegen diese Millionen,
gewann Moriß von Egidy aus dem Christentum. Aus einem Christentum,

das nicht der kirchlich-staatliche Protestantismus war, wie er im
Leben aller Offiziere bequem Plaß hatte - dies kirchliche Christentum
hat er vielmehr rücksichtslos bekämpft -, sondern aus einem Christentum,

wie es ihm im Evangelium entgegengetreten war. Das ernstgenommene

Christentum aber muß aus sich selbst mit Notwendigkeit alle

544



Einzelforderungen überwachsen, weil es den ganzen Menschen
verlangt, Leib und Seele - weil gerade dies, den Einsaß des ganzen
Menschen zu fordern, sein innerster Sinn ist. Im Feuer des wahrhaft zu
Ende gelebten christlichen Gedankens versuchte Egidy so sein eigenes
Leben und alles Leben um sich her, das soziale, das politische, das
religiöse, zu läutern. Kein farbloser Internationalist ist hier der
Verkünder des Friedens- und Liebesgedankens, sondern ein starker,
strahlender Krieger, der den Krieg und die Lust am Krieg durch eine reinere
Erkenntnis in sich überwunden hat, der das Ziel der Einen Menschheit
an die Stelle des mörderischen naturhaften Willens geseßt hat. Und
nicht nur ein Krieger hat hier den Krieg überwunden; ein leidenschaftlich

national empfindender Mann war es, der das Nationalistische in
seiner gräßlichen Verzerrung erkannte, weil er einmal durch das
Christentum den menschlichen Gedanken in sich empfangen hatte. So ist
Moriß von Egidy ein klarer Beweis dafür geworden, wie man, tief im
Nationalen wurzelnd, ein echter Internationalist sein kann.

Und so wurde er einer der wenigen, die in unserer Welt den christlichen

Gedanken nicht mitgekreuzigt haben, die die von unserer gesamten

Zeit mit so verhängnisvollem Achselzucken gestellte Pilatusfrage
«Was ist Wahrheit?» durch die Gewalt einer ursprünglichen
Überzeugung unmittelbar beantwortet haben.

Es ist kein Zufall, daß in seinen Schriften, und sogar in den Titeln
seiner Schriften, das Wort «ernst» immer wiederkehrt. Er war ein
ernster Mann, einer, dem es leßter Ernst war mit dem, was er wollte.
Sein Leben dafür einzuseßen wäre für ihn, den kriegerisch mutigen
Mann, gewiß nicht das größte Opfer gewesen. Die Opfer, die er
gebracht hat, gingen darüber hinaus: es waren die Opfer seiner Natur
und alles dessen, was ihm das Leben schön und freudig machte. Er hat
alles erduldet, was einem stolzen, adeligen Charakter schwerfällt, weil
ihn eine Gewißheit leitete, deren heiliger Ernst ihn über alle vorleßten
Werte seines Lebens hinausführte. Hätten wir damals mehr solcher
aufrechter Männer, mehr solcher mutiger Bekenner besessen, so wäre
bereits der Erste Weltkrieg zur Unmöglichkeit geworden. Daß aber
unter den Intellektuellen so viele weitere und bedeutendere Geister
der schlichten Größe dieses Mannes fremd gegenüberstanden und die
großen Zusammenhänge, in die er sein Tun einstellte, gar nicht
durchschauten, das liegt daran, daß das unmittelbare Verhältnis zur
Wirklichkeit, die Arbeit an ihr und für sie, nicht in den Problemkreis der
Intellektuellen fiel. Sie lebten im Geiste außerhalb der Wirklichkeit,
wie auf Inseln in fernen Meeren, nicht in den konkreten Verhältnissen
ihrer Zeit, die darüber verdarb; sie waren mit anderen Fragen beschäftigt

als denen, die über Wert und Schicksal Deutschlands entschieden,
und dies ist für alle Zeiten ihre geschichtliche Schuld. Man hat darum
die ganz wenigen, schlichten, unmittelbar von ihrem Wahrheitserlebnis
zeugenden Gestalten viel zu wenig beachtet. Man war gewöhnt, viel

545



zu sehr auf das zu sehen, was ein Geist an Neuem brachte; man war
auf das Interessante, das rein geistig Bedeutende gerichtet, auf neue
Inhalte einerseits, auf nußbar zu machende Einzelleistungen andrerseits;

aber nach der lebenumformenden Kraft des Herzens hat nie
eine Welt so wenig gefragt wie die unsere.

So blieb Egidy wie von seinem Stande, so auch von dem, in den er
nun eintrat, den eigentlichen Verantwortlichen des Landes, den
Intellektuellen, verlassen, einsam in seiner Welt. Wie einsam, das ist schwer
ganz auszudenken, obwohl sich Menschen in Fülle um ihn scharten
und manchem Schüler das Herz brannte vor seiner Geisteskraft. Aber
der Erste Weltkrieg und die Haltung der Menschen in ihm haben
gezeigt, wie einsam er immer geblieben war. Auch in seiner Familie
ist Egidy einsam geblieben. Sicher gehört dies zu seiner Haltung, die
nur auf das eine gerichtet war. Damit hat er auch Schuld auf sich
geladen. Er war kein treu sorgender Gatte und Vater, er hat, wie jeder
von einer Idee erfüllte Mensch, allein für diese gelebt. Indem er alles
für die Verwirklichung seiner Idee hingegeben hat, hat er auch zum
großen Teil den Besiß seiner Familie geopfert. Aber hatte er damit nicht
von fern und durch alle Wolken der Zeit hindurch fast lautlos das
Wort dessen vernommen, der zu seinen Jüngern gesagt hat, daß der
nicht sein Jünger sein könne, der nicht Vater, Mutter, Weib und Kind
verlasse, um ihm nachzufolgen?

War Egidy darum ein Utopist? Er war es, sofern er an den Sieg
des Geistes über die Natur, der Sittlichkeit über die Lebenslüge
glaubte; aber er war es nicht, sofern er diesen Sieg in sich selbst
vollzogen hatte. Gerade darin liegt ja seine Größe, daß er Wirklichkeit
geschaffen hatte durch sich selbst. Wenn er sich darum in der Welt
getäuscht hatte, so war die Wurzel dieser Täuschung das, was allein
alles Große und Gute in der Welt vollbringt: ein reines, starkes Herz.
Denn wohin kämen wir, wenn diese Täuschungen großer Herzen, die
der Realpolitiker belächelt, nicht mehr unser armes Land vorwärtstrieben

und zu sich brächten? In diesen großen Herzen allein besißen
wir ja die Wirklichkeit von Werten, die wir sonst nur in einer andern
Welt ahnen könnten.

Möchten wir uns heute, wo es uns mehr nottut als je, wieder dieses
Mannes erinnern! Denn wessen wir bedürfen wie nie zuvor, das ist
ein Pazifismus, wie er ihn gelehrt und gelebt hat: ein Pazifismus im
Geist und in der Wahrheit. Nie hätte Moriß von Egidy von einem
Friedensschluß - er sei, wie er sei - den wahren Frieden erwartet.
«Erst wenn die Völker die Folgen ihrer leßten Friedensschlüsse
verwunden haben», sagt er, «hört der Kriegszustand auf, den der
sogenannte Frieden geschaffen.» Wann aber werden wir unseligen Völker
die Folgen dieses heutigen Friedensschlusses, wenn er zustandekommt,
verwinden?

Uns bleibt nur eine Möglichkeit, wie unendlich schwach ihr Schim-

546



mer auch durch das schwarze Gewölk dringen mag, die Möglichkeit,
die Egidy meinte, wenn er sagte: «Die Folgen verwinden lehrt ein Volk
einzig das Christentum.» Kein Außen kann uns mehr helfen; aus uns
selbst, aus unserem Willen, unserer Gesinnung, unserer Überzeugung
muß der Friede kommen, der uns allein einer besseren Welt entgegenreifen

kann. Wir müssen damit beginnen, ein Leben zu erschaffen, in
dem der Krieg von jedem einzelnen als Gesinnung überwunden wird :

eine Versittlichung der Menschen, die sie den Krieg so ablegen lehrt
wie Moriß von Egidy seine Uniform. So allein kann und wird ein
Friede auf Erden möglich werden. Vor allem aber tut dazu not, daß
wir an dem Beispiel dieses reinen Vorkämpfers das wiederfinden, was
unter den Menschen der leßten Jahre so erschreckend selten geworden
war : den Mut unserer Überzeugung. Mit ihm kommt alles Gute von
selbst. «Um das Vollbringen sorge ich nicht», sagt Moriß von Egidy,
«nur um den Willen dazu.» Margarete Susman

über die Gewaltlosigkeit
Ich halte völlige Gewaltlosigkeit für richtig und erachte sie für möglich

zwischen Mensch und Mensch, Nation und Nation, aber sie stellt
keine Absage an den wahren Kampf gegen das Böse dar. Im Gegenteil,
die Gewaltlosigkeit ist ein aktiverer und heftigerer Kampf gegen das
Böse, als Vergeltung, deren Wesen leßtlich darin besteht, das Böse zu
vermehren. Ich denke an eine geistig-seelische und darum moralische
Opposition gegen die Unmoral. Ich suche die Schneide des Tyrannenschwertes

ganz stumpf zu machen, nicht indem ich ihr eine schärfer
geschliffene Waffe entgegenseße, sondern indem ich die Erwartung des

Tyrannen enttäusche, daß ich physischen Widerstand leisten werde.
Dem seelischen Widerstand, den ich ihm statt dessen biete, hat er
nichts entgegenzuseßen. Zunächst wird er überrascht sein und schließlich

zur Anerkennung genötigt; dies wird ihn jedoch nicht erniedrigen,
sondern erhöhen.

Der Weg der Liebe und der Gewaltlosigkeit ist nicht der Weg des
Furchtsamen oder des Feigen. Es ist der Weg des Tapferen, der dem
Tode ins Auge zu sehen bereit ist. Wer mit dem Schwert in der Hand
zugrunde geht, ist tapfer — ohne Frage; wer aber dem Tod entgegensieht,

ohne den kleinen Finger zu rühren und ohne zu wanken und zu
weichen, der ist tapferer. Wer jedoch seine Reissäcke aus Furcht vor
Mißhandlung widerstandslos ausliefert, ist ein Feigling und kein
gläubiger Gefolgsmann der Gewaltlosigkeit. Er ist nicht vom Geiste der
«ahimsa» berührt. Wer aus Furcht vor Mißhandlung die Entehrung
der Frauen seines Haushaltes hinnimmt, ist nicht mannhaft, sondern

547


	Vom Offizier zum Friedenskämpfer

