
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 11-12

Artikel: Die Weihnachts-Dreiheit : Ehre sei Gott in der Höhe, Friede auf Erden
unter Menschen des Wohlgefallens (Lukas 2, 14)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vorbemerkung der Redaktion

Wir bitten unsere Abonnenten, Leser und Freunde, die Erklärung
der Redaktion am Schlüsse des Heftes zu lesen.

Aus den dort dargestellten internen Gründen, aber auch wegen
sich häufender äußerer Hindernisse konnte dieses leßte Heft des Jahres
1956 erst jeßt erscheinen, wofür wir unsere Abonnenten, Leser und
Freunde sehr um Entschuldigung bitten.

Der Kampf der Zeit ist wichtiger, als nach außen ein Jubiläum zu
feiern. So gestalteten wir das Heft nach den Notwendigkeiten dieses
Kampfes. Selbstverständlich begleitete und bestärkte uns dabei gerade
in der allgemeinen und in der besonderen eigenen Krisenzeit der
Gedanke an die fünfzig Jahre des vergangenen Kampfes. Wir gedenken
in Dankbarkeit und Verpflichtung der Gründer, der Mitarbeiter, der
Freunde, der Abonnenten und Leser, die diese Zeitschrift und ihr Streben

geschaffen und getragen haben. Und vor allem gedenken wir
unseres Leonhard Ragaz, der einer der tapfersten, hochgemutetsten, in
vorderer Linie stehenden Kämpfer in der Militia Christi gerade auch
durch die «Neuen Wege» gewesen ist. Der Dank, den wir ihm und
allen andern schulden, möge sich in der Treue und dem Willen zur
Umkehr auch in unsern engern und weitern Reihen konkret bezeugen,
besonders jeßt und heute, wo wir um der Sache und um der Wahrheit
willen uns grundsäßlich Rechenschaft zu geben bemühen und den
Kampf um solche Neubesinnung nicht scheuen wollen.

In diesem Sinne begrüßen wir unsere Abonnenten, Leser und
Freunde im neuen Jahr, von dem wir nicht wissen, was es uns bringt,
das wir aber antreten wollen als solche, die eine Neugeburt bejahen
und sich ihr mit all ihren Wehen und Schmerzen zuversichtlich
unterziehen wollen.

Die Weihnachts-Dreiheit
Ehre sei Gott in der Höhe, Friede auf Erden
unter Menschen des Wohlgefallens. Lukas 2, 14.

Der Gesang der Engel über dem winterlichen Gefilde von Bethlehem,

der Geburtsstadt des Königs, aus dessen Geschlecht der König
der Menschheit entsprungen ist — der Friedenskönig dem Kriegskönig,
der Gotteskönig dem König Israels —, ist durch den vielen Gebrauch
und Mißbrauch so banalisiert und entwertet, daß man sich fast scheut,
ihn auf Weihnachten zum Texte einer Betrachtung zu nehmen, die
irgendwie den Sinn des Festes ausdrücken soll. Und doch — ist es

nicht, als ob er über dem verwüsteten Gefilde dieser Erde mit einer

497



Frische, Neuheit und Herrlichkeit ertönte, als ob er noch nie
vernommen worden wäre? Und enthält die hohe Dreiheit dieser Losung
nicht in wunderbarer Hoheit und Einfachheit gerade das, was die heutige

Welt am nötigsten hat?

1.

«Ehre sei Gott in der Höhe !»

In der Höhe! Wir haben zuallererst wieder etwas nötig, was über
uns ist, etwas, das uns überlegen ist, etwas, das uns heilig ist, etwas,
an dem unser Einzelleben wie das Leben der Welt sich orientieren
kann. Wir brauchen eine Wahrheit, eine Wahrheit, die uns in Freiheit
beherrschen, uns führen, richten und retten kann. Denn wir sind im
Nebel des Truges bis zum Wahnsinn verirrt, tief in das Reich der
Gößen geraten. Wir brauchen nicht nur Wahrheit, sondern die Wahrheit,

die leßte Wahrheit, die Wahrheit, die selbst das Leßte und
Unbedingte ist, die Wahrheit, die nicht nur Werte schafft, die relativ
sind, die man eine Weile brauchen mag, solange es einem paßt, die
man auch mißbrauchen mag, um sie dann, im einen oder andern Fall,
mit andern zu vertauschen, sondern die Werte, die bei allem Wandel
der Erkenntnis und Sitte doch die ewigen und heiligen bleiben. Wir
brauchen die Ehrfurcht vor dem, was über uns ist.

Aus dieser Ehrfurcht vor dem, was über uns ist, stammt die
Ehrfurcht vor dem, was neben uns ist — sagen wir noch allgemeiner : die
Ehrfurcht vor dem, was uns umgibt, vor der Schöpfung, vor der Natur,
vor dem Geiste, vor der Kreatur, vor dem Menschen. Diese Grundlage
alles sittlichen Lebens für den Einzelnen wie für die Gemeinschaft,
diese heilige Quelle aller Menschlichkeit ist uns auf entseßliche, in
Hölle und Tod führende Weise verlorengegangen. Wir haben Dinge
erlebt, die für den Fortbestand menschlicher Sitte und Sittlichkeit wie
menschlicher Gemeinschaft vernichtend scheinen. Was wir am elementarsten

nötig haben, nötiger noch als Brot und Kohle, ist, daß wir
wieder Gott ehren. Gott ehren aber heißt, ihn in den Dingen ehren —
in allem ehren, wenn auch auf verschiedene Weise, bald als frohes
Staunen, bald als heilige Scheu. Gott die Ehre geben heißt, das heilige
Recht sehen, das auf seiner Schöpfung liegt, das heilige Recht, dessen
Stempel alle Dinge tragen, alle. Davor weicht alle zügellose Ausbeutung

und Vergewaltigung der Natur und des Menschen, dieses
deutlichste Zeichen der Gottlosigkeit, der praktischen, nicht bloß der
theoretischen. Davor sinkt eine Technik zu Boden, welche zur schwarzen
Magie geworden ist. Davor weicht der Fluch, der aus dieser Entartung
erwächst, und erwächst der Segen, der aus der Schöpfung Gottes quillt.

Was wir zuallerleßt nötig haben, nötiger noch als Brot und Kohle,
ist das, was die Alten Furcht Gottes nannten und was noch etwas mehr
ist als Ehrfurcht, aber doch mit der Ehrfurcht verwandt, was ja nicht

498



mit Angst vor Gott zu verwechseln ist, sondern paradoxerweise die
höchste Freiheit des Menschen ist, seine stärkste Macht gegen Welt,
Teufel und Tod und, nebenbei gesagt, auch das tiefste Fundament
aller Demokratie. Soli Deo gloria

Diese Furcht Gottes ist aus den Seelen gewichen. Das ist die leßte
Ursache ihres Verfalls. Darum ist auch das Recht zerfallen. Denn es

vor allem ruht, wenn es nicht bloß Nüßlichkeitserwägung ist, auf
dieser Furcht Gottes. Wo sie wegfällt, da tritt die Haltlosigkeit ein, die
Zügellosigkeit. Da wird die Unendlichkeit der Seele zur dämonischen
Frechheit. Da wird alles möglich — alles

Was wir nötig haben, noch nötiger als Brot und Kohle, ist die Ehre
Gottes in der Furcht Gottes, die Ehre Gottes in der Erkenntnis und
Empfindung seines heiligen Rechtes in allem.

Aber es liegt in der Losung von der Ehre Gottes noch ein weiteres
Moment von elementarer Wichtigkeit, das meistens übersehen wird.
Das Wort, das wir mit «Ehre» überseßen und das im Griechischen
Doxa heißt, im Hebräischen aber Schechinah, bedeutet eigentlich
«Glanz», «Herrlichkeit». Und das ist von der elementarsten Bedeutung.

Gottes Ehre bedeutet auch Ehre für den Menschen. Von Gottes
Glanz her kommt Glanz auch auf ihn — auf jeden Menschen. Dieser
Glanz sättigt ihn wie nichts sonst, wie kein Glanz der Welt und kein
Glanz der Gößen. Aber diese Sättigung ist unserer Welt
verlorengegangen. An ihre Stelle ist der Hunger getreten, welcher zur Gier
wird, aber bei der Unendlichkeit der Seele wird auch die Gier unendlich,

unstillbar durch die Endlichkeit, und damit Zerstörung, Zerstörung

des Menschen, den die Gier beherrscht, Zerstörung der Natur,
Zerstörung der Gemeinschaft, Zerstörung der Welt. Das entfesselte
Begehren nach dem Alles wird zum Untergang im Nichts, der zügellose
Drang nach dem Leben zur Herrschaft des Todes, der Hunger nach
dem unendlichen Reichtum zur unendlichen Armut.

Was wir nötig haben, noch nötiger als Brot und Kohle, ist, daß
sich wieder die Ehre Gottes als Glanz auf die Erde senke, als Glanz
für jede Seele, auch die geringste, als Glanz auf die Gemeinschaft, als
Glanz auf die Schöpfung. Aus diesem Glänze heraus entsteht aus der
verwüsteten die erneute Welt. Nicht aus der Armut der Gier, sondern
aus der Fülle Gottes kommt diese neue Welt.

«Und Friede auf Erden !»

Das zweite Element der Weihnachtsdreiheit schließt sich mit innerer

Notwendigkeit an das erste an. Es gibt Theologen, denen es sehr
im Wege steht. Sie betonen die Ehre Gottes, freilich in einem Sinne,
daß sie zugleich eine Ehre der Kirche und Theologie wird, oder doch
die bloße Majestät eines Despoten-Gottes, aber von dem Frieden auf

499



Erden wollen sie nichts wissen. Sie deuten die Friedensverheißung von
Weihnachten bloß auf den inneren Frieden, wie er aus der Verbindung
mit Christus fließe. Als ob ein solcher innerer Friede, der neben und in
einer friedlosen Welt bestünde, ohne verändernd und erlösend in diese
vorzudringen, etwas anderes wäre als gottloser Egoismus, als ob ein
Jünger Christi eines solchen Friedens fähig wäre! Nein, es ist der
Friede der Erde, und das heißt: der Völkerfriede, der politische, der
soziale Friede, der religiöse Friede — und gewiß auch, aber nur in
Verbindung damit, der Seelenfriede des Einzelnen. Es ist jedenfalls
auch die Überwindung des Krieges, die Abschaffung der Heere —
nicht nur das, aber auch das. Auch das wird zu Weihnachten proklamiert,

ob die Prediger des Christentums und die, wie diese selbst, halb
bürgerlich, halb christlich Gestimmten, auf die vorhandenen Mächte
und Ordnung Abstellenden, es merken und verstehen wollen oder
nicht. Friede auf Erden — Friede über den Völkern, Friede über der
Natur, Friede über der durch Christus erlösten und zu erlösenden
Welt!

Was ist denn Friede? Friede ist, so sage ich, da, wo die rechte
Ordnung der Dinge ist. Streit aber ist, schlimmer Streit — denn es gibt
auch einen guten Streit —, wo diese Ordnung gestört ist, wo vielleicht
überhaupt keine Ordnung ist und die Dinge und Menschen darum
wirr und feindlich aufeinanderstoßen. Friede ersteht, wenn die
Ordnung, die rechte Ordnung, hergestellt wird.

Das kann auf eine doppelte Art geschehen.
Man kann die Dinge sozusagen von außen her, durch die Maßstäbe

der Vernunft und des Rechtes, zu ordnen versuchen. Diese Ordnung
des Rechtes schafft Frieden in den einzelnen Völkern — schafft, ins
Innerliche übertragen, Frieden in der einzelnen Seele : auch hier ist die
rechte Ordnung wesentlich — aber sie greift auch in die Völkerwelt
über und wird zu einer Friedensorganisation der Welt. Auch das ist
Gottes Wille und Gebot. Es zu verkennen ist, bei aller vermeintlichen
Frömmigkeit und Tiefe, Mangel an Blick für Gottes Weg und Plan.
Es ist eine Erfüllung der Weihnachtsbotschaft, es ist ein Glanz aus
dem Glanz der Verheißung: «Friede auf Erden».

Aber es ist selbstverständlich und braucht nicht immer wieder mit
Emphase geltend gemacht zu werden, geschweige denn, daß dazu
besondere Tiefe nötig wäre : daß diese mehr äußere Ordnung der Welt
zum Frieden hin nicht gelingen könnte ohne eine entsprechende innere
Ordnung, daß dieser von den Menschen gemachte Friede nicht
bestehen könnte ohne den Frieden, der aus Gottes Schöpfung und
Erlösung quillt.

Friede besteht und entsteht, sagen wir noch einmal, wo die rechte
Ordnung ist. Die rechte Ordnung der Dinge aber stammt aus Gott.
Und das heißt wieder in erster Linie : die rechte Ordnung ist da, wo

500



die Dinge ihr Recht haben, jenes heilige Recht, das sie von Gott haben :

wo die einzelnen Menschen, besonders auch die Schwachen und
Armen, dieses Recht haben, wo die Völker dieses Recht haben, besonders

die kleinen und geringen, wo die verschiedenen Schichten («Klassen»)

ihr Recht in den Völkern haben. Vom Recht, vom heiligen Recht
strahlt Friede aus, das Recht, das heilige Recht ist der Friede. Das
Recht ist die rechte Ordnung, und die rechte Ordnung ist der Friede.

Aber diese Ordnung ist in unserer Welt furchtbar zerstört worden.
Die Macht aber, von der diese Zerstörung ausgegangen ist, läßt sich
leicht definieren; es ist die Macht, durch die von Anfang an die
Verstörung und Zerstörung in die Welt gekommen ist: die Selbstsucht.
Sie ist das Urelement des Abfalls von Gott. Sobald nicht Gott mehr
herrscht, sobald Gottes Herrschaft nicht mehr anerkannt wird, steht
das Selbst da und will Gott sein. Damit aber ist der Gottesfriede des
Paradieses zerstört und der Krieg entfesselt, der zum Krieg aller gegen
alle (bellum omnium contra omnes) wird. Damit tritt an die Stelle
der Furcht Gottes, die zur Ehrfurcht wird, die Gewalt. Damit löst sich

jene heilige Ordnung auf, die in Gott gegründet ist, und tritt an ihre
Stelle die Ordnung der Menschen, die zum äußeren Geseß und irgendwie

zur Diktatur wird, um sich in das Chaos der Gewalt aufzulösen.
Es löst sich, von dem heiligen Band gelöst, die Menschengemeinschaft,
die aus dem Einen Gott quillt, in die Vielheit von nur mehr sich selbst
vergottenden Völkern und Staaten auf. Es löst sich das Gesamtgut der
Schöpfung in den privaten Besiß auf, der nur an seine eigene Mehrung

denkt. Es geht das heilige Zeichen verloren, das die Dinge von
Gott her haben und das mit ihrem Werte ihre Eigenart kund tut. Es
bläht sich die des Glanzes von Gott her beraubte Endlichkeit auf und
wird zum Gößen. Sie tobt in ihrem unendlichen Anspruch gegen
einander und wird zum Weltkrieg. Und die Atombombe wird zum einzig
passenden Symbol dieses Zustandes. Denn wie eine von Gott
losgekommene Weltanschauung die lebendige Natur in tote Atome
zerlegt, die nur in einem mechanischen Zusammenhang stehen, durch
Druck und Stoß, so hat sich die Menschenwelt in Atome zerlegt. Und
nun wird als gewaltig bedeutsames Symbol die Atombombe über diese
Erde geseßt. Nun glänzt nicht mehr der Weihnachtsstern über uns,
sondern hängt am Himmel diese Atombombe.

Sie hängt über uns, damit wir den Weihnachtsstern wieder sehen
lernen, der die Weisen zur Krippe nach Bethlehem leitet. Denn nötiger
noch als Brot und Kohle ist uns, daß wir wieder die Ordnung Gottes
erkennen und anerkennen, daß wir das heilige Recht wiederherstellen,
das Recht des Menschen, das Recht der Natur, das Recht der Seele

gegen die Technik, das Recht Gottes gegen den Mammon. Aus dieser
Wiederherstellung der Ehre Gottes in seiner Ordnung und seinem
Recht glänzt der Friede auf : Friede auf Erden

501



3.

«Und an den Menschen ein Wohlgefallen.»
Es heißt eigentlich : «Ehre sei Gott in der Höhe, Friede auf Erden

unter Menschen des Wohlgefallens» oder auch «durch Menschen des
Wohlgefallens». Dieses Element der Weihnachtsdreiheit bildet
sozusagen bloß einen Anhang zu den andern. Die übliche Uberseßung aber
lautet: «Und an den Menschen ein Wohlgefallen». Damit gewinnt
dieses dritte Glied eine den zwei andern ebenbürtige Selbständigkeit.
Und es ist recht so. Denn es hat, in der Verbindung mit den andern,
seinen besonderen Sinn und besonderen Wert. Gerade für unsere heutige

Welt. Denn dieses Wohlgefallen ist uns verlorengegangen.
Welches Wohlgefallen? Was ist der Sinn dieser Losung?
Man kann antworten, es sei Wohlgefallen Qottes an den Menschen

gemeint, und kann erklären, durch Christus sei das verlorengegangene
Wohlgefallen Gottes an den Menschen wieder hergestellt worden und
werde es immer wieder neu hergestellt. Gewiß ist diese Erklärung nicht
falsch. Aber sicher ist es, gerade auch auf Grund davon berechtigt, dieses

Wohlgefallen auch so zu verstehen, daß es eines von Mensch zu
Mensch bedeutet. Dann ist das der Sinn dieses dritten Tones der
Weihnachtslosung: die recht verstandene Ehre Gottes in der Höhe und
der Friede auf Erden sind nur möglich, wenn der Mensch Wohlgefallen
am Menschen hat.

Und das ist, wie gesagt, eine elementare Notwendigkeit. Es ist
noch nötiger als Brot und Kohle. Aber gerade das ist uns auch wieder
verlorengegangen. Dieses Wohlgefallen des Menschen am Menschen.
Diese Behauptung scheint zwar auf den ersten Blick fast das genaue
Gegenteil der Wahrheit zu sein. Denn was ist charakteristischer für
unsere Zeit als die Selbstvergottung des Menschen? Das Eritis sicut
deus? Aber diese Antwort ist nicht stichhaltig. Vielmehr erklärt sich
diese Selbstvergottung des Menschen gerade damit, daß ihm jener
«Glanz» von Gott her verlorengegangen ist, von dem wir geredet
haben und der zur Ehre Gottes gehört. Nun will er, allerdings ohne
Erfolg, die Ehre Gottes durch die eigene Ehre und damit Gott durch
den Gößen erseßen.

Auf zwei Linien ist das Wohlgefallen des Menschen am Menschen
verlorengegangen: auf einer weltlichen und einer geistlichen. Auf der
weltlichen hat man den Menschen aus dem Kind und Ebenbild Gottes
zu einem bloßen Gebilde der Natur, ja zu einem Tier unter andern
Tieren gemacht, wenn auch zum höchsten der Tiere — um von der
«blonden Bestie» Nietzsches und der einfachen Bestie Spenglers zu
schweigen. Wie könnte der Mensch an diesem Menschen Wohlgefallen

haben? Höchstens eines im Sinne von ästhetischer Bewunderung,
aber nicht von Ehrfurcht und Liebe. Aber die weltliche Linie der
Entartung des Menschen wird von alters her und in der neuesten Zeit

502



wieder von neuem durch eine geistliche ergänzt. Hier wird der Mensch
auch viel weniger als Kind und Ebenbild Gottes betrachtet, sondern
in erster Linie als Gefallener, zum Guten Unfähiger, Verächtlicher, und
die Geringschäßung des Menschen gilt als Zeichen des religiösen Ernstes,

als Beweis, daß man die Ehre Gottes allein gelten lasse und die
Ehre des Menschen als eine sehr zweifelhafte Sache betrachte. Und
auch an diesem Menschen kann der Mensch kein Wohlgefallen haben.

Aber ich wiederhole : Auch dieses Wohlgefallen des Menschen am
Menschen haben wir noch nötiger als Brot und Kohle. Ohne die Freude
des Menschen am Menschen, ohne die Ehre, die wir, sicher von Gott
aus, dem Menschen geben, können wir keine Friedenswelt und keine
Welt der sozialen Gerechtigkeit aufbauen. Ohne sie werden wir nur
dem Reich und der Macht des Bösen einen Respekt zollen, der seine
Herrschaft befestigt und in leßter Instanz bloß die Gewalt als das Prinzip

der Ordnung der Welt anerkennt.

4.
Das ist die ungeheure, elementare Bedeutung der weihnachtlichen

Dreiheit, die, wie wir immer wieder gesehen haben, eine weihnachtliche

Dreieinigkeit ist. Ohne sie ist der Zerfall der Welt in Chaos, Hölle
und Tod unaufhaltsam. Nur wenn sie wieder zur Geltung kommt,
kann die neue Welt aufgebaut werden. Hier muß die fundamentale
Revolution einseßen, ohne die alle andern Revolutionen, so gut und
notwendig sie an sich sein mögen, den Zerfall in sich tragen.

Aber wie kann sie wieder zur Geltung kommen? Das ist die Frage,
die sich nun mächtig erhebt.

Die Antwort ist ebenfalls weihnachtlich und lautet: durch Christus.
Man kann das, was Christus bedeutet, gerade in diesem

Zusammenhang besonders herrlich, großartig und tief erkennen. In Christus
leuchtet die Ehre Gottes über der Welt auf. Er ist, wie Blumhardt
einmal sagt, der Glanz Gottes bei den Menschen und der Glanz des
Menschen bei Gott. In ihm erscheint jene Heiligkeit Gottes, die uns
zur Ehrung Gottes, zur rechten Furcht Gottes, in der Tiefe verbunden
mit dem Wissen um die Sohnschaft, zwingt. Es wäre schwer, im Blick
auf die heutige Menschenwelt Gott, dem Schöpfer, die Ehre zu geben,
wenn nicht Er in der Mitte dieser Menschenwelt stünde, Er, und alles,
was ihm vorausgeht und ihm nachfolgt. Von ihm und dem, was ihm
vorausgeht und nachfolgt, geht jenes Licht aus, das zum Qeriht über
die Welt wird und das uns den Sinn des Gerichtes verstehen läßt, das
nun vor unseren Augen über die Welt ergangen ist und ergeht und das
uns die Furcht Gottes lehrt. In der Verbindung mit ihm gewinnt die
ganze Schöpfung erst recht ihre Heiligkeit, so wie sie ein Franziskus
erkannt hat, ein Pestalozzi und ein Blumhardt. In der Verbindung mit

503



ihm gewinnt jedes Menschenwesen, auch das weltlich bescheidenste,
jenen Glanz, der es groß macht, der ihm eine unendliche Bedeutsamkeit

gibt. Dieser Glanz breitet sich aber über alle menschlichen Dinge,
über alle Schöpfung aus und öffnet den Blick in eine ewige Welt, in
das Reich Gottes mit seinem Leben und Reichtum. «Aus seiner Fülle
nehmen wir», wie Johannes sagt, «Gnade um Gnade» und aus ihr
kann die Lösung der Weltprobleme in Gottes Liebe kommen statt im
Weltkrieg.

Aus ihm kommt auch jene Ordnung, welche den Frieden bedeutet.
Denn in ihm erscheint jene Macht der Liebe, welche den ganzen Egoismus

der Welt niederwerfen kann. Diese Liebe allein stellt die
verlorene rechte Ordnung der Dinge wieder her. Sie hat den Blick und
sie allein — man denke an Pestalozzi! — für das heilige Recht des

Menschen, besonders auch des Schwachen und Geringen. Und so ruht
unsere Hoffnung auf Frieden auf Ihm — auf seiner Macht, auf der
Erwartung seines neuen Kommens. Er ist unsere Bürgschaft, eine ganz
feste Bürgschaft, fester als alle Gewalten der Welt und der Hölle.

Und durch ihn, in ihm wird das Wohlgefallen der Menschen an
den Menschen geschaffen — wieder geschaffen, wo es verloren ist.
Und zwar so, daß durch ihn das Wohlgefallen Gottes an dem Menschen

sich mit dem Wohlgefallen des Menschen am Menschen
verbindet und dieses aus jenem quillt. Denn in ihm ist ja Gott selbst in
der Verbindung seiner Heiligkeit und Liebe in die Menschenwelt
gestellt. Er ist der Mensh. In ihm können wir den Menschen nicht nur
ehren, sondern auch lieben. Wir können es, wir müssen es. In ihm
leuchtet die Schönheit und Größe des Menschen in der Welt auf. Von
ihm aus aber breitet sie sich über alle Menschen aus. Denn sie sind als
Menschen seine Brüder. Sein Glanz, der Glanz Gottes, geht auf jeden
von ihnen aus. Er fällt auch auf den Geringsten und auch auf den
Verlorensten. In ihm, aus ihm können wir jenes Wohlgefallen am Menschen

schöpfen, aus dem wir die Welt des Gottes- und Menschen-
rechtes, die Welt der Gerechtigkeit und des Friedens erhoffen, erwarten

und aufbauen können. Immer wieder schöpfen wir, ermüdet,
enttäuscht, vielleicht angeekelt oder verbittert, aus ihm Kraft, Mut und
Freudigkeit dazu.

Und so stellt uns Weihnachten nicht bloß mit seiner Dreiheit die
großen und entscheidenden Forderungen und Fundamente für die
neue Erde vor Augen, sondern auch die Möglichkeit ihrer Verwirklichung,

sogar ihre Verwirklichung selbst in Christus, der da war und
der da kommt, der aber auch ist. Leonhard Ragaz

504


	Die Weihnachts-Dreiheit : Ehre sei Gott in der Höhe, Friede auf Erden unter Menschen des Wohlgefallens (Lukas 2, 14)

