Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 9-10: Friede oder Krieg - Friede oder Tod
Artikel: Wir Christen und der Kriegsdienst

Autor: Dignath, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140105

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

neue Reformation und mehr als das: die grofite aller Umwilzungen
sein wird. Jene alten Entstellungen fallen dahin, und der urspriingliche
Sinn tritt wieder hervor. Und so sieht man vor allem, daf} die Sache,
fiir die der Name Christus ein im Grunde so herrlicher Ausdruck ist
(denn er bedeutet die Verbindung von Gott und Mensch in einer Welt
der Reinheit und Giite), auch die tiefste Quelle und stirkste Macht
der Gewaltlosigkeit bedeutet. Leonhard Ragaz

Wir Christen und der Kriegsdienst*

In'den Ruhmeshallen, zu denen sich weithin unsere Kirchen ge-
macht haben, finden sich die Namen derer, die getreu ihrem Fahnen-
eid ihr Leben fiir Volk und Vaterland als Soldaten gelassen haben.
Nicht finden sich dort die Namen derer, die um ihrer Kriegsdienstver-
weigerung willen ihr Leben gelassen haben. In der evangelischen Chri-
stenheit hat es diese — wenigstens bei uns — kaum gegeben. Damit
stehen wir vor einem Sachverhalt, der uns daran erinnert, dafy das
Thema, dem wir uns heute zu stellen haben, durch die Tradition un-
seres Christentums bereits in einer ganz bestimmten Weise beantwor-
tet worden ist. Die herkémmliche christliche Haltung steht zugunsten
des Fahneneides und zu ungunsten der Kriegsdienstverweigerung.
Greifen wir dieses Thema neu auf, so bedeutet diese Tatsache als
solche schon Kritik am Herkémmlichen, weil wir die traditionellen
Antworten in ihrer Verbindlichkeit, das heifit in ihrer Schriftgemif3heit
bezweifeln, indem wir die Antworten unserer Vorfahren nicht mehr
ohne weiteres auch als die unseren {ibernehmen konnen, es sei denn,
wir selber seien zu ihren Ergebnissen gelangt. Es sind in den letsten
Jahrzehnten Dinge geschehen, Erschiitterungen, Krisen, Erlebnisse, die
geeignet sind, uns an vielen frither feststehenden Anschauungen zwei-
feln zu lassen. Diese Dinge betreffen keineswegs nur den Staat, son-
dern auch die Kirche. Weil die wahre Kirche immer aber semper refor-
manda ist, so haben wir uns um unserer Verantwortung als Christen,
also um unseres Gewissens willen die alten Fragen neu zu stellen und
diirfen uns nicht von Vorentscheidungen bannen lassen, wenn diese
auch im Namen des Christentums irgendwann einmal getroffen sein
mogen.

Darf ein Christ Soldat sein? Darf er sich ausbilden lassen in der
Fertigkeit, Menschen zu téten? Darf er, wenn es befohlen wird, von
dieser seiner erlernten Fertigkeit Gebrauch machen, ohne Riicksicht

* Dieser Beitrag faflt das Problem mehr von einem kirchlich-theologischen Stand-
punkt, um so bedeutsamer ist das, was der Verfasser vertritt.

446



darauf, daf} Jesus Christus etwas ganz anderes angeordnet hat, nim-
lich: Liebet eure Feinde! und: Stecke dein Schwert an seinen Ort . . .!
— Es ist schon sehr lange her, daf3 in der evangelischen Christenheit so
gefragt wurde, Martin Luther selbst war es, der diese Frage aufgewor-
fen und in seiner Schrift «Ob Kriegsleute auch in seligem Stande sein
koénnen?» (1526) untersucht hat. Luther hat die Frage bejaht fiir den
Fall eines Verteidigungskrieges, wo es darauf ankommt, Frauen, Kin-
der, Recht und Land zu schiiten und zu erhalten. Er hat sie verneint
fiir den Fall des Angriffs- oder Raubkrieges («Wer Krieg anfingt, ist
im Unrecht»). Kann der Untertan nicht entscheiden, ob sein Fiirst
einen rechten oder unrechten Krieg fithrt, so soll er — nach Luther —
annehmen, daf} der Fiirst im Recht sei und sich dementsprechend ent-
scheiden. Luther hat ferner mit Nachdrudk darauf hingewiesen, daf} zu
unterscheiden sei beim Schwertgebrauch, also bei der Notwehr be-
ziechungsweise Selbstverteidigung zwischen dem Christen als Christen
und dem Christen als Biirger.

Greift der Rauber oder Feind den Christen um seines Christseins
willen an, so muf} der Christ es leiden. Wird er aber aus sonstigen
Griinden angegriffen, so hat er sich, die Seinen und das Seine mit Ge-
walt zu verteidigen. Im groflen obliegt diese Pflicht der Obrigkeit, die
das Schwertamt dazu innehat, um fiir Recht und Leben und Frieden
im Lande zu sorgen — mit Hilfe der Biirger, die, weil sie Christen sind,
diese Pfllicht erkennen und bejahen. Die Kirche aber darf sich nicht
mit Gewalt verteidigen. Sie hat, wenn es so kommt, Verfolgung und
Unterdriickung, Raub und Mord — an ihr vollzogen — zu leiden.
Luthers Losungen sind fir den Protestantismus eine Art Dogma
geworden. -

Obwohl Luther nun die Kriegsdienstverweigerung ausdriicklich fiir
den Fall des Angriffs- und Raubkrieges vorgesehen hatte, so ist doch
das Phinomen einer evangelischen Kriegsdienstverweigerung in der
Geschichte der Evangelischen Kirche so gut wie unbekannt geblieben;
gleichwohl wissen wir, dafl in diesen 400 Jahren eine ganze Reihe
typisch «unrechter» Kriege gefithrt worden sind, fiir die Luthers
Kriegsdienstverweigerung zutraf. Welchem lutherischen Untertanen
wire es wohl eingefallen, sich zu weigern! Gleichwohl gilt fiir die
Lutheraner bis auf den heutigen Tag das «jure bellare», «rechte Kriege
fithren» aus dem Augsburgischen Bekenntnis Art. XV1, das ja eben mit
dieser ausdriicklichen Abgrenzung eine Kriegsdienstverweigerung fiir
den Fall des sine jure bellare, des unrechten Krieges, einschlief3t. Wie
erklirt sich dieser Widerspruch: Der evangelische Christ bejaht nur
den gerechten Krieg, beteiligt sich aber doch auch am ungerechten —
wie die Geschichte zeigt (Choral von Leuthen!). Die Erklarung findet
sich in folgenden Uberlegungen: 1. In der lutherisch-preulischen Hier-
archie fungiert der Landesherr als summus episcopus, dem nicht zu-
gemutet wird, daf$ er andere als gerechte Kriege fiihrt. 2. Die aufkom-

447



mende Geheimdiplomatie und die undurchsichtigen, verwickelten
politischen Zusammenhinge machten weithin den Untertanen es un-
moglich, festzustellen, um welche Art Krieg es sich jeweils handelt.
3. Das allgemeine Interesse an dieser Frage hitte iiberhaupt erst mit
der allgemeinen Wehrpflicht aufkommen konnen. 4. Im Zuge der Si-
kularisation und des sich stindig steigernden Militarismus im Zusam-
menhang mit der metaphysischen Sicherung der Notwendigkeit der
Staatsraison weicht die Frage: Was ist gerecht? immer mehr der an-
deren: Was ist grof§ und erhaben? Das ethische Normativ verfillt zu-
gunsten eines dsthetischen. 5. Je mehr die Kirche einerseits in sich
selber erstarrte und an ihren Bekenntnisschriften festhielt, die auf die
neuzeitliche soziologische und politische Entwicklung gar nicht mehr
ohne weiteres anwendbar waren, oder anderseits sich von allem, was
nach Dogma aussah, 16ste, um in einer rationalistischen oder roman-
tisch-dsthetischen Religiositit hinzudimmern, desto energischer be-
schlagnahmte der Staat Gewissen, Herz und Meinung seiner Unter-
tanen, was ihm durch die Weltflucht der Pietisten und ihre Ver-
abscheuung der Politik sehr erleichtert wurde. Wir denken nur daran,
wie der Alte Frits seinem Raubkrieg um Schlesien einen Schein des
Rechts gab (er selber bedurfte dessen am wenigsten!), des Inhalts, daf
seinen Vorfahren in irgendeiner Erbfolge Schlesien zugefallen, nicht
aber in ihren Besits gelangt sei! Von da fiihrt eine steile, aber kon-
sequente Kurve zu unserer Teilnahme am Zweiten Weltkriege. Wir
haben mit der Augsburgischen Konfession immer ja auch das jure
bellare bejaht. Jure bellare — wenn wir das 1939 ernst genommen hit-
ten, oder wenigstens 1942, dann wiren nicht nur Zeugen Jehovas Blut-
zeugen der Kriegsdienstverweigerung geworden. Und es gibe heute
nicht ein solch hiflliches Feilschen um die Eingrenzung des Grund-
rechts der Kriegsdienstverweigerung unseres Grundgesetses!

Aber nun ist im Nachgang zum geistlichen Kampf der Bekennen-
den Kirche auch die Problematik des Krieges wieder in das christliche
Bewufltsein geriickt, nachdem wir 1934 mit dem Evangelium gleichsam
von vorn begonnen hatten. Wir versuchten, das jure bellare der Refor-
matoren zu verstehen. Es 1af3t sich aber aus der Reformation selber
nicht begreifen, sondern man muf3 dabei schon bis auf Thomas von
Aquin und sogar auf Augustin zurtickgehen. Von dort aus wird es be-
greiflich als die mittelalterlich-katholische Umformung des gerechten
Krieges der alten Rémer. Die mittelalterliche Kirche lebte ja nicht allein
von der Gnade Gottes, nicht allein aus Glauben, nicht allein aus der
Schrift, sondern mehr noch von der Synthese zwischen Natur und
Ubernatur, von der Zuordnung des Schwertes aus Eisen zu dem des
Geistes und umgekehrt, wobei als Frucht solcher Frommigkeit eben
das corpus christianum in die Erscheinung trat. So bildet denn auch
nicht das Zeugnis der Heiligen Schrift, sondern das Naturrecht die
geistig-religidse Basis fir die Einordnung der Schwertgewalt in die Le-

448



bensform des Heiligen romischen Reiches deutscher Nation. Wohl hat
Luther den kalten Begriff der Geredhtigkeit in diesen Zusammenhin-
gen durch den glithenden der Liebe ersesen wollen. Aber es ist nun
doch in diesem Punkte zu keiner wirklichen Reformation im Sinne des
«zurtick zur Schrift» gekommen. Bis zum heutigen Tage bannt uns
der gespenstische Gedanke eines christlichen Staates, wenn wir ver-
suchen, einen Maf3stab fiir die politische Verantwortung des Christen
zu finden.

Darum sind alle Versuche, die Teilnahme am gerechten Kriege von
der Schrift her zu rechtfertigen, nicht ganz ehrlich, weil man auf diese
Weise ja nur die christliche Bestitigung eines heidnischen Prinzips
erhofft, man kénnte auch sagen: die geistliche Bestitigung einer fleisch-
lichen Position. Wer sich entschieden hat, Soldat zu werden oder es
gar schon ist, oder sich von soldatischem Herkommen innerlich (oder
auch duflerlich) bestimmen 14f3t, befindet sich damit ja schon im Sta-
dium einer existenziellen Vorentscheidung. Wird er — abgesehen von
einer durchgreifenden Metanoia im Sinne des Neuen Testaments —
tiberhaupt noch einer kritischen Selbstbeleuchtung fihig sein? Wird
er sich nicht — wie die preuflisch-pietistischen Offiziere — lestlich
durch Christus in seinem Soldatsein bestitigt finden? Das ist im Grunde
dasselbe Beispiel, wie wenn ein erklirter Atheist zwei Stunden lang
iiber Gott spricht. Es steht von vornherein fest, daf} er am Ende seiner
Rede die Nichtexistenz Gottes bewiesen haben wird.

So. mufite die Bekennende Kirche wohl erst staatsfrei werden, um
die Frage «Das Neue Testament und der Krieg» tiberhaupt noch ein-
mal ernsthaft stellen zu kénnen. Ich zweifle nicht daran, dafl darin
auch eine providentielle (vorsehungsmiflige) Bedeutung der Unter-
driickung durch den Hitler-Staat enthalten ist. Denn die Kirche, die
sich in falscher Auslegung von Rém. 13 zur Mitresse des Staates
macht, hat die Freiheit nicht, zu erfahren, welches Licht das biblische
Kerygma auf die Frage des Krieges wirft. Die Geschichte der Evangeli-
schen Kirche zeigt auch das. |

Um so erregender ist darum fiir uns die gegenwiirtige geistliche
Situation innerhalb der Evangelischen Kirche in Deutschland und dar-
tiber hinaus auch in der Okumene: Wir stehen erstmalig in der Ge-
schichte der Evangelischen Kirche vor der Tatsache, daf} in der Evan-
gelischen Kirche damit gerechnet wird, dafl evangelische Christen um
des Gewissens willen den Soldatendienst verweigern werden und daf}
die Evangelische Kirche entschlossen ist, diese Entscheidung als eine
Maoglichkeit christlicher Existenz anzuerkennen und dafiir einzustehen.
Das hat es in der Evangelischen Kirche so noch nie gegeben. Noch 1930
konnte Otto Dibelius den christlichen Kriegsdienstverweigerer als
irrenden Bruder ansehen. Die Anerkennung einer Kriegsdienstverwei-
gerung als christlicher Entscheidung, die innerhalb unserer Kirche rech-
tens ist, besteht nun aber nicht einfach darin, dafl man das Kriterium

449



des gerechten, das heiflt Verteidigungskrieges, wieder zu Ehren bringen
will, sondern es geht weit dariiber hinaus. Es werden nimlich drei
Uberzeugungsgruppen anerkannt:

1. Die, welche grundsiglich die Moglichkeit einer christlich zu ver-
antwortenden Beteiligung an einem Verteidigungskriege bejahen;

2. die, welche grundsiglich jede Beteiligung am Kriege, gleich wel-
chen Charakters, um des Evangeliums willen ablehnen;

3. die, welche zwar nicht grundsisslich die kriegerische Gewalt-
anwendung verwerfen, aber im modernen Kriege vor allem wegen sei-
ner Massenvernichtungsmittel und seiner Massenvernichtungstaktik in
‘keinem Falle mehr die Durchfithrung eines gerechten Krieges zu sehen
vermogen, da dieser Krieg gar nicht mehr die Bedeutung eines im Ver-
hiltnis zu seinem Zweck kleineren Ubels haben kann. Aber auch die
Frage, ob nicht die Wlederbewaffnung die Wiedervereinigung stort,
spielt hier herein.

Nicht anerkannt wird indes die weithin unter Protestanten ver-
breitete Einstellung, die, wie schon im 19. Jahrhundert, den Krieg,
unabhingig von seinem Charakter, im Sinne der Ubernahme eines von
Gott verhingten Schicksals bejaht, unter dem sich der Christ zu be-
wihren hat als einer, der auf der Todeslinie stehend nun erst recht
wissen soll, an wen er glaubt. Diese Haltung wird im Ratschluf} des
Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland (Kirche und Kriegs-
dienstverweigerung) iberhaupt nicht erwihnt und demnach auch nicht
anerkannt. Diese Haltung vertrat jedoch beispielsweise noch im Jahre
1941 Hanns Lilje (Der Krieg als geistige Leistung, Furche) ohne zu
fordern, dafl der Krieg im Sinne der lutherischen Bekenntnisschriften
ein gerechter sei. Lilje sah damals im zweiten Kriege nach Auskunft
seiner Schrift im wesentlichen die Vorbereitung fiir das Kommen einer
neuen politischen Ordnung.

Die erste Uberzeugungsgruppe reprisentiert die traditionelle Hal-
tung innerhalb des landeskirchlichen Protestantismus, die theoretisch
zwar immer implicite die Kriegsdienstverweigerung im Falle eines un-
gerechten Krieges fiir christlich geboten hilt, fiir die aber praktisch
dieser Fall noch niemals eingetreten ist. Hier ist nun an die neuluthe-
rische Ordnungstheologie zu erinnern, bei der alle Glaubensfragen im
Theoretischen eingesperrt bleiben, weil die praktischen Dinge jeweils
in das Ermessen des Einzelnen gestellt sind, das keine ernsthafte Be-
ziechung zum Glauben besitst. Es handelt sich hier, wie Gots Harbs-
meier gesagt hat, um eine «Ordnungstheologie, welche Gott in einen
finsteren Schwert-Gott und einen frommen Altar-Gott spaltet und
dementsprechend auch den Christen in die beiden Hilften des schwert-
gliubigen Ermessens und des bekenntnisgldubigen Doktrinirs der
Liebe zerrei3t» (Ev. Theol. 1956/4). Als Literatur nenne ich hier:
- Kiinneth, Politik zwischen Diamon und Gott, und: Bienert, Krieg,

450



Kriegsdienst und Kriegsdienstverweigerung nach der Botschaft des
Neuen Testaments. .,

- Die zweite Uberzeugungsgruppe wird von der ersten als schwir-
merisch verdichtigt, weil sie eine Haltung einnimmt, die in ihrer Aus-
wirkung der des pazifistischen Zweiges der Tauferbewegung seit
Luthers Tagen nicht unihnlich ist und die heute insonderheit von den
sogenannten Friedenskirchen (Church of the Brethren, Quiker, Men-
noniten) als fiir sie traditionell vertreten wird, Diese zweite Gruppe
bleibt nicht beim Dogmatismus der Beteurer der Bekenntnisschriften
stehen, sondern wagt es in Wiederaufnahme des echten reformatori-
schen Anliegens (sola scriptura), die alten Fragen neu zu durchdenken
und Luthers (wie auch Calvins) Ansitse zur geistlichen Uberwindung
der bisher ungeldsten Frage nach dem rechten Staat und dem rechten
Gehorsam innerhalb der politischen Verantwortungsbereiche sinn-
gemaf} im Horen auf das Zeugnis der Schrift fortzufithren. Hier wiren
zu nennen die Schrift des Glasgower Neutestamentlers Macgregor,
Friede auf Erden, und vor allem das Werk des hugenottischen Theo-
logen Lasserre, Der Krieg und das Evangelium, die grundlegend sind.
(Beide erschienen im Chr.-Kaiser-Verlag, Miinchen.)

Die dritte Gruppe steht zwischen den ersten beiden: theoretisch
neigt sie zur ersten, in der praktischen Entscheidung aber zur zweiten.
Sie vertritt eine sogenannte Situationsethik, in der es nicht auf grund-
sitliche Entscheidungsnormen ankommt, sondern auf die im konkre-
ten Hier und Jetst von mir immer neu zu gewinnende Gehorsamsent-
scheidung. Soll es dazu kommen kénnen, dal Deutsche auf Deutsche
schieflen? Kann im modernen Atomkrieg tiberhaupt noch eine sinn-
volle Verteidigung von Frauen und Kindern, von Heimat und Recht
durchgefithrt werden? Wie wirkt sich die Wiederbewaffnung auf die
Moglichkeit der Wiedervereinigung von West- und Ostdeutschland
aus? Das sind einige von den Fragen, unter deren Gewicht man in die-
ser Gruppe, ohne eigentlich pazifistisch zu werden, die Wiederbewaff-
nung heute und bei uns ablehnt; diese Ablehnung ist Antwort auf
eine Ermessensfrage, aber doch so, daf3 damit schon die Glaubensfrage
gestellt und beantwortet wird. So etwa, wie Gots Harbsmeier sagte:
«Alle Glaubensfragen sind immer auch Ermessensfragen. Und in allen
Ermessensfragen entscheidet sich immer auch der Glaube. Ein Ermes-
sensurteil, das unter Ausschaltung oder Nichtbeteiligung des Glaubens
gefillt wird, ist unverantwortlich» (Ev. Theol. 1956/4). _

Die erste Gruppe wire zu fragen: Habt ihr itberhaupt noch die
innere Freiheit, das Buch von Lasserre zu lesen? Kénnt ihr es wider-
legen? Mef3t ihr nicht den Aussagen der Bekenntnisschriften einen
Rang zu, den sie nicht besizen? Und wenn ihr es denn schon tut,
warum nehmt ihr die darin implicite enthaltene Kriegsdienstverweige-
-rung fiir den Fall des ungerechten Krieges nicht auch praktisch ernst?
Seid ihr sicher, dafl eure neutralen Ermessensfragen sich nicht vor dem

451



Richterthron Christi durchaus als Akte des Ungehorsams entpuppen
werden?

Die zweite Gruppe wire zu fragen: Zieht ihr in Betracht, daf} eine
Verwirklichung politischen Lebens, in der die todbringende Gewalt
ausgeschlossen ist, unter Umstinden zur «Weigerung der Pflicht zum
Schuts des Nichsten oder zur Zersesung notwendiger Ordnung und
Autoritit» fithren konnte? Wie wollt ihr euch vor den Dimonien
«irgendeines irdisch-politischen Heilsmessianismus» bewahren? Ver-
liert ihr euch nicht schliefilich auch wiederum an ein Prinzip, nimlich
an das der Gewaltlosigkeit? |

" Die dritte Gruppe wire zu fragen: Wird eure Situationsethik nicht
unversehens eine dialektische Ethik werden, wo heute gut ist, was
morgen bose ist? Konnt ihr eurem Herrn gehorsam sein ohne eine feste
Norm dessen, was seinem guten und gnidigen Willen entspricht?
Und zwar immer und unverinderlich? |

Fir unbeantwortbar halte ich die Fragen an die erste Uberzeu-
gungsgruppe, fiir schwer beantwortbar die Fragen an die dritte Gruppe.
Stellen konnte ich mich den Fragen an die zweite Gruppe, und darum
fithle ich mich— hic et nunc—ihr am nichsten. Dabei mochte ich aller-
dings sogleich betonen, dafl es mir nicht um das Prinzip der Gewalt-
losigkeit als solches geht, sondern um den konkreten, immer neu von
uns geforderten Gehorsam gegeniiber unserem Herrn, «der nicht
schalt, da er gescholten ward, nicht drohte, da er litt» (1. Petr. 2, 23).
Auf seinen Spuren haben wir doch zu bleiben. Das Gebot «Du sollst
nicht toten!» lautet in seinem Munde: Liebet eure Feinde! Wenn er
ans Kreuz ging, damit die Liebe und seine Weisung zur Liebe gilt, so
heifdt Jiinger sein, unserem Leben eine Richtung, ein Gefille, eine Ten-
denz geben, die dem Weg Jesu Christi nicht unihnlich, sondern dhn-
lich ist — und sei der Abstand zwischen seinem Beispiel und unserem
Folgen noch so gewaltig.

Die Situation des Menschen findet am Tod ihre Grenze und Be-
endigung. Darum kann es dort, wo es um das Téten eines Menschen
geht, keine Situationsethik mehr geben. Damit grenze ich mich von
der dritten Gruppe ab.

Der Mensch ist immer der, den der ganze Gott geliebt hat, sowohl
— um mit Luther zu reden — der deus revelatus wie auch der deus
absconditus; es ist immer der ganze Gott, der will, dafy der Siinder
umkehre und lebe. Es ist immer die Offenbarung des ganzen Willens
Gottes, wenn Jesus Christus gekommen ist, nicht der Menschen Leben
zu verderben, sondern zu erhalten (Luk. 9, 56). Gott ist immer nur
einer, auch und gerade in Jesus Christus. Es gibt keine Spaltung inner-
halb Gottes. Damit grenze ich mich von der ersten Gruppe ab.

Wenn Jesus Christus gesagt hat: Selig sind die Friedensstifter, so
umfaflt das — nach Walter Liithi und den meisten der neueren Aus-

452



leger — nicht nur den Seelenfrieden, sondern auch den Vélkerfrieden.
Das bringt mich in die Nihe der zweiten Gruppe — unabhingig von
ihren theologiegeschichtlichen Traditionen.

Es geht in dieser Frage nicht um unser willkiirliches Ermessen, so
vieles hier nun auch faktisch zu ermessen ist, sondern um den Gehor-
sam derer, die Knechte, Sklaven Jesu Christi und eben darin seine
Briider und Freunde sind.

Ich mochte schlieflen mit einem Wort von Calvin und einem von
Luther, dessen Aufzeichnung fiir beide in eine gesegnete und erleuch-
tete Stunde fiel; es sind zwei Worte, hinter denen die Reformatoren
selber um einiges zuriickgeblieben sind; die Evangelische Kirche hat
bisher diesen Abstand nicht verringert, sondern vergroflert. Wir soll-
ten es als unsere echte reformatorische’ Aufgabe erkennen und iiber-
nehmen, diesen Abstand zu iiberwinden und im Sinne dieser beiden
Worte unseren Weg als Christen heute zu finden. So schrieb Calvin:

«Je conseillerai toujours qu’on se déporte des armes et plutdt que
nous périssions tous que de rentrer aux confusions, qu’on a vues.»

Ich werde immer dazu raten, keine Waffen zu tragen; lieber wol-
len wir alle umkommen, als noch einmal in all die Verwirrung zuriick-
fallen, die wir gesehen haben.

Und Luther schrieb:

«Vnser hertzog Jhesus Christus spricht . . .. Wyr sollen guts wiind-
schen denen die vns beleydigen / vnd bitten fur vnser verfolger:
vnd lieben unsere feynde / vnd wolthun vnsern vbelthetern. ..
An diesen spriichen greyfft eyn kind wol / das Christlich recht
sey / nicht sich streuben widder varecht / nicht zum schwerd greyf-
fen / nicht sich weren / nicht sich rechen / sondern dahyn geben
leyb vnd gut / das es raube wer da raubet / wyr haben doch gnug
an vnsern HERRN / der vns nicht lassen wird / wie er verheyssen
hat. Leyden, leyden, Creuss, creuts ist der Christen recht des vnd

keyn anders.» Walter Dignath

Zweierlei Entscheidungen?

Es ist die uralte Praxis der offiziellen Kirche, den Kriegsdienst als
mit dem Evangelium vereinbar zu betrachten. Es hat freilich niemals
dazu gereicht, diese kirchliche Erbsiinde ein fiir allemal aus der Schrift
zu legitimieren. Die diesbeziiglichen Versuche mufiten gequilt und
unbefriedigend ausfallen, weil es aussichtloses Unterfangen bleibt, das
Neue Testament gegen seine eigene Botschaft aufbieten zu wollen.

453



	Wir Christen und der Kriegsdienst

