
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 9-10: Friede oder Krieg - Friede oder Tod

Artikel: Wir Christen und der Kriegsdienst

Autor: Dignath, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


neue Reformation und mehr als das: die größte aller Umwälzungen
sein wird. Jene alten Entstellungen fallen dahin, und der ursprüngliche
Sinn tritt wieder hervor. Und so sieht man vor allem, daß die Sache,
für die der Name Christus ein im Grunde so herrlicher Ausdruck ist
(denn er bedeutet die Verbindung von Gott und Mensch in einer Welt
der Reinheit und Güte), auch die tiefste Quelle und stärkste Macht
der Gewaltlosigkeit bedeutet. Leonhard Ragaz

Wir Christen und der Kriegsdienst*
In den Ruhmeshallen, zu denen sich weithin unsere Kirchen

gemacht haben, finden sich die Namen derer, die getreu ihrem Fahneneid

ihr Leben für Volk und Vaterland als Soldaten gelassen haben.
Nicht finden sich dort die Namen derer, die um ihrer Kriegsdienstverweigerung

willen ihr Leben gelassen haben. In der evangelischen
Christenheit hat es diese — wenigstens bei uns — kaum gegeben. Damit
stehen wir vor einem Sachverhalt, der uns daran erinnert, daß das
Thema, dem wir uns heute zu stellen haben, durch die Tradition
unseres Christentums bereits in einer ganz bestimmten Weise beantwortet

worden ist. Die herkömmliche christliche Haltung steht zugunsten
des Fahneneides und zu Ungunsten der Kriegsdienstverweigerung.
Greifen wir dieses Thema neu auf, so bedeutet diese Tatsache als
solche schon Kritik am Herkömmlichen, weil wir die traditionellen
Antworten in ihrer Verbindlichkeit, das heißt in ihrer Schriftgemäßheit
bezweifeln, indem wir die Antworten unserer Vorfahren nicht mehr
ohne weiteres auch als die unseren übernehmen können, es sei denn,
wir selber seien zu ihren Ergebnissen gelangt. Es sind in den leßten
Jahrzehnten Dinge geschehen, Erschütterungen, Krisen, Erlebnisse, die
geeignet sind, uns an vielen früher feststehenden Anschauungen zweifeln

zu lassen. Diese Dinge betreffen keineswegs nur den Staat,
sondern auch die Kirche. Weil die wahre Kirche immer aber semper refor-
manda ist, so haben wir uns um unserer Verantwortung als Christen,
also um unseres Gewissens willen die alten Fragen neu zu stellen und
dürfen uns nicht von Vorentscheidungen bannen lassen, wenn diese
auch im Namen des Christentums irgendwann einmal getroffen sein
mögen.

Darf ein Christ Soldat sein? Darf er sich ausbilden lassen in der
Fertigkeit, Menschen zu töten? Darf er, wenn es befohlen wird, von
dieser seiner erlernten Fertigkeit Gebrauch machen, ohne Rücksicht

* Dieser Beitrag faßt das Problem mehr von einem kirchlich-theologischen Standpunkt,

um so bedeutsamer ist das, was der Verfasser vertritt.

446



darauf, daß Jesus Christus etwas ganz anderes angeordnet hat, nämlich

: Liebet eure Feinde und : Stecke dein Schwert an seinen Ort...
— Es ist schon sehr lange her, daß in der evangelischen Christenheit so
gefragt wurde. Martin Luther selbst war es, der diese Frage aufgeworfen

und in seiner Schrift «Ob Kriegsleute auch in seligem Stande sein
können?» (1526) untersucht hat. Luther hat die Frage bejaht für den
Fall eines Verteidigungskrieges, wo es darauf ankommt, Frauen, Kinder,

Recht und Land zu schüßen und zu erhalten. Er hat sie verneint
für den Fall des Angriffs- oder Raubkrieges («Wer Krieg anfängt, ist
im Unrecht»). Kann der Untertan nicht entscheiden, ob sein Fürst
einen rechten oder unrechten Krieg führt, so soll er — nach Luther —
annehmen, daß der Fürst im Recht sei und sich dementsprechend
entscheiden. Luther hat ferner mit Nachdruck darauf hingewiesen, daß zu
unterscheiden sei beim Schwertgebrauch, also bei der Notwehr
beziehungsweise Selbstverteidigung zwischen dem Christen als Christen
und dem Christen als Bürger.

Greift der Räuber oder Feind den Christen um seines Christseins
willen an, so muß der Christ es leiden. Wird er aber aus sonstigen
Gründen angegriffen, so hat er sich, die Seinen und das Seine mit
Gewalt zu verteidigen. Im großen obliegt diese Pflicht der Obrigkeit, die
das Schwertamt dazu innehat, um für Recht und Leben und Frieden
im Lande zu sorgen — mit Hilfe der Bürger, die, weil sie Christen sind,
diese Pfllicht erkennen und bejahen. Die Kirche aber darf sich nicht
mit Gewalt verteidigen. Sie hat, wenn es so kommt, Verfolgung und
Unterdrückung, Raub und Mord — an ihr vollzogen — zu leiden.
Luthers Lösungen sind für den Protestantismus eine Art Dogma
geworden.

Obwohl Luther nun die Kriegsdienstverweigerung ausdrücklich für
den Fall des Angriffs- und Raubkrieges vorgesehen hatte, so ist doch
das Phänomen einer evangelischen Kriegsdienstverweigerung in der
Geschichte der Evangelischen Kirche so gut wie unbekannt geblieben;
gleichwohl wissen wir, daß in diesen 400 Jahren eine ganze Reihe
typisch «unrechter» Kriege geführt worden sind, für die Luthers
Kriegsdienstverweigerung zutraf. Welchem lutherischen Untertanen
wäre es wohl eingefallen, sich zu weigern! Gleichwohl gilt für die
Lutheraner bis auf den heutigen Tag das «jure bellare», «rechte Kriege
führen» aus dem Augsburgischen Bekenntnis Art. XVI, das ja eben mit
dieser ausdrücklichen Abgrenzung eine Kriegsdienstverweigerung für
den Fall des sine jure bellare, des unrechten Krieges, einschließt. Wie
erklärt sich dieser Widerspruch: Der evangelische Christ bejaht nur
den gerechten Krieg, beteiligt sich aber doch auch am ungerechten —
wie die Geschichte zeigt (Choral von Leuthen!). Die Erklärung findet
sich in folgenden Überlegungen : 1. In der lutherisch-preußischen
Hierarchie fungiert der Landesherr als summus episcopus, dem nicht
zugemutet wird, daß er andere als gerechte Kriege führt. 2. Die aufkom-

447



mende Geheimdiplomatie und die undurchsichtigen, verwickelten
politischen Zusammenhänge machten weithin den Untertanen es
unmöglich, festzustellen, um welche Art Krieg es sich jeweils handelt.
3. Das allgemeine Interesse an dieser Frage hätte überhaupt erst mit
der allgemeinen Wehrpflicht aufkommen können. 4. Im Zuge der
Säkularisation und des sich ständig steigernden Militarismus im
Zusammenhang mit der metaphysischen Sicherung der Notwendigkeit der
Staatsraison weicht die Frage: Was ist gerecht? immer mehr der
anderen: Was ist groß und erhaben? Das ethische Normativ verfällt
zugunsten eines ästhetischen. 5. Je mehr die Kirche einerseits in sich
selber erstarrte und an ihren Bekenntnisschriften festhielt, die auf die
neuzeitliche soziologische und politische Entwicklung gar nicht mehr
ohne weiteres anwendbar waren, oder anderseits sich von allem, was
nach Dogma aussah, löste, um in einer rationalistischen oder
romantisch-ästhetischen Religiosität hinzudämmern, desto energischer
beschlagnahmte der Staat Gewissen, Herz und Meinung seiner Untertanen,

was ihm durch die Weltflucht der Pietisten und ihre
Verabscheuung der Politik sehr erleichtert wurde. Wir denken nur daran,
wie der Alte Friß seinem Raubkrieg um Schlesien einen Schein des
Rechts gab (er selber bedurfte dessen am wenigsten!), des Inhalts, daß
seinen Vorfahren in irgendeiner Erbfolge Schlesien zugefallen, nicht
aber in ihren Besiß gelangt sei! Von da führt eine steile, aber
konsequente Kurve zu unserer Teilnahme am Zweiten Weltkriege. Wir
haben mit der Augsburgischen Konfession immer ja auch das jure
bellare bejaht. Jure bellare — wenn wir das 1939 ernst genommen hätten,

oder wenigstens 1942, dann wären nicht nur Zeugen Jehovas
Blutzeugen der Kriegsdienstverweigerung geworden. Und es gäbe heute
nicht ein solch häßliches Feilschen um die Eingrenzung des Grundrechts

der Kriegsdienstverweigerung unseres Grundgeseßes
Aber nun ist im Nachgang zum geistlichen Kampf der Bekennenden

Kirche auch die Problematik des Krieges wieder in das christliche
Bewußtsein gerückt, nachdem wir 1934 mit dem Evangelium gleichsam
von vorn begonnen hatten. Wir versuchten, das jure bellare der
Reformatoren zu verstehen. Es läßt sich aber aus der Reformation selber
nicht begreifen, sondern man muß dabei schon bis auf Thomas von
Aquin und sogar auf Augustin zurückgehen. Von dort aus wird es
begreiflich als die mittelalterlich-katholische Umformung des gerechten
Krieges der alten Römer. Die mittelalterliche Kirche lebte ja nicht allein
von der Gnade Gottes, nicht allein aus Glauben, nicht allein aus der
Schrift, sondern mehr noch von der Synthese zwischen Natur und
Übernatur, von der Zuordnung des Schwertes aus Eisen zu dem des
Geistes und umgekehrt, wobei als Frucht solcher Frömmigkeit eben
das corpus christianum in die Erscheinung trat. So bildet denn auh
niht das Zeugnis der Heiligen Shrift, sondern das Naturreht die
geistig-religiöse Basis für die Einordnung der Shwertgewalt in die Le-

448



bensform des Heiligen römishen Reihes deutsher Nation. Wohl hat
Luther den kalten Begriff der Gerechtigkeit in diesen Zusammenhängen

durch den glühenden der Liebe erseßen wollen. Aber es ist nun
doch in diesem Punkte zu keiner wirklichen Reformation im Sinne des
«zurück zur Schrift» gekommen. Bis zum heutigen Tage bannt uns
der gespenstische Gedanke eines christlichen Staates, wenn wir
versuchen, einen Maßstab für die politische Verantwortung des Christen
zu finden.

Darum sind alle Versuche, die Teilnahme am gerechten Kriege von
der Schrift her zu rechtfertigen, nicht ganz ehrlich, weil man auf diese
Weise ja nur die christliche Bestätigung eines heidnischen Prinzips
erhofft, man könnte auch sagen : die geistliche Bestätigung einer fleischlichen

Position. Wer sich entschieden hat, Soldat zu werden oder es

gar schon ist, oder sich von soldatischem Herkommen innerlich (oder
auch äußerlich) bestimmen läßt, befindet sich damit ja schon im
Stadium einer existenziellen Vorentscheidung. Wird er — abgesehen von
einer durchgreifenden Metanoia im Sinne des Neuen Testaments —
überhaupt noch einer kritischen Selbstbeleuchtung fähig sein? Wird
er sich nicht — wie die preußisch-pietistischen Offiziere — leßtlich
durch Christus in seinem Soldatsein bestätigt finden? Das ist im Grunde
dasselbe Beispiel, wie wenn ein erklärter Atheist zwei Stunden lang
über Gott spricht. Es steht von vornherein fest, daß er am Ende seiner
Rede die Nichtexistenz Gottes bewiesen haben wird.

So mußte die Bekennende Kirche wohl erst staatsfrei werden, um
die Frage «Das Neue Testament und der Krieg» überhaupt noch einmal

ernsthaft stellen zu können. Ich zweifle nicht daran, daß darin
auch eine providentielle (vorsehungsmäßige) Bedeutung der
Unterdrückung durch den Hitler-Staat enthalten ist. Denn die Kirche, die
sich in falscher Auslegung von Rom. 13 zur Mätresse des Staates
macht, hat die Freiheit nicht, zu erfahren, welches Licht das biblische
Kerygma auf die Frage des Krieges wirft. Die Geschichte der Evangelischen

Kirche zeigt auch das.
Um so erregender ist darum für uns die gegenwärtige geistliche

Situation innerhalb der Evangelischen Kirche in Deutschland und
darüber hinaus auch in der Ökumene: Wir stehen erstmalig in der
Geschichte der Evangelischen Kirche vor der Tatsache, daß in der
Evangelischen Kirche damit gerechnet wird, daß evangelische Christen um
des Gewissens willen den Soldatendienst verweigern werden und daß
die Evangelische Kirche entschlossen ist, diese Entscheidung als eine
Möglichkeit christlicher Existenz anzuerkennen und dafür einzustehen.
Das hat es in der Evangelischen Kirche so noch nie gegeben. Noch 1930
konnte Otto Dibelius den christlichen Kriegsdienstverweigerer als
irrenden Bruder ansehen. Die Anerkennung einer Kriegsdienstverweigerung

als christlicher Entscheidung, die innerhalb unserer Kirche rechtens

ist, besteht nun aber nicht einfach darin, daß man das Kriterium

449



des gerechten, das heißt Verteidigungskrieges, wieder zu Ehren bringen
will, sondern es geht weit darüber hinaus. Es werden nämlich drei
Überzeugungsgruppen anerkannt:

1. Die, welche grundsäßlich die Möglichkeit einer christlich zu
verantwortenden Beteiligung an einem Verteidigungskriege bejahen;

2. die, welche grundsäßlich jede Beteiligung am Kriege, gleich
welchen Charakters, um des Evangeliums willen ablehnen;

3. die, welche zwar nicht grundsäßlich die kriegerische
Gewaltanwendung verwerfen, aber im modernen Kriege vor allem wegen seiner

Massenvernichtungsmittel und seiner Massenvernichtungstaktik in
keinem Falle mehr die Durchführung eines gerechten Krieges zu sehen

vermögen, da dieser Krieg gar nicht mehr die Bedeutung eines im
Verhältnis zu seinem Zweck kleineren Übels haben kann. Aber auch die
Frage, ob nicht die Wiederbewaffnung die Wiedervereinigung stört,
spielt hier herein.

Nicht anerkannt wird indes die weithin unter Protestanten
verbreitete Einstellung, die, wie schon im 19. Jahrhundert, den Krieg,
unabhängig von seinem Charakter, im Sinne der Übernahme eines von
Gott verhängten Schicksals bejaht, unter dem sich der Christ zu
bewähren hat als einer, der auf der Todeslinie stehend nun erst recht
wissen soll, an wen er glaubt. Diese Haltung wird im Ratschluß des
Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland (Kirche und
Kriegsdienstverweigerung) überhaupt nicht erwähnt und demnach auch nicht
anerkannt. Diese Haltung vertrat jedoch beispielsweise noch im Jahre
1941 Hanns Lilje (Der Krieg als geistige Leistung, Furche) ohne zu
fordern, daß der Krieg im Sinne der lutherischen Bekenntnisschriften
ein gerechter sei. Lilje sah damals im zweiten Kriege nach Auskunft
seiner Schrift im wesentlichen die Vorbereitung für das Kommen einer
neuen politischen Ordnung.

Die erste überzeugungsgrappe repräsentiert die traditionelle
Haltung innerhalb des landeskirchlichen Protestantismus, die theoretisch
zwar immer implicite die Kriegsdienstverweigerung im Falle eines
ungerechten Krieges für christlich geboten hält, für die aber praktisch
dieser Fall noch niemals eingetreten ist. Hier ist nun an die neulutherische

Ordnungstheologie zu erinnern, bei der alle Glaubensfragen im
Theoretischen eingesperrt bleiben, weil die praktischen Dinge jeweils
in das Ermessen des Einzelnen gestellt sind, das keine ernsthafte
Beziehung zum Glauben besißt. Es handelt sich hier, wie Goß Harbs-
meier gesagt hat, um eine «Ordnungstheologie, welche Gott in einen
finsteren Schwert-Gott und einen frommen Altar-Gott spaltet und
dementsprechend auch den Christen in die beiden Hälften des
schwertgläubigen Ermessens und des bekenntnisgläubigen Doktrinärs der
Liebe zerreißt» (Ev. Theol. 1956/4). Als Literatur nenne ich hier:
Künneth, Politik zwischen Dämon und Gott, und: Bienert, Krieg,

450



Kriegsdienst und Kriegsdienstverweigerung nach der Botschaft des
Neuen Testaments.

Die zweite Uberzeugungsgruppe wird von der ersten als
schwärmerisch verdächtigt, weil sie eine Haltung einnimmt, die in ihrer
Auswirkung der des pazifistischen Zweiges der Täuferbewegung seit
Luthers Tagen nicht unähnlich ist und die heute insonderheit von den
sogenannten Friedenskirchen (Church of the Brethren, Quäker,
Mennoniten) als für sie traditionell vertreten wird. Diese zweite Gruppe
bleibt nicht beim Dogmatismus der Beteurer der Bekenntnisschriften
stehen, sondern wagt es in Wiederaufnahme des echten reformatorischen

Anliegens (sola scriptura), die alten Fragen neu zu durchdenken
und Luthers (wie auch Calvins) Ansäße zur geistlichen Überwindung
der bisher ungelösten Frage nach dem rechten Staat und dem rechten
Gehorsam innerhalb der politischen Verantwortungsbereiche
sinngemäß im Hören auf das Zeugnis der Schrift fortzuführen. Hier wären
zu nennen die Schrift des Glasgower Neutestamentiers Macgregor,
Friede auf Erden, und vor allem das Werk des hugenottischen Theologen

Lasserre, Der Krieg und das Evangelium, die grundlegend sind.
(Beide erschienen im Chr.-Kaiser-Verlag, München.)

Die dritte Gruppe steht zwischen den ersten beiden: theoretisch
neigt sie zur ersten, in der praktischen Entscheidung aber zur zweiten.
Sie vertritt eine sogenannte Situationsethik, in der es nicht auf grund-
säßliche Entscheidungsnormen ankommt, sondern auf die im konkreten

Hier und Jeßt von mir immer neu zu gewinnende Gehorsamsentscheidung.

Soll es dazu kommen können, daß Deutsche auf Deutsche
schießen? Kann im modernen Atomkrieg überhaupt noch eine sinnvolle

Verteidigung von Frauen und Kindern, von Heimat und Recht
durchgeführt werden? Wie wirkt sich die Wiederbewaffnung auf die
Möglichkeit der Wiedervereinigung von West- und Ostdeutschland
aus? Das sind einige von den Fragen, unter deren Gewicht man in dieser

Gruppe, ohne eigentlich pazifistisch zu werden, die Wiederbewaffnung
heute und bei uns ablehnt; diese Ablehnung ist Antwort auf

eine Ermessensfrage, aber doch so, daß damit schon die Glaubensfrage
gestellt und beantwortet wird. So etwa, wie Goß Harbsmeier sagte:
«Alle Glaubensfragen sind immer auch Ermessensfragen. Und in allen
Ermessensfragen entscheidet sich immer auch der Glaube. Ein
Ermessensurteil, das unter Ausschaltung oder Nichtbeteiligung des Glaubens
gefällt wird, ist unverantwortlich» (Ev. Theol. 1956/4).

Die erste Gruppe wäre zu fragen : Habt ihr überhaupt noch die
innere Freiheit, das Buch von Lasserre zu lesen? Könnt ihr es
widerlegen? Meßt ihr nicht den Aussagen der Bekenntnisschriften einen
Rang zu, den sie nicht besißen? Und wenn ihr es denn schon tut,
warum nehmt ihr die darin implicite enthaltene Kriegsdienstverweigerung

für den Fall des ungerechten Krieges nicht auch praktisch ernst?
Seid ihr sicher, daß eure neutralen Ermessensfragen sich nicht vor dem

451



Richterthron Christi durchaus als Akte des Ungehorsams entpuppen
werden?

Die zweite Gruppe wäre zu fragen : Zieht ihr in Betracht, daß eine
Verwirklichung politischen Lebens, in der die todbringende Gewalt
ausgeschlossen ist, unter Umständen zur «Weigerung der Pflicht zum
Schuß des Nächsten oder zur Zerseßung notwendiger Ordnung und
Autorität» führen könnte? Wie wollt ihr euch vor den Dämonien
«irgendeines irdisch-politischen Heilsmessianismus» bewahren? Verliert

ihr euch nicht schließlich auch wiederum an ein Prinzip, nämlich
an das der Gewaltlosigkeit?

Die dritte Gruppe wäre zu fragen : Wird eure Situationsethik nicht
unversehens eine dialektische Ethik werden, wo heute gut ist, was
morgen böse ist? Könnt ihr eurem Herrn gehorsam sein ohne eine feste
Norm dessen, was seinem guten und gnädigen Willen entspricht?
Und zwar immer und unveränderlich?

Für unbeantwortbar halte ich die Fragen an die erste Uberzeu-
gungsgruppe, für schwer beantwortbar die Fragen an die dritte Gruppe.
Stellen könnte ich mich den Fragen an die zweite Gruppe, und darum
fühle ich mich—hie et nunc—ihr am nächsten. Dabei möchte ich
allerdings sogleich betonen, daß es mir nicht um das Prinzip der
Gewaltlosigkeit als solches geht, sondern um den konkreten, immer neu von
uns geforderten Gehorsam gegenüber unserem Herrn, «der nicht
schalt, da er gescholten ward, nicht drohte, da er litt» (1. Petr. 2, 23).
Auf seinen Spuren haben wir doch zu bleiben. Das Gebot «Du sollst
nicht töten!» lautet in seinem Munde: Liebet eure Feinde! Wenn er
ans Kreuz ging, damit die Liebe und seine Weisung zur Liebe gilt, so
heißt Jünger sein, unserem Leben eine Richtung, ein Gefälle, eine Tendenz

geben, die dem Weg Jesu Christi nicht unähnlich, sondern ähnlich

ist — und sei der Abstand zwischen seinem Beispiel und unserem
Folgen noch so gewaltig.

Die Situation des Menschen findet am Tod ihre Grenze und
Beendigung. Darum kann es dort, wo es um das Töten eines Menschen
geht, keine Situationsethik mehr geben. Damit grenze ich mich von
der dritten Gruppe ab.

Der Mensch ist immer der, den der ganze Gott geliebt hat, sowohl
— um mit Luther zu reden — der deus revelatus wie auch der deus
absconditus; es ist immer der ganze Gott, der will, daß der Sünder
umkehre und lebe. Es ist immer die Offenbarung des ganzen Willens
Gottes, wenn Jesus Christus gekommen ist, nicht der Menschen Leben
zu verderben, sondern zu erhalten (Luk. 9, 56). Gott ist immer nur
einer, auch und gerade in Jesus Christus. Es gibt keine Spaltung innerhalb

Gottes. Damit grenze ich mich von der ersten Gruppe ab.

Wenn Jesus Christus gesagt hat : Selig sind die Friedensstifter, so
umfaßt das — nach Walter Lüthi und den meisten der neueren Aus-

452



leger — nicht nur den Seelenfrieden, sondern auch den Völkerfrieden.
Das bringt midi in die Nähe der zweiten Gruppe — unabhängig von
ihren theologiegeschichtlichen Traditionen.

Es geht in dieser Frage nicht um unser willkürliches Ermessen, so
vieles hier nun auch faktisch zu ermessen ist, sondern um den Gehorsam

derer, die Knechte, Sklaven Jesu Christi und eben darin seine
Brüder und Freunde sind.

Ich möchte schließen mit einem Wort von Calvin und einem von
Luther, dessen Aufzeichnung für beide in eine gesegnete und erleuchtete

Stunde fiel; es sind zwei Worte, hinter denen die Reformatoren
selber um einiges zurückgeblieben sind; die Evangelische Kirche hat
bisher diesen Abstand nicht verringert, sondern vergrößert. Wir sollten

es als unsere echte reformatorische Aufgabe erkennen und
übernehmen, diesen Abstand zu überwinden und im Sinne dieser beiden
Worte unseren Weg als Christen heute zu finden. So schrieb Calvin:

«Je conseillerai toujours qu'on se déporte des armes et plutôt que
nous périssions tous que de rentrer aux confusions, qu'on a vues.»
Ich werde immer dazu raten, keine Waffen zu tragen; lieber wollen

wir alle umkommen, als noch einmal in all die Verwirrung zurückfallen,

die wir gesehen haben.

Und Luther schrieb:
«Vnser hertzog Jhesus Christus spricht.. Wyr sollen guts wünd-
schen denen die vns beleydigen / vnd bitten fur vnser Verfolger:
vnd lieben unsere feynde / vnd wolthun vnsern vbelthetern
An diesen sprächen greyfft eyn kind wol / das Christlich recht

sey / nicht sich streuben widder vnrecht / nicht zum schwerd greyf-
fen / nicht sich weren / nicht sich rechen / sondern dahyn geben
leyb vnd gut / das es raube wer da raubet / wyr haben doch gnug
an vnsern HERRN / der vns nicht lassen wird / wie er verheyssen
hat. Leyden, leyden, Creuß, creuß ist der Christen recht des vnd
keyn anders.» „,, _.J Walter Dignath

Zweierlei Entscheidungen?

Es ist die uralte Praxis der offiziellen Kirche, den Kriegsdienst als

mit dem Evangelium vereinbar zu betrachten. Es hat freilich niemals
dazu gereicht, diese kirchliche Erbsünde ein für allemal aus der Schrift
zu legitimieren. Die diesbezüglichen Versuche mußten gequält und
unbefriedigend ausfallen, weil es aussichtloses Unterfangen bleibt, das
Neue Testament gegen seine eigene Botschaft aufbieten zu wollen.

453


	Wir Christen und der Kriegsdienst

