
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 9-10: Friede oder Krieg - Friede oder Tod

Artikel: Jesus Christus und die Gewaltlosigkeit

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140104

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dies alles führt auch uns ins Uferlose, mit dem die großen Mächte
heute schon nicht mehr fertig werden. Und was bedeutet eine
«Konjunktur», wenn sie schon zu stark mit einer Rüstung verbunden ist,
die nichts anderes für unsere Landesverteidigung verspricht als das,
daß sie wie für die größten Länder das Unsicherste ist, was es gibt!
So unsicher und so unwirksam, daß der Präsident der Vereinigten
Staaten im Radio nach der «Operation Wachsam» feierlich verkünden
mußte : «Mein tiefster Eindruck von der Übung ist dieser : die innigsten
täglichen Gebete, zu denen wir imstande sind, müssen zum Himmel
hinaufgesandt werden, damit uns eine solche Katastrophe niemals
überfallen möge!» Es ist aber ein seltsames Gebet, wenn man genau
das vorbereitet und einübt, um dessen Verhinderung man den Himmel
bittet.

Warum kommt man nicht auf den Gedanken, daß diese Art
Rüstung, die man Verteidigung nennt, das Unmöglichste für den
Menschen geworden ist? Die offizielle Schweiz und das Schweizervolk
werden nicht darum herumkommen, sich diese Frage, vielleicht rascher
als sie denken, stellen zu müssen. Die Atomwolke lagert jeßt schon
düster genug über den Völkern der Erde.

Alle diese Fragen werden durch die neue Initiative aufgerollt
werden. Diese selbst wird daran geprüft werden müssen. Sie wird
eine Grenzmarke bilden, an der sich die Wege in zwei völlig
verschiedene Richtungen voneinander scheiden werden. Darüber müssen
sich auch die Initianten klar sein. Auf alle Fälle hat heute niemand das
Recht, kein Bundesrat und kein Militär, diejenigen, die die Sicherheit
und das Leben der Schweiz durch die militärische Landesverteidigung
nicht mehr für gewährleistet halten, aus dem ernsthaften Ringen um
diese Lebensfrage auch unseres Landes auf eine unschweizerische
Weise und mit Mitteln der Drohung und der Diffamierung ausschalten
zu wollen. Die Schweiz wird nur durch den geistigen Schuß der Wahrheit

leben, die sie in dieser Weltstunde über die Höhen ihrer Berge
aufblickend findet. Sie allein wird mächtiger sein als alle drohende
Gewalt auf Erden. Sie allein ist auch die wahrhaftige Liebe.

Die Redaktion

Jesus Christus und die Gewaltlosigkeit*
Die Stellung des Lehrers und Meisters, auf den das Christentum

sich als auf seine höchste Autorität beruft, in dem großen Kampfe
zwischen Gewalt und Gewaltlosigkeit, kann nicht zweifelhaft sein und

* Dieser Aufsaft von Leonhard Ragaz ist dem «Handbuch des aktiven Pazifismus»

(1928) entnommen. Er sei zum Überdenken warm empfohlen. Er enthält
diejenige Grundhaltung und den Geist, von denen wir die Überwindung des
Kriegsdämons erhoffen. D. R.

436



ist es im Grunde, zum mindesten für das Bewußtsein des einfachen
«Christenmenschen», nie gewesen. Die Bergpredigt und das Kreuz, die
ganze Art und Haltung Jesu, sprechen zu deutlich.

Diesen Tatsachen gegenüber wird freilich das geschichtliche Rätsel
nur um so größer, warum der dem Christentum eingestiftete Antimilitarismus

nicht sehr viel stärker und entschiedener durchgeschlagen hat,
ja sogar in der neueren Zeit geradezu ein «christlicher Militarismus»
aufkommen konnte, und zwar nicht bloß als beklagenswerte, aus der
menschlichen Schwachheit entstehende Tatsache, sondern auch als
Theorie, ein christlicher Militarismus, der im Munde eines protestantischen

Theologen gelegentlich zu dem Säße wurde: «Der Pazifismus
ist eine Gotteslästerung», oder einen anderen im Gebet Gott danken
ließ «für die großen Kanonen, unsere Heilande», und der zu einer
ganzen, mit dem Schein großen Tiefsinns umgebenen Kriegstheologie
und Kriegsphilosophie geworden ist.

Die Lösung dieses Rätsels gibt, soweit sie möglich ist, die Geschichte
der Entwicklung des Christentums, aus Jesus heraus und — gegen
ihn. Denn diese Geschichte ist, gemessen an Jesus, zum großen Teil
eine Geschichte des Abfalls und der Entartung. Die Linie Jesu ist mit
Treue, wenn auch nicht immer mit völligem Verständnis und mit der
Wucht und Tiefe der Anfänge, durch die ganze Geschichte des
Christentums hin nur von jenen Bewegungen und Gemeinschaften verfolgt
worden, die man etwa die Sekten nennt und die freilich eine viel
größere Bedeutung gehabt haben, als man gemeinhin annimmt. Ich denke
an die Montanisten, aus denen die Gestalt des Tertullian emporragt,
an Franziskus und seine Schar, an die Waldenser, an den pazifistischen
Zweig der Hussiten und Täufer, an die Quäker und die mährischen
Brüder mit all ihren Verwandten und Abzweigungen. In der "Haltung
der Kirche aber, und zwar in der protestantischen und der katholischen

Form, spiegelt sich die Haltung Jesu nur gebrochen oder verzerrt
wider.

Die Faktoren, die diese Entartung herbeigeführt, dürften etwa so
zu formulieren sein: Die Botschaft Jesu erfuhr eine vielfache Ablenkung

von ihrer ursprünglichen Bahn. Die erste dieser Ablenkungen
war, daß aus dem Glauben an das in die Welt kommende Reich Gottes
der Qlaube an die Person Christi wurde. Diese Abbiegung von der
Linie Jesu ist ganz besonders das Werk des Paulus, auch wenn das
nicht seine eigene Absicht war. Paulus hätte ja nicht eine Ablenkung
werden müssen, wenn nicht zugleich, besonders unter dem Einfluß der
griechischen Art, eine Intellektualisierung des Evangeliums stattgefunden

hätte, die sich gerade auf die Lehre von der Person Christi warf,
und woraus zuleßt die Erstarrungsform von Dogma und Orthodoxie
geworden ist. Hand in Hand damit ging eine Individualisierung, insofern

als jener Glaube an die alle Wirklichkeit erfassende und
umgestaltende Gottesherrschaft sich in einen an die Erlösung bloß des

437



einzelnen Menschen von Schuld, Schicksal und Tod verwandelte. Und
damit wieder hing zusammen die Verlegung der Verheißungen und
Forderungen des Gottesreiches, die, wie wir noch sehen werden, durchaus

für eine irdishe Zukunft gemeint sind, in das Jenseits des Qrabes
und des «jüngsten Gerichtes», womit eine Abweichung von der Art
des biblischen, schöpfungsfreudigen Realismus in den asketischen Pla-
tonismus stattfindet. Damit ist auch schon ein leßter, mächtiger Faktor
angedeutet, der diese ganze Entwicklung beeinflußt: das ist jener
Pessimismus, der schon bei Paulus einseßt und in Augustinus sich
vollendet und der ob der tief empfundenen Verderbnis der menschlichen
Natur auf den Sieg des Reiches Gottes über die Welt im Rahmen des
Diesseits verzichtet und ihn völlig ins Jenseits verlegt, der überhaupt
allen Schwung des Glaubens an den Sieg des Guten auf Erden bis auf
diesen Tag gelähmt und das Evangelium vom kommenden Reiche Gottes

zu einer «Religion des getrösteten Sündenschmerzes» (mit Harnack
zu reden) gemacht hat. Das Gebilde, das aus dieser vielfachen und
doch in sich einheitlichen Ablenkung von der Linie Jesu sich entwickelt
hat, ist aber das, was wir Christentum nennen und das also von der
Sache Jesu selbst, dem Reiche Gottes für die Erde, scharf zu scheiden
ist. Es hat seine zwei großen Ausgestaltungen in der katholischen
Kirche einerseits und im augustinischen, speziell im lutherischen
Protestantismus anderseits gefunden. Die Kirche dürfen wir in diesem
Zusammenhang als Mischprodukt aus der Sache Jesu, dem kämpfenden
und siegenden Reiche Gottes für die Erde, und den vorhin geschilderten

Ablenkungstendenzen bezeichnen. Man könnte auch sagen, sie sei
ein Kompromiß zwischen Gottesreich und Weltreich in dem Sinne,
daß dem Gottesreich für das Jenseits der endgültige Sieg zugesprochen,
dem Weltreich aber für das Diesseits ein dauerndes, wenn auch
gebrochenes Recht zugebilligt werde. Von einer Verweltlihung dürfte man
wohl auf alle Fälle reden. Der Protestantismus wollte ursprünglich
gegen diese ankämpfen, weil er aber, besonders in seiner lutherischen
Form, stark von jenem Pessimismus gelähmt und dazu individualistisch,

auf das Heil des Einzelnen hin orientiert war («Wie werde ich
selig?»), so überließ er die Welt den Weltmächten, die sich das nicht
zweimal gesagt sein ließen, so daß zuleßt, nachdem Cäsar sein Teil
genommen hatte, für Christus wenig mehr übrig blieb.

So verfielen Katholizismus und Protestantismus einer entgegen-
geseßten Form von Verweltlichung. Der Katholizismus will alle
Weltzustände der Gottesherrschaft unterwerfen, er will die Theokratie,
aber er will sie in der Form einer selbst weltlichen Organisation und
macht der Welt große Zugeständnisse, die für ihn verheerend werden;
der Protestantismus entflieht davor in einen religiösen Spiritualismus,
der die Welt der «justitia spiritualis» scharf von der der «justitia
civilis» geschieden haben will, damit aber wieder den Ansprüchen der
Welt Tür und Tor öffnet und zuleßt selbst aufs tiefste verweltlicht.

438



Aus der Verweltlichung des Protestantismus gehen in der Hauptsache

die heutigen Verdunkelungen des antimilitaristischen Grundsinnes

der Evangelien und der Gestalt Jesu mit der ganzen Sophistik
der Kriegstheologie hervor. Man kann sie im großen und ganzen in
zwei Richtungen scheiden, eine pietistische und eine liberale.

Die pietistishe läßt den krieg- und gewaltfeindlichen Grundsinn
des Evangeliums gelten, aber sie beharrt in ihrem Pessimismus gegenüber

dem Weltwesen wie in der individualistischen Auffassung des
Heils. Das Reich Gottes mit seiner Verwirklichung der Bergpredigt ist
für das Jenseits des Grabes und des «jüngsten Gerichtes», hier auf
Erden wird es als Äußerung und Folge der Sünde immer Krieg und
Kriegsgeschrei geben und darum das Schwert sein Recht haben. Man
beruft sich dafür etwa auf Matth. 24 mit den Parallelkapiteln in den
anderen Synoptikern, die man so versteht, daß sie den Charakter
und das Ende des ganzen irdischen Geschichtsablaufes darstellten.
Hienieden hat das Reich Gottes seine Stätte bloß im Inneren des
erlösten Menschen: «Das Reich Gottes ist inwendig in Euch.» (Luk. 17,
21.) Es ist nur eine «kleine Herde» (Luk. 12, 32), der das Reich gegeben

werden wird, die Masse wird im Weltwesen beharren und mit
ihm dem Gericht verfallen. Jede Erwartung eines irdischen Sieges des
Reiches Gottes ist Verflachung. Damit ist für diese Welt, die für uns
zunächst allein in Betracht kommt, der ganze Antimilitarismus Jesu
aufgehoben und das Reich der Gewalt sanktioniert.

Auf dieser pietistischen Linie bewegt sich im Grunde auch die
These einer heute sehr einflußreichen Theologie, die besonders das
eshatologishe Moment am Evangelium hervorhebt, in dem Sinne,
daß sie keine Verwirklichungen des Reiches Gottes für diese Weltzeit
zugibt, sondern solche Verwirklichungen in das Jenseits dieser Weltzeit

verlegt, und uns anhält, uns in dieser Zwischenzeit in die
Ordnungen der Welt zu fügen. Wenn auch diese Theologie in andern
Punkten dem Pietismus schroff entgegensteht, so trifft sie doch in
bezug auf dieses Problem so ziemlich mit ihm zusammen.

Zum gleichen Ergebnis gelangt die liberale Richtung dieser Denkweise.

Sie kann den pazifistischen, gewaltfeindlichen Charakter des
Evangeliums ebensowenig leugnen wie der Pietismus. Aber auch sie
macht ihn für die Welt unwirksam. Mit dem Pietismus erklärt sie,
daß diese «Ethik Jesu» eschatologisch orientiert sei, das heißt, daß sie
auf der Vorausseßung beruhe, die Welt werde bald zu Ende sein und
das Reich Christi anbrechen. Da also diese Vorausseßung sich als
Irrtum erwiesen habe, so falle auch dieser Teil der «Ethik Jesu» dahin.
Wir müßten mit einer langsamen Weltentwicklung rechnen, müßten
unsere Kultur erhalten, wozu der Staat gehöre, der seinerseits auch mit
der Gewalt rechnen müsse und dieser eine sittliche Rechtfertigung
verleihe. Auch das Reich Gottes könne ohne diese Kultur nicht wachsen

und kommen. Ihren allermodernsten, persönlichsten und wirk-

439



samsten Ausdruck hat diese Denkweise in Friedrich Naumann mit
seinen Briefen «über die Religion» erhalten, deren bedeutsamste die
Formel variieren, daß die Ethik des Evangeliums, die eine des Mitleids
und der Reinheit sei, ergänzt werden müsse durch eine Ethik der
Gewalt und Machtgewinnung. So macht der Liberalismus das Evangelium

durch Berufung auf die Welt unwirksam, während der Pietismus
es mit Berufung auf den Himmel tut. Im Grunde gehören sie beide
zusammen.

Man könnte noch eine dritte Richtung unterscheiden, eine Art, die
das Evangelium mit Pbilistersinn aut die heutige bürgerliche Moral
zurechtschneidet, weil sie es anders weder verstehen noch brauchen
kann. Damit ist die andere verwandt, die auf einige wirkliche oder
vermeintliche Stellen des Evangeliums hinweist, worin eine gewisse
Billigung der Gewalt enthalten zu sein scheint, den Spruch: «Ich bin
nicht gekommen, den Frieden zu bringen, sondern das Schwert», die
Tempelreinigung, das Wort von den zwei Schwertern (Luk. 22,
35—38), das Verhalten Jesu vor Gericht usw. Aber bei genauem
Zusehen ist diese Art nur eine noch fortgeschrittenere und verflachtere
Form der Auslieferung des Evangeliums an die Welt.

Wir mußten dieses ganze Dickicht, das sich dem wahren Sinn der
Erscheinung und der Botschaft Jesu vorgelagert hat, aufzeigen, um es
dann mit einer Handbewegung fortzuschieben und das echte Bild zu
zeigen, das niemand mehr leugnen kann, der es einmal gesehen hat.

Was Jesus ankündigt und vertritt, ist nicht das Christentum,
sondern das Reih Qottes, das heißt, das Reich der Gottesgerechtigkeit,
der Gottesliebe und des Gottesfriedens, das sich auf Erden niederlassen

und Gerechtigkeit, Liebe und Frieden unter den Menshen
werden soll. Es ist nicht ein Reich für das Jenseits, obschon es ein
Jenseits hat, sondern für die Erde, allerdings eine verwandelte Erde.
«Dein Reich komme.» An diesem Grundwesen der Botschaft Jesu kann
kein Zweifel sein. Wer das einmal gesehen hat, der hat den Schlüssel

zum Neuen Testament, und nie kann eine andere Auffassung mehr
in ihm aufkommen. Das Wort dagegen anzuführen: «Mein Reich ist
nicht von dieser Welt» (Joh. 18, 36), beruht auf einem Mißverständnis.

Selbstverständlich ist das Reich Gottes nicht von dieser Welt, das
heißt, ein Reich, das von der Welt stammt und die Art der Weltreiche
hat, wohl aber ist es für diese Welt, das heißt, es soll in diese Welt
kommen, um sie zu überwinden und an ihre Stelle die neue Welt, die
Gotteswelt zu seßen. Ebenso deutlich liegt zutage, daß dieses Reich

gegen alle Qewalt ist. Man muß sich, um sich diesen Sachverhalt nicht
verdunkeln zu lassen, nur zweierlei oder dreierlei klar machen.

Einmal : Jesus ist kein Doktrinär oder Dogmatiker der Qewältlosig-
keit. Er ist überhaupt nirgends ein Doktrinär oder Dogmatiker. Seine
Wahrheit wird nie abstrakt formuliert und in ängstliche Paragraphen
gefaßt, sie ist immer frei, paradox, lebensvoll. Oft erscheint sie als das

440



Gegenteil ihrer selbst und ist dann erst recht sie selbst. Sie ist auch
nicht bloß negativ, sondern positiv, nicht bloß von etwas abhaltend,
sondern ein Anderes, Besseres seßend. So auch seine Gewaltlosigkeit.
Sie ist namentlich auch niht passiv zu denken, nicht als bloßes
Geschehenlassen des Bösen («Nicht widerstehen»), sondern als im
höchsten Grade aktiv, angreifend, vorstürmend. Und endlich ist diese
Gewaltlosigkeit niht die Hauptkategorie, in die die Erscheinung und
Botschaft Jesu gefaßt werden könnte. Sie ist ein Grundzug des Evangeliums,

aber sie ist nicht die Form desselben.
Wenn man dies bedenkt, lösen sich verschiedene Einwände gegen

die Behandlung der Gewaltlosigkeit im Evangelium von selber auf.
Einiges ist kaum wert, daß man es widerlege. Daß das Wort: «Ich bin
nicht gekommen, den Frieden zu bringen, sondern das Schwert»
(Matth. 10, 34) nicht von Krieg und Gewalt, sondern von der geistigen
Entscheidung zu verstehen ist, die Jesus herbeiführen wird, erhellt aus
dem Zusammenhang mit solcher Klarheit, daß davon gar nicht weiter
zu reden ist. Ebenso wird das Wort von dem Schwert, das die Jünger
kaufen sollen, schon durch den Zusammenhang und durch das
nachfolgende : «Stecke Dein Schwert in die Scheide, denn wer das Schwert
nimmt, soll durchs Schwert umkommen» so unzweideutig als bildlich
und das : «Dies genügt» als Ironie gekennzeichnet, daß man nicht
versuchen sollte, daraus für den Gewaltglauben Kapital zu schlagen. Aber
die Tempelreinigung? Als ob die zornige Wiederherstellung eines
entweihten Heiligtums (wobei man sich übrigens die Geißel nicht als
über Menshen geschwungen vorstellen darf) jene Gewalt bedeutete,
die zu bekämpfen einen Sinn hat. Gewalt, hassenswerte und zu
bekämpfende, ist weniger eine äußere des Tuns, als eine bestimmte
Qesinnung, sie ist Vergewaltigung, sei's mit selbstischem, sei's mit
sachlichem Ziel, sie ist Entwürdigung durch physische oder geistige
Übermacht. Eine Krankenschwester, die einen Fieberkranken
verhindert, sich aus dem Fenster zu stürzen, übt nicht diese Gewalt, wohl
aber ein Redner, der eine Versammlung durch Mittel der Demagogie
verführt. Jesus' Tempelreinigung ist sowenig Gewalt in dem Sinn, auf
den es uns ankommt, als das Anschlagen der Thesen Luthers an die
Türe der Schloßkirche in Wittenberg. Man darf sich Gewaltlosigkeit
eben nicht als passive Haltung und weiche Duldung denken. Und so
zeigt auch das Wort an den Tempeldiener: «Was schlägst Du mich?»
(Joh. 18, 20—23) bloß, daß das andere: «So Dich einer schlägt auf
den rechten Backen, so halte ihm auch den anderen hin» (Matth. 5, 39)
eine Paradoxie und nicht eine grob wörtlich zu nehmende Anweisung

ist.
Zu dieser mehr negativen Betrachtung ist aber eine positive zu

fügen, durch die sie erst ihren rechten Sinn erhält. Man muß bedenken,
daß Jesus' Botschaft vom kommenden Reiche eine Fortseßung der
alttestamentlihen, besonders der prophetishen ist. Es gibt nun keinen

441



gröberen Irrtum, als wenn man gemeinhin tut, als ob das Alte Testament

ein Kriegsbuch und der Gott des Alten Testaments ein Kriegsgott

wäre. Gewiß spielt im Alten Testament der Krieg eine nicht von
Anfang an mißbilligte Rolle, aber ebenso gewiß ist zweierlei: daß
schon jene Heiligkeit des Lebens, die im Geseße Mosis (und zwar
schon in seinen ältesten Bestandteilen) so stark hervortritt, in ihrer
Konsequenz den Krieg aufhebt und daß auf dem Höhepunkt des Alten
Testaments, in Wort und Werk der großen Propheten, der Krieg als
das stärkste Symbol eines gottlosen Zustandes und seine Aufhebung
darum als die deutlichste Bekundung der kommenden Gottesherrschaft
erscheint. Stellen dafür anzuführen ist unnötig. Ich erinnere bloß
an das schönste dieser Worte, das von den Schwertern, die zu
Pflugscharen, und den Spießen, die zu Winzermessern werden sollen, in
einer Welt, wo man den Krieg nicht mehr lernt (Micha 4, 1—4). Es

ist ganz deutlich, daß nach der Grundanschauung des Alten Testaments

die Weltgeschichte sich immer mehr zu einem großen Gegensaß
zuspißt, dem Reiche der Gewalt, das durch die großen Weltreiche
verkörpert wird und dessen Symbol das Tier ist, und dem Reich der
Gerechtigkeit und Güte, dessen Symbol der Mensch ist. (Daniel 17,
1—14.) Man kann diesen Gegensaß auch den zwischen Gottesreich
und Weltreich nennen, wobei das Gottesreich besonders den Sturz
aller Gewalt bedeutet. In Rom konzentriert sich das Weltreich der
Gewalt, auf Zion erhebt sich das Gottesreich der Güte.

Auf diesem Wege geht Jesus weiter und zu Ende. Man kann den

ganzen Sinn seiner Erscheinung und Botschaft wohl am besten
kennzeichnen, wenn man sie eine ungeheure Umkehrung nennt, nämlich
eine unglaubliche Umkehrung aller bisherigen, das heißt in der Welt
als solcher üblichen Wertung der Dinge. Sie ist Umkehr (pera-noia),
Revolution ohnegleichen. Sie dreht die Welt um : was vorher zu oberst

war, kommt zu unterst, an Stelle der Natur tritt der Geist, an Stelle
der Welt Gott. Die Armen und die Sünder sind im Reich Gottes mehr
als die Reichen und Gerechten, und die Leidtragenden sind die Erben
der Freude, die Erwachsenen aber müssen Kinder werden, um in das
Reich zu kommen. Die schmale Straße führt zum Ziel und der Tod
zum Leben. Die gleiche paradoxe Umkehrung findet auch in bezug
auf die Gewalt statt. Sie wird durch nichts so hell beleuchtet und
unzweideutig klar gemacht, wie durch die Geschichte der Söhne des Zebedäus

mit der Antwort Jesu: «Jhr wisset, daß die Herrscher der Völker
sie unterjochen und die Großen sie vergewaltigen. Nicht also soll es
bei Euch sein, sondern wer unter Euch groß sein will, der soll Euer
Diener sein, und wer unter Euch der Erste sein will, der soll Euer
Knecht sein. Gleichwie des Menschen Sohn nicht gekommen ist, sich
dienen zu lassen, sondern zu dienen und s,ein Leben zum Lösegeld
zu geben für viele.» (Matth. 20, 25—28 und Mark. 10, 35—45.) Diese
Zentralstelle des Evangeliums bedarf keiner Erläuterung. Sie sagt mit

442



wunderbarer Einfachheit und Tiefe, daß das Reich des Christus eine
Aufhebung aller Gewalt und Gewaltherrschaft durch die Liebe ist,
in der die Starken den Schwachen dienen. Sie ist die völlige Entwertung

des bisherigen Weltzustandes und ganz besonders aller
Herrschaft, die mit Gewalt zusammenhängt. Sie ist, in diesem Sinn, die
Proklamation des Anarchismus des Reiches Gottes.

Mit ähnlicher Paradoxie tritt die Umkehrung aller Dinge in der
Bergpredigt hervor. Die Umkehrung, nicht eine sklavische Passivität,
meint das andere zentrale Wort vom «Nichtwiderstehen»1, Hinhalten
des Backens, unbedingten Schenken und willigen Mitgehen (Matth. 5,
38—42).

Es ist jene königliche Haltung des Gottesmenschen gemeint, in der
die blinde Reaktion der Wiedervergeltung ebenso aufgehoben ist wie
das sklavische Gebanntsein in die geistigen und materiellen Interessen
des Ich. Jenes Wort meint nicht ein neues Dogma, aber es meint mehr :

eine neue Gesinnung.
Zu der durch diese zwei Grundstellen ausgedrückten Paradoxie der

Weltumkehrung im Wort gesellt sich die Paradoxie in der Tat: das
Kreuz. Es ist die stärkste Besiegung der Natur mit ihrem Trieb egoistischer

und gewaltsamer Selbstbehauptung zugunsten einer höheren
Welt, der Selbstbehauptung des Menschen gegen das «Tier» und der
Selbstbehauptung Gottes gegen die Welt. Hier offenbart sich das göttliche

Geheimnis des Opfers, die leßte Tiefe und Herrlichkeit des
Gottesreiches gegen allen Glanz des Weltreiches. Hier siegt Zion über das

Kapitol. Hier erfüllt Jesus das Wort, das er den Söhnen des Zebedäus
entgegenhielt. Er weiß, mit welchen Mitteln im Gegensaß zum Weltreich

das Gottesreich siegt: dadurch, daß man seinen Becher trinkt
und mit seiner Taufe getauft wird, das heißt dadurch, daß man nicht
Gewalt sucht oder Unrecht durch Unrecht vergilt, sondern in Leiden
und Opfer das Böse in Gutes, den Fluch in Segen und den Haß in
Liebe verwandelt; dadurch, daß man nicht andere durch das vom
Schwerte vergossene Blut tauft, sondern selber die Taufe des Blutes

— und sei es auch nicht gerade des leiblichen Herzblutes — auf sich

nimmt. Das freiwillig angenommene Kreuz ist die ewige Verurteilung
der Gewalt; es ist der Angelpunkt der Geschichte und ihre Wende.
Wer sich zum Kreuz bekennt, verurteilt die Gewalt als ungöttlich. Es

ist die unvergleichliche, ewige Predigt der Gewaltlosigkeit.
So tritt die Verkündigung Jesu in einfacher, unmißverständlicher

Klarheit aus all den Entartungen und Verhüllungen hervor, durch die
ein verweltlichtes Christentum und eine sophistische Theologie ihre
Wirkung beeinträchtigt haben, als die Gotteswelt des wahrhaft Guten,
die in der Menschenwelt Gestalt gewinnen will, als die Menschwer-

1 Das griechische Wort pn avnornvcu wird durch «Nichtwiderstehen» zu wörtlich

überseftt. Es bedeutet: nicht auf derselben Ebene entgegentreten.

443



dung Gottes (um einen alten tieferen Ausdruck zu brauchen, der im
Dogma viel von seinem Sinn verloren hat), die in dem Menschensohn
(das heißt: wahren Menschen) Jesus sich vollzogen hat, sich aber in
der weiteren Geschichte immer mehr vollziehen und vollenden soll, als
die größte und tiefste aller Weltrevolutionen.

Von dieser einfachen und, sobald man sie verstanden,
selbstverständlichen Gesamtanschauung aus lösen sich zwei falsche Deutungen,
sowohl die des Pietismus als die der liberalen Theologie, vollends auf.

Was die pietistishe Deutung betrifft, so kann keine Rede davon
sein, daß das Reich Gottes, das Jesus vertritt, bloß etwas für den
inwendigen Menschen wäre, ohne Willen und Macht zur Weltgestaltung.

Es ist für die Entwicklung des Christentums bezeichnend, daß
jene überseßung: «Das Reich Gottes ist inwendig in Euch», aufkommen

konnte, während alle Wahrscheinlichkeit dafür spricht, daß sie
lauten muß: «... mitten unter Euch.» Die Scheidung zwischen einem
Inneren und Äußeren, in dem Sinne, daß nur das Innere wichtig,
aber das Äußere (die Verhältnisse, besonders die materiellen) gleichgültig

seien, ist platonisch, nicht biblisch. Man denke nur an die beiden
Gleichnisse Jesu vom barmherzigen Samariter und vom Weltgericht.
Auch ist es ein Grundzug des Evangeliums, daß die eine Sorge um
das Reich Gottes für den Menschen durchaus beherrschend sein müsse,
wodurch die Ablenkung auf das persönliche Heil als Mittelpunkt zu
einer Verkehrung des Evangeliums in sein Gegenteil wird. Es wird
damit egozentrisch, während es in seiner echten Gestalt theozentrisch
ist. Darum ist es auch eine Verengerung, wenn das Reich Gottes nur
für die «kleine Herde», das heißt für eine sehr begrenzte Zahl von
Auserwählten sein soll, während die Meinung Jesu doch ganz deutlich
die ist, daß eine kleine Herde Trägerin, Vortrupp des Gottesreiches
ist, seinen Durchbruch durch Leiden und Opfer möglich macht, aber
so, daß es dann zu allen kommt. Und das gleiche ist von der Deutung
der Weissagungen im 24. Kapitel des Evangeliums nach Matthäus und
in den Parallelstellen zu sagen. Diese wollen nicht den Charakter der
ganzen irdischen Geschichte, so wie das gewöhnliche Schema sie faßt,
in deren Schlußszene ausdrücken, sondern darstellen, in welchen
Entwicklungen und unter welchen Begleitumständen das Reich Gottes
kommt, das aber kommt, und zwar in die Welt kommt, um dort zu
siegen und auch allem Krieg und aller Gewalt ein Ende zu machen,
durch alle Katastrophen und Offenbarungen des Gewaltreiches
hindurch. Denn daß es in die Welt kommt, ist so klar der Sinn des Neuen
wie des Alten Testaments, daß nur die schwerste Voreingenommenheit

es leugnen kann. «Dein Reich komme zu uns.» «Wir warten auf
einen neuen Himmel und eine neue Erde, worinnen Gerechtigkeit
wohnt.» «Siehe, ich mache alles neu.» (Matth. 6, 10; 2. Petr. 3, 13;
Offenbg. Joh. 21, 5.) Es mag hier dahingestellt bleiben, wie weit die
Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden erwartet werden darf.

444



Die Frage nach dem Verhältnis des Evangeliums Jesu zur Gewalt
wird dadurch nicht berührt. Auch wenn es auf dieser Erde noch «Krieg
und Kriegsgeschrei» geben wird (Matth. 24, 6), so kann doch nach der
Meinung des Evangeliums keine Rede davon sein, daß die Jünger
Christi mit diesem Wesen des Weltreiches mitmachen und selbst das
Schwert ergreifen dürften. Auch das : «Gehorchet der Obrigkeit» (Römer

13, 1) des Apostels Paulus legt bloß die irrtümliche konservative
Deutung so aus, daß ein Jünger Christi auch Kriegsdienst tun dürfe.
Das ist früher dem Apostel nie in den Sinn gekommen, schon darum
nicht, weil mit dem römischen Kriegsdienst auch Gößendienst notwendig

verbunden war.
Aber so wenig als die pietistische versteht die liberale

Voreingenommenheit die Botschaft Jesu. Es ist eine Umkehrung des wahren
Sachverhaltes, wenn behauptet wird, jene revolutionäre Haltung des
Evangeliums gegenüber der Weltgewalt, die man nicht leugnen kann,
sei «eschatologisch» oder «zeitgeschichtlich» zu erklären in dem Sinne,
daß sie sozusagen nicht zum Kern seiner Verkündigung gehöre und
unter veränderten Kulturumständen davon abgelöst werden - könne
und müsse. In Wirklichkeit ist diese revolutionäre Haltung der tiefste
und durchaus notwendige Ausdruck des Glaubens an die kommende
Gottesherrschaft, an die Gotteswelt, die in die andere Welt eben
einbrechen will, um ihr Leben (das «ewige Leben»), das heißt das Leben
des neuen Lebens an Stelle des Todes zu setzen, der das letzte Wort
des reinen Weltwesens ist. Die Bergpredigt und jegliche Paradoxie des
Neuen Testaments sind Ausdruck dieser Umkehrung, dieser neuen
Welt, die an Stelle des Weltreiches treten will. Sie will nicht erst in einem
Jenseits des Grabes oder des «jüngsten Gerichtes» gelten, aber auch
nicht erst jenseits einer unermeßlichen Entwicklungsreihe, sondern jeßt
und hier, für alle die, welche diese neue Welt verstehen und die
Gottesherrschaft an Stelle der Herrschaft des Tieres seßen wollen. Diese
Revolution ist mit Christus angebrochen und wartet auf immer neue
Träger. Die Sache liegt nicht so, daß wir mit dem Maßstabe unserer
«Kultur», die sich immer mehr als sehr fraglich erwiesen hat, diese
Botschaft von der völligen Umkehr messen dürften, sondern
umgekehrt so, daß die Welt unserer «Kultur» von jener Welt gerichtet
wird und vor ihr dahinstürzen muß.

Dieser Tatbestand wird allmählich in allen Lagern der Christenheit
neu begriffen. Nachdem jene revolutionäre Wahrheit inmitten aller
Entartungen und Verderbnisse dennoh die Unruhe der Christenheit
und der Welt gewesen ist und troß allen Hemmungen mehr ausgerichtet

hat, als die gewöhnliche, allzu flache Geschichtsschreibung weiß, tritt
sie nach und nach in ihrer ursprünglichen Kraft und Bedeutung wieder
hervor. Der Glaube an das kommende Reich Gottes, das zugleich das
des Menschen ist (denn Gott und Mensch gehören zusammen) wird
immer deutlicher die neue Orientierung der Christenheit — was eine

445



neue Reformation und mehr als das: die größte aller Umwälzungen
sein wird. Jene alten Entstellungen fallen dahin, und der ursprüngliche
Sinn tritt wieder hervor. Und so sieht man vor allem, daß die Sache,
für die der Name Christus ein im Grunde so herrlicher Ausdruck ist
(denn er bedeutet die Verbindung von Gott und Mensch in einer Welt
der Reinheit und Güte), auch die tiefste Quelle und stärkste Macht
der Gewaltlosigkeit bedeutet. Leonhard Ragaz

Wir Christen und der Kriegsdienst*
In den Ruhmeshallen, zu denen sich weithin unsere Kirchen

gemacht haben, finden sich die Namen derer, die getreu ihrem Fahneneid

ihr Leben für Volk und Vaterland als Soldaten gelassen haben.
Nicht finden sich dort die Namen derer, die um ihrer Kriegsdienstverweigerung

willen ihr Leben gelassen haben. In der evangelischen
Christenheit hat es diese — wenigstens bei uns — kaum gegeben. Damit
stehen wir vor einem Sachverhalt, der uns daran erinnert, daß das
Thema, dem wir uns heute zu stellen haben, durch die Tradition
unseres Christentums bereits in einer ganz bestimmten Weise beantwortet

worden ist. Die herkömmliche christliche Haltung steht zugunsten
des Fahneneides und zu Ungunsten der Kriegsdienstverweigerung.
Greifen wir dieses Thema neu auf, so bedeutet diese Tatsache als
solche schon Kritik am Herkömmlichen, weil wir die traditionellen
Antworten in ihrer Verbindlichkeit, das heißt in ihrer Schriftgemäßheit
bezweifeln, indem wir die Antworten unserer Vorfahren nicht mehr
ohne weiteres auch als die unseren übernehmen können, es sei denn,
wir selber seien zu ihren Ergebnissen gelangt. Es sind in den leßten
Jahrzehnten Dinge geschehen, Erschütterungen, Krisen, Erlebnisse, die
geeignet sind, uns an vielen früher feststehenden Anschauungen zweifeln

zu lassen. Diese Dinge betreffen keineswegs nur den Staat,
sondern auch die Kirche. Weil die wahre Kirche immer aber semper refor-
manda ist, so haben wir uns um unserer Verantwortung als Christen,
also um unseres Gewissens willen die alten Fragen neu zu stellen und
dürfen uns nicht von Vorentscheidungen bannen lassen, wenn diese
auch im Namen des Christentums irgendwann einmal getroffen sein
mögen.

Darf ein Christ Soldat sein? Darf er sich ausbilden lassen in der
Fertigkeit, Menschen zu töten? Darf er, wenn es befohlen wird, von
dieser seiner erlernten Fertigkeit Gebrauch machen, ohne Rücksicht

* Dieser Beitrag faßt das Problem mehr von einem kirchlich-theologischen Standpunkt,

um so bedeutsamer ist das, was der Verfasser vertritt.

446


	Jesus Christus und die Gewaltlosigkeit

