Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 9-10: Friede oder Krieg - Friede oder Tod
Artikel: Jesus Christus und die Gewaltlosigkeit
Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140104

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dies alles fithrt auch uns ins Uferlose, mit dem die groflen Méchte
heute schon nicht mehr fertig werden, Und was bedeutet eine «Kon-
junktur», wenn sie schon zu stark mit einer Ristung verbunden ist,
die nichts anderes fiir unsere Landesverteidigung verspricht als das
daf} sie wie fiir die grofiten Linder das Unsicherste ist, was es gxbt‘
So unsicher und so unwirksam, daf3 der Prisident der Vereinigten
Staaten im Radio nach der «Operation Wachsam» feierlich verkiinden
muflte: «Mein tiefster Eindruck von der Ubung ist dieser: die innigsten
taglichen Gebete, zu denen wir imstandé sind, miissen zum Himmel
hinaufgesandt werden damit uns eine solche Katastrophe niemals
iiberfallen moge!» Es ist aber ein seltsames Gebet, wenn man genau
gas vorbereitet und einiibt, um dessen Verhinderung man den Himmel

ittet.

Warum kommt man nicht auf den Gedanken, dafi diese Art
Riistung, die man Verteidigung nennt, das Unméglichste fiir den Men-
schen geworden ist? Die offizielle Schweiz und das Schweizervolk
werden nicht darum herumkommen, sich diese Frage, vielleicht rascher
als sie denken, stellen zu miissen. Die Atomwolke lagert jetst schon
diister genug iiber den Vélkern der Erde.

Alle diese Fragen werden durch die neue Initiative aufgerollt
werden. Diese selbst wird daran gepriift werden miissen. Sie wird
eine Grenzmarke bilden, an der sich die Wege in zwei véllig ver-
schiedene Richtungen voneinander scheiden werden. Dariiber miissen
sich auch die Initianten klar sein. Auf alle Fille hat heute niemand das
Recht, kein Bundesrat und kein Militir, diejenigen, die die Sicherheit
und das Leben der Schweiz durch die militirische Landesverteidigung
nicht mehr fiir gewihrleistet halten, aus dem ernsthaften Ringen um
diese Lebensfrage auch unseres Landes auf eine unschweizerische
Weise und mit Mitteln der Drohung und der Diffamierung ausschalten
zu wollen, Die Schweiz wird nur durch den geistigen Schuts der Wahr-
heit leben, die sie in dieser Weltstunde iiber die Hohen ihrer Berge
aufblickend findet. Sie allein wird michtiger sein als alle drohende
Gewalt auf Erden. Sie allein ist auch die wahrhaftige Liebe.

Die Redaktion

Jesus Christus und die Gewaltlosigkeit*

Die Stellung des Lehrers und Meisters, auf den das Christentum
sich als auf seine hochste Autoritit beruft in dem groflen Kampfe
zwischen Gewalt und Gewaltlosigkeit, kann ‘nicht zweifelhaft sein und

* Dleser Aufsats von Leonhard Ragaz ist dem «Handbuch des aktiven Pazifis-
mus» (1928) entnommen. Er sei zum Uberdenken warm empfohlen. Er enthilt die-
jenige Grundhaltung und den Geist, von denen wir die Uberwindung des Kriegs-
diamons erhoffen. D. R.

436



ist es im Grunde, zum mindesten fiir das Bewufltsein des einfachen
«Christenmenschen», nie gewesen. Die Bergpredigt und das Kreuz, die
ganze Art und Haltung Jesu, sprechen zu deutlich.

Diesen Tatsachen gegeniiber wird freilich das geschichtliche Ritsel
nur um so grofler, warum der dem Christentum eingestiftete Antimili-
tarismus nicht sehr viel stirker und entschiedener durchgeschlagen hat,
ja sogar in der neueren Zeit geradezu ein «christlicher Militarismus»
aufkommen konnte, und zwar nicht blof als beklagenswerte, aus der
menschlichen Schwachheit entstehende Tatsache, sondern auch als
Theorie, ein christlicher Militarismus, der im Munde eines protestan-
tischen Theologen gelegentlich zu dem Sate wurde: «Der Pazifismus
ist eine Gottesldsterung», oder einen anderen im Gebet Gott danken
lief} «fiir die groflen Kanonen, unsere Heilande», und der zu einer
ganzen, mit dem Schein grofien Tiefsinns umgebenen Kriegstheologie
und Kriegsphilosophie geworden ist.

Die Losung dieses Ritsels gibt, soweit sie moglich ist, die Geschichte
der Entwicklung des Christentums, aus Jesus heraus und — gegen
ihn. Denn diese Geschichte ist, gemessen an Jesus, zum groflen Teil
eine Geschichte des Abfalls und der Entartung. Die Linie Jesu ist mit
Treue, wenn auch nicht immer mit volligem Verstindnis und mit der
Wucht und Tiefe der Anfinge, durch die ganze Geschichte des Chri-
stentums hin nur von jenen Bewegungen und Gemeinschaften verfolgt
worden, die man etwa die Sekien nennt und die freilich eine viel gro-
{lere Bedeutung gehabt haben, als man gemeinhin annimmt. Ich denke
an die Montanisten, aus denen die Gestalt des Tertullian emporragt,
an Franziskus und seine Schar, an die Waldenser, an den pazifistischen
Zweig der Hussiten und Tiufer, an die Quiker und die mihrischen
Briider mit all ihren Verwandten und Abzweigungen. In der*Haltung
der Kirche aber, und zwar in der protestantischen und der katholi-
schden Form, spiegelt sich die Haltung Jesu nur gebrochen oder verzerrt
wider. '

Die Faktoren, die diese Entartung herbeigefithrt, diirften etwa so
zu formulieren sein: Die Botschaft Jesu erfuhr eine vielfache Ablen-
kung von ihrer urspriinglichen Bahn. Die erste dieser Ablenkungen
war, daf$ aus dem Glauben an das in die Welt kommende Reich Gottes
der Glaube an die Person Christi wurde. Diese Abbiegung von der
Linie Jesu ist ganz besonders das Werk des Paulus, auch wenn das
nicht seine eigene Absicht war. Paulus hitte ja nicht eine Ablenkung

werden miissen, wenn nicht zugleich, besonders unter dem Einflufl der
~ griechischen Art, eine Intellektualisierung des Evangeliums stattgefun-
den hitte, die sich gerade auf die Lehre von der Person Christi warf,
und woraus zuletst die Erstarrungsform von Dogma und Orthodoxie
geworden ist. Hand in Hand damit ging eine Individualisierung, inso-
fern als jener Glaube an die alle Wirklichkeit erfassende und um-
gestaltende Gottesherrschaft sich in einen an die Erlésung blof3 des

437



einzelnen Menschen von Schuld, Schicksal und Tod verwandelte. Und
damit wieder hing zusammen die Verlegung der VerheifSungen und
Forderungen des Gottesreiches, die, wie wir noch sehen werden, durch-
aus fiir eine irdische Zukunft gemeint sind, in das Jenseits des Grabes
und des «jiingsten Gerichtes», womit eine Abweichung von der Art
des biblischen, schopfungsfreudigen Realismus in den asketischen Pla-
tonismus stattfindet. Damit ist auch schon ein lester, michtiger Faktor
angedeutet, der diese ganze Entwicklung beeinflufit: das ist jener Pes-
simismus, der schon bei Paulus einsetst und in Augustinus sich voll-
endet und der ob der tief empfundenen Verderbnis der menschlichen
Natur auf den Sieg des Reiches Gottes itber die Welt im Rahmen des
Diesseits verzichtet und ihn vollig ins Jenseits verlegt, der {iberhaupt
allen Schwung des Glaubens an den Sieg des Guten auf Erden bis auf
diesen Tag gelihmt und das Evangelium vom kommenden Reiche Got-
tes zu einer «Religion des getristeten Stindenschmerzes» (mit Harnack
zu reden) gemacht hat. Das Gebilde, das aus dieser vielfachen und
doch in sich einheitlichen Ablenkung von der Linie Jesu sich entwickelt
hat, ist aber das, was wir Christentum nennen und das also von der
Sache Jesu selbst, dem Reiche Gottes fiir die Erde, scharf zu scheiden
ist. Es hat seine zwei groflen Ausgestaltungen in der katholischen
Kirche einerseits und im augustinischen, speziell im lutherischen Pro-
testantismus anderseits gefunden. Die Kirche diirfen wir in diesem Zu-
sammenhang als Mischprodukt aus der Sache Jesu, dem kampfenden
und siegenden Reiche Gottes fiir die Erde, und den vorhin geschilder-
ten Ablenkungstendenzen bezeichnen. Man kénnte auch sagen, sie sei
ein Kompromif} zwischen Gottesreich und Weltreich in dem Sinne,
daf} dem Gottesreich fiir das Jenseits der endgiiltige Sieg zugesprochen, -
dem Weltreich aber fiir das Diesseits ein dauerndes, wenn auch gebro-
chenes Recht zugebilligt werde. Von einer Verweltlichung diirfte man
wohl auf alle Fille reden. Der Protestantismus wollte urspriinglich
- gegen diese ankidmpfen, weil er aber, besonders in seiner lutherischen
Form, stark von jenem Pessimismus gelihmt und dazu individua-
listisch, auf das Heil des Einzelnen hin orientiert war («Wie werde ich
selig?»), so tiberlie§ er die Welt den Weltmichten, die sich das nicht
zweimal gesagt sein liefSen, so daf3 zuletst, nachdem Cisar sein Teil
genommen hatte, fiir Christus wenig mehr iibrig blieb.

So verfielen Katholizismus und Protestantismus einer entgegen-
gesetstten Form von Verweltlichung. Der Katholizismus will alle Welt-
zustinde der Gottesherrschaft unterwerfen, er will die Theokratie,
aber er will sie in der Form einer selbst weltlichen Organisation und
macht der Welt grofie Zugestindnisse, die fiir ihn verheerend werden;
der Protestantismus entflieht davor in einen religisen Spiritualismus,
der die Welt der «justitia spiritualis» scharf von der der «justitia ci-
vilis» geschieden haben will, damit aber wieder den Anspriichen der
Welt Tiir und Tor 6ffnet und zuletst selbst aufs tiefste verweltlicht.

438



Aus der Verweltlichung des Protestantismus gehen in der Haupt-
sache die heutigen Verdunkelungen des antimilitaristischen Grund-
sinnes der Evangelien und der Gestalt Jesu mit der ganzen Sophistik
der Kriegstheologie hervor. Man kann sie im groflen und ganzen in
zwei Richtungen scheiden, eine pietistische und eine liberale.

Die pietistische 1af3t den krieg- und gewaltfeindlichen Grundsinn
des Evangeliums gelten, aber sie beharrt in ihrem Pessimismus gegen-
itber dem Weltwesen wie in der individualistischen Auffassung des
Heils. Das Reich Gottes mit seiner Verwirklichung der Bergpredigt ist
fiir das Jenseits des Grabes und des «jiingsten Gerichtes», hier auf
Erden wird es als Auflerung und Folge der Siinde immer Krieg und
Kriegsgeschrei geben und darum das Schwert sein Recht haben. Man
beruft sich dafiir etwa auf Matth. 24 mit den Parallelkapiteln in den
anderen Synoptikern, die man so versteht, daf3 sie den Charakter
und das Ende des ganzen irdischen Geschichtsablaufes darstellten.
Hienieden hat das Reich Gottes seine Stitte bloff im Inneren des er-
losten Menschen: «Das Reich Gottes ist inwendig in Euch.» (Luk. 17,
21.) Es ist nur eine «kleine Herde» (Luk. 12, 32), der das Reich gege-
ben werden wird, die Masse wird im Weltwesen beharren und mit
ihm dem Gericht verfallen. Jede Erwartung eines irdischen Sieges des
Reiches Gottes ist Verflachung. Damit ist fiir diese Welt, die fiir uns
zunichst allein in Betracht kommt, der ganze Antimilitarismus Jesu
aufgehoben und das Reich der Gewalt sanktioniert. ‘

Auf dieser pietistischen Linie bewegt sich im Grunde auch die
These einer heute sehr einflufireichen Theologie, die besonders das
eschatologische Moment am Evangelium hervorhebt, in dem Sinne,
daf} sie keine Verwirklichungen des Reiches Gottes fiir diese Weltzeit
zugibt, sondern solche Verwirklichungen in das Jenseits dieser Welt-
zeit verlegt, und uns anhilt, uns in dieser Zwischenzeit in die Ord-
nungen der Welt zu fiigen. Wenn auch diese Theologie in andern
Punkten dem Pietismus schroff entgegensteht, so trifft sie doch in
bezug auf dieses Problem so ziemlich mit ihm zusammen.

Zum gleichen Ergebnis gelangt die liberale Richtung dieser Denk-
weise. Sie kann den pazifistischen, gewaltfeindlichen Charakter des
Evangeliums ebensowenig leugnen wie der Pietismus. Aber auch sie
macht ihn fir die Welt unwirksam. Mit dem Pietismus erklirt sie,
daf3 diese «Ethik Jesu» eschatologisch orientiert sei, das heif3t, daf3 sie -
auf der Voraussesung beruhe, die Welt werde bald zu Ende sein und
das Reich Christi anbrechen. Da also diese Voraussetung sich als
Irrtum erwiesen habe, so falle auch dieser Teil der «Ethik Jesu» dahin.
Wir miifiten mit einer langsamen Weltentwicklung rechnen, miifiten
unsere Kultur erhalten, wozu der Staat gehore, der seinerseits auch mit
der Gewalt rechnen miisse und dieser eine sittliche Rechtfertigung
verleihe. Auch das Reich Gottes kénne ohne diese Kultur nicht wach-
sen und kommen. lhren allermodernsten, personlichsten und wirk-

439



samsten Ausdruck hat diese Denkweise in Friedrich Naumann mit
seinen Briefen «iiber die Religion» erhalten, deren bedeutsamste die
Formel variieren, daf} die Ethik des Evangehums die eine des Mitleids
und der Reinheit sei, erginzt werden miisse durch eine Fthik der
Gewalt und Machtgewmnung So macht der Liberalismus das Evange-
lium durch Berufung auf die Welt unwirksam, wihrend der Pietismus
es mit Berufung auf den Himmel tut. Im Grunde gehoéren sie beide
zusammen.

Man koénnte noch eine dritte Richtung unterscheiden, eine Art, die
das Evangelium mit Philistersinn auf die heutige biirgerliche Moral
zurechtschneidet, weil sie es anders weder verstehen noch brauchen
kann. Damit ist die andere verwandt, die auf einige wirkliche oder
-vermeintliche Stellen des Evangeliums hinweist, worin eine gewisse
Billigung der Gewalt enthalten zu sein scheint, den Spruch: «Ich bin
nicht gekommen, den Frieden zu bringen, sondern das Schwert», die
Tempelreinigung, das Wort von den zwei Schwertern (Luk. 22,
35—38), das Verhalten Jesu vor Gericht usw. Aber bei genauem
Zusehen ist diese Art nur eine noch fortgeschrittenere und verflachtere
Form der Auslieferung des Evangeliums an die Welt.

Wir mufdten dieses ganze Didckicht, das sich dem wahren Sinn der
Erscheinung und der Botschaft Jesu vorgelagert hat, aufzeigen, um es
dann mit einer Handbewegung fortzuschieben und das echte Bild zu
zeigen, das niemand mehr leugnen kann, der es einmal gesehen hat.

Was Jesus ankiindigt und vertritt, ist nicht das Christentum, son-
dern das Reich Gottes, das heifdt, das Reich der Gottesgerechtigkeit,
der Gottesliebe und des Gottesfriedens, das sich auf Erden nieder-
lassen und Gerechtigkeit, Liebe und Frieden unter den Menschen
werden soll. Es ist nicht ein Reich fiir das Jenseits, obschon es ein
Jenseits hat, sondern fiir die Erde, allerdings eine verwandelte Erde.
«Dein Reich komme.» An diesem Grundwesen der Botschaft Jesu kann
kein Zweifel sein. Wer das einmal gesehen hat, der hat den Schliissel
zum Neuen Testament, und nie kann eine andere Auffassung mehr
in ihm aufkommen. Das Wort dagegen anzufithren: «Mein Reich ist
nicht von dieser Welt» (Joh. 18, 36), beruht auf einem MifSverstind-
nis. Selbstverstiandlich ist das Reich Gottes nicht von dieser Welt, das
heifit, ein Reich, das von der Welt stammt und die Art der Weltreiche
hat, wohl aber ist es éﬁr diese Welt, das heiflt, es soll in diese Welt
kommen, um sie zu iberwinden und an ihre Stelle die neue Welt, die
Gotteswelt zu sesen. Ebenso deutlich liegt zutage, dafl dieses Reich
gegen alle Gewalt ist. Man muf} sich, um sich diesen Sachverhalt nicht
verdunkeln zu lassen, nur zweierlei oder dreierlei klar machen.

Einmal: Jesus ist kein Doktrindr oder Dogmatiker der Gewaltlosig-
keit, Er ist (iberhaupt nirgends ein Doktrindr oder Dogmatiker. Seine
Wahrheit wird nie abstrakt formuliert und in dngstliche Paragraphen
gefaflt, sie ist immer frei, paradox, lebensvoll. Oft erscheint sie als das

440



Gegenteil ihrer selbst und ist dann erst recht sie selbst. Sie ist auch
nicht blof} negativ, sondern positiv, nicht bloff von etwas abhaltend,
sondern ein Anderes, Besseres setsend. So auch seine Gewalt1051gke1t
Sie ist namentlich auch micht passiv zu denken, nicht als blofles
Geschehenlassen des Bosen («Nicht widerstehen»), sondern als im
hochsten Grade aktiv, angreifend, vorstiirmend. Und endlich ist diese
Gewaltlosigkeit nicht die Hauptkategorie, in die die Erscheinung und
Botschaft Jesu gefaflt werden konnte. Sie ist ein Grundzug des Evange-
liums, aber sie ist nicht die Form desselben.

Wenn man dies bedenkt, losen sich verschiedene Emwande gegen
die Behandlung der GewaltIOSngelt im Evangelium von selber auf.
Einiges ist kaum wert, daf} man es widerlege. Daf} das Wort: «Ich bin
nicht gekommen, den Frieden zu bringen, sondern das Schwert»
(Matth. 10, 34) nicht von Krieg und Gewalt, sondern von der geistigen
Entscheidung zu verstehen ist, die Jesus herbeifithren wird, erhellt aus
dem Zusammenhang mit solcher Klarheit, daff davon gar nicht weiter
zu reden ist. Ebenso wird das Wort von dem Schwert, das die Jiinger
kaufen sollen, schon durch den Zusammenhang und durch das nach-
folgende: «Stecke Dein Schwert in die Scheide, denn wer das Schwert
nimmt, soll durchs Schwert umkommen» so unzweideutig als bildlich
und das: «Dies geniigt» als Ironie gekennzeichnet, daf$ man nicht ver-
suchen sollte, daraus fiir den Gewaltglauben Kapital zu schlagen. Aber
die Tempelreinigung? Als ob die zornige Wiederherstellung eines
entweihten Heiligtums (wobei man sich iibrigens die Geifdel nicht als
iiber Menschen geschwungen vorstellen darf) jene Gewalt bedeutete,

die zu bekdmpfen einen Sinn hat. Gewalt, hassenswerte und zu
 bekdmpfende, ist weniger eine duflere des Tuns, als eine bestimmte
Gesinnung, sie ist Vergewaltigung, sei’s mit selbstischem, sei’s mit
sachlichem Ziel, sie ist Entwiirdigung durch physische oder geistige
Ubermacht. Eine Krankenschwester, die einen Fieberkranken ver-
hindert, sich aus dem Fenster zu stiirzen, {ibt nicht diese Gewalt, wohl
aber ein Redner, der eine Versammlung durch Mittel der Demagogie
verfiihrt. Jesus’ Tempelreinigung ist sowenig Gewalt in dem Sinn, auf
den es uns ankommt, als das Anschlagen der Thesen Luthers an die
Tiire der Schlokirche in Wittenberg. Man darf sich Gewaltlosigkeit
eben nicht als passive Haltung und weiche Duldung denken. Und ‘so
zeigt auch das Wort an den Tempeldiener: «Was schligst Du mich?»
(Joh. 18, 20—23) blof}, daf} das andere: «So Dich einer schligt auf
den rechten Backen, so halte ihm auch den anderen hin» (Matth. 5, 39)
eine Paradoxie und nicht eine grob wortlich zu nehmende Anwei-
sung ist.

Zu dieser mehr negativen Betrachtung ist aber eine positive zu
fiigen, durch die sie erst ihren rechten Sinn erhilt. Man muf? bedenken,
dafl Jesus’ Botschaft vom kommenden Reiche eine Fortseung der
alttestamentlichen, besonders der propbetischen ist. Es gibt nun keinen

441



groberen Irrtum, als wenn man gemeinhin tut, als ob das Alte Testa-
ment ein Kriegsbuch und der Gott des Alten Testaments ein Kriegs-
gott wire. Gewif} spielt im Alten Testament der Krieg eine nicht von
~ Anfang an miSbilligte Rolle, aber ebenso gewifl ist zweierlei: daf}
schon jene Heiligkeit des Lebens, die im Gesette Mosis (und zwar
schon in seinen iltesten Bestandteilen) so stark hervortritt, in ihrer
Konsequenz den Krieg authebt und daf} auf dem Hohepunkt des Alten
Testaments, in Wort und Werk der grofien Propheten, der Krieg als
das stirkste Symbol eines gottlosen Zustandes und seine Aufhebung
darum als die deutlichste Bekundung der kommenden Gottesherrschaft
erscheint. Stellen dafiir anzufithren ist unnétig. Ich erinnere blof3
an das schonste dieser Worte, das von den Schwertern, die zu Pflug-
scharen, und den Spieflen, die zu Winzermessern werden sollen, in
einer Welt, wo man den Krieg nicht mehr lernt (Micha 4, 1—4). Es
ist ganz deutlich, daf3 nach der Grundanschauung des Alten Testa-
ments die Weltgeschichte sich immer mehr zu einem groflen Gegensats
zuspitst, dem Reiche der Gewalt, das durch die groflen Weltreiche
verkérpert wird und dessen Symbol das Tier ist, und dem Reich der
Gerechtigkeit und Giite, dessen Symbol der Mensch ist. (Daniel 17,
1—14.) Man kann diesen Gegensats auch den zwischen Gottesreich
und Weltreich nennen, wobei das Gottesreich besonders den Sturz
aller Gewalt bedeutet. In Rom konzentriert sich das Weltreich der
Gewalt, auf Zion erhebt sich das Gottesreich der Giite.

Auf diesem Wege geht Jesus weiter und zu Ende. Man kann den
ganzen Sinn seiner Erscheinung und Botschaft wohl am besten kenn-
zeichnen, wenn man sie eine ungeheure Umkebrung nennt, nimlich
eine unglaubliche Umkehrung aller bisherigen, das heif$t in der Welt
als solcher tiblichen Wertung der Dinge. Sie ist Umkehr (peranow),
Revolution ohnegleichen. Sie dreht die Welt um: was vorher zu oberst
war, kommt zu unterst, an Stelle der Natur tritt der Geist, an Stelle
der Welt Gott. Die Armen und die Siinder sind im Reich Gottes mehr
als die Reichen und Gerechten, und ‘die Leidtragenden sind die Erben
der Freude, die Erwachsenen aber miissen Kinder werden, um in das
Reich zu kommen. Die schmale Strafle fithrt zum Ziel und der Tod
zum Leben. Die gleiche paradoxe Umkehrung findet auch in bezug
auf die Gewalt statt. Sie wird durch nichts so hell beleuchtet und un-
zweideutig klar gemacht, wie durch die Geschichte der Sohne des Zebe-
dius mit der Antwort Jesu: «Jhr wisset, daf$ die Herrscher der Vélker
sie unterjochen und die Groflen sie vergewaltigen. Nicht also soll es
bei Euch sein, sondern wer unter Euch grof sein will, der soll Euer
Diener sein, und wer unter Euch der Erste sein will, der soll Euer
Knecht sein. Gleichwie des Menschen Sohn nicht gekommen ist, sich
dienen zu lassen, sondern zu dienen und sein Leben zum Lésegeld
zu geben fiir viele.» (Matth. 20, 25—28 und Mark. 10, 35—45.) Diese
Zentralstelle des Evangeliums bedarf keiner Erliuterung. Sie sagt mit

442



wunderbarer Einfachheit und Tiefe, daf} das Reich des Christus eine
Aufhebung aller Gewalt und Gewaltherrschaft durch die Liebe ist,
in der die Starken den Schwachen dienen. Sie ist die vollige Entwer-
tung des bisherigen Weltzustandes und ganz besonders aller Herr-
schaft, die mit Gewalt zusammenhingt. Sie ist, in diesem Sinn, die -
Proklamation des Anarchismus des Reiches Gottes.

Mit shnlicher Paradoxie tritt die Umkehrung aller Dinge in der
Bergpredigt hervor. Die Umkehrung, nicht eine sklavische Passivitit,
meint das andere zentrale Wort vom «Nichtwiderstehen»!, Hinhalten
des Badkens, unbedingten Schenken und willigen Mitgehen (Matth. 5,
38—47). i |

Es ist jene konigliche Haltung des Gottesmenschen gemeint, in der
die blinde Reaktion der Wiedervergeltung ebenso aufgehoben ist wie
das sklavische Gebanntsein in die geistigen und materiellen Interessen
des Ich. Jenes Wort meint nicht ein neues Dogma, aber es meint mehr:
eine neue Gesinnung. :

Zu der durch diese zwei Grundstellen ausgedriidkten Paradoxie der
Weltumkehrung im Wort gesellt sich die Paradoxie in der Tat: das
Kreuz. Es ist die stirkste Besiegung der Natur mit ihrem Trieb egoisti-
scher und gewaltsamer Selbstbehauptung zugunsten einer héheren
Welt, der Selbstbehauptung des Menschen gegen das «Tier» und der
Selbstbehauptung Gottes gegen die Welt. Hier offenbart sich das gott-
liche Geheimnis des Opfers, die letste Tiefe und Herrlichkeit des Got-
tesreiches gegen allen Glanz des Weltreiches. Hier siegt Zion tiber das
Kapitol. Hier erfiillt Jesus das Wort, das er den Séhnen des Zebedius
entgegenhielt. Er weif}, mit welchen Mitteln im Gegensag zum Welt-
reich das Gottesreich siegt: dadurch, dafl man seinen Becher trinkt
und mit seiner Taufe getauft wird, das heift dadurch, daf} man nicht
Gewalt sucht oder Unrecht durch Unrecht vergilt, sondern in Leiden
und Opfer das Bose in Gutes, den Fluch in Segen und den Haf} in
Liebe verwandelt; dadurch, daff man nicht andere durch das vom
Schwerte vergossene Blut tauft, sondern selber die Taufe des Blutes
— und sei es auch nicht gerade des leiblichen Herzblutes — auf sich
nimmt. Das freiwillig angenommene Kreuz ist die ewige Verurteilung
der Gewalt; es ist der Angelpunkt der Geschichte und ihre Wende.
Wer sich zum Kreuz bekennt, verurteilt die Gewalt als ungottlich. Es
ist die unvergleichliche, ewige Predigt der Gewaltlosigkeit.

So tritt die Verkiindigung Jesu in einfacher, unmifiverstindlicher
Klarheit aus all den Entartungen und Verhiillungen hervor, durch die
ein verweltlichtes Christentum und eine sophistische Theologie ihre
Wirkung beeintrachtigt haben, als die Gotteswelt des wahrhaft Guten,
die in der Menschenwelt Gestalt gewinnen will, als die Menschwer-

, 1 Das griechische Wort un avrisryvor wird durch «Nichtwiderstehen» zu wort-
lich iibersetst. Es bedeutet: nicht auf derselben Ebene entgegentreten.

443



dung Gottes (um einen alten tieferen Ausdruck zu brauchen, der im
Dogma viel von seinem Sinn verloren hat), die in dem Menschensohn
(das heifst: wahren Menschen) Jesus sich vollzogen hat, sich aber in
der weiteren Geschichte immer mehr vollziehen und vollenden soll, als
die grofite und tiefste aller Weltrevolutionen.

Von dieser einfachen und, sobald man sie verstanden, selbstver-
stindlichen Gesamtanschauung aus 16sen sich zwei falsche Deutungen,
sowohl die des Pietismus als die der liberalen Theologie, vollends auf.

Was die pietistische Deutung betrifft, so kann keine Rede davon
sein, daf} das Reich Gottes, das Jesus vertr1tt blof} etwas fiir den in-
wendigen Menschen wire, ohne Willen und Macht zur Weltgestal-
tung. Es ist for die Entw1cklung des Christentums bezeichnend, daf3
jene Uberseung: «Das Reich Gottes ist inwendig in Euch», aufkorn-
men konnte, wihrend alle Wahrscheinlichkeit dafiir sprlcht daf} sie
lauten muf: «. . . mitten unter Euch.» Die Scheidung zwischen einem
Inneren und Aufleren, in dem Sinne, dafl nur das Innere wichtig,
aber das Auflere (die Verhiltnisse, besonders die materiellen) gleich-
giiltig seien, ist platonisch, nicht biblisch. Man denke nur an die beiden
Gleichnisse Jesu vom barmherzigen Samariter und vom Weltgericht.
Auch ist es ein Grundzug des Evangeliums, daf} die eine Sorge um
das Reich Gottes fiir den Menschen durchaus beherrschend sein miisse,
wodurch die Ablenkung auf das personliche Heil als Mittelpunkt zu
einer Verkehrung des Evangeliums in sein Gegenteil wird. Es wird
damit egozentrisch, wihrend es in seiner echten Gestalt theozentrisch
ist. Darum ist es auch eine Verengerung, wenn das Reich Gottes nur
fiir die «kleine Herde», das heif3t fiir eine sehr begrenzte Zahl von
Auserwihlten sein soll, wihrend die Meinung Jesu doch ganz deutlich
die ist, daf} eine kleine Herde TJrdgerin, Vortrupp des Gottesreiches
ist, seinen Durchbruch durch Leiden und Opfer méglich macht, aber
so, daf} es dann zu allen kommt. Und das gleiche ist von der Deutung
der Weissagungen im 24. Kapitel des Evangeliums nach Matthius und
in den Parallelstellen zu sagen. Diese wollen nicht den Charakter der
ganzen irdischen Geschichte, so wie das gewdhnliche Schema sie fafit,
in deren Schlufiszene ausdrucken sondern darstellen, in welchen Ent-
wicklungen und unter welchen Begleitumstéinden das Reich Gottes
kommt, das aber kommt, und zwar in die Welt kommt, um dort zu
siegen und auch allem Krieg und aller Gewalt ein Ende zu machen,
durch alle Katastrophen und Offenbarungen des Gewaltreiches hin-
durch. Denn daf} es in die Welt kommt, ist so klar der Sinn des Neuen
wie des Alten Testaments, daf3 nur die schwerste Voreingenommen-
heit es leugnen kann. «Dein Reich komme zu uns.» «Wir warten auf
einen neuen Himmel und eine neue Erde, worinnen Gerechtigkeit
wohnt.» «Sieche, ich mache alles neu.» (Matth 6, 10; 2. Petr. 3, 13;
Offenbg. Joh. 21, 5.) Es mag hier dahingestellt bleiben, wie weit die
Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden erwartet werden darf.

444



Die Frage nach dem Verhiltnis des Evangeliums Jesu zur Gewalt
wird dadurch nicht berithrt. Auch wenn es auf dieser Erde noch «Krieg
und Kriegsgeschrei» geben wird (Matth. 24, 6), so kann doch nach der
Meinung des Evangeliums keine Rede davon sein, dafl-die Jiinger
Christi mit diesem Wesen des Weltreiches mitmachen und selbst das
Schwert ergreifen diirften. Auch das: «Gehorchet der Obrigkeit» (R§-
mer 13, 1) des Apostels Paulus legt blof3 die irrtiimliche konservative
Deutung so aus, dafl ein Jinger Christi auch Kriegsdienst tun diirfe.
Das ist frither dem Apostel nie in den Sinn gekommen, schon darum
nicht, weil mit dem romischen Kriegsdienst auch Gétendienst notwen-
dig verbunden war. |

Aber so wenig als die pietistische versteht die liberale Vorein-
genommenbheit die Botschaft Jesu. Es ist eine Umkehrung des wahren
Sachverhaltes, wenn behauptet wird, jene revolutionire Haltung des
Evangeliums gegentiber der Weltgewalt, die man nicht leugnen kann,
sei «eschatologisch» oder «zeitgeschichtlich» zu erkliren in dem Sinne,
daf} sie sozusagen nicht zum Kern seiner Verkiindigung gehére und
unter verdnderten Kulturumstinden davon abgelést werden- konne
und miisse. In Wirklichkeit ist diese revolutionire Haltung der tiefste
und durchaus notwendige Ausdruck des Glaubens an die kommende
Gottesherrschaft, an die Gotteswelt, die in die andere Welt eben ein-
brechen will, um ihr Leben (das «ewige Leben»), das heif3t das Leben
des neuen Lebens an Stelle des Todes zu setzen, der das letzte Wort
des reinen Weltwesens ist. Die Bergpredigt und jegliche Paradoxie des
Neuen Testaments sind Ausdruck dieser Umkehrung, dieser neuen
Welt, die an Stelle des Weltreiches treten will. Sie will nicht erst in einem
Jenseits des Grabes oder des «jiingsten Gerichtes» gelten, aber auch
nicht erst jenseits einer unermefllichen Entwicklungsreihe, sondern jetst
und hier, fiir alle die, welche diese neue Welt verstehen und die Got-
tesherrschaft an Stelle der Herrschaft des Tieres seten wollen, Diese
Revolution ist mit Christus angebrochen und wartet auf immer neue
Trager. Die Sache liegt nicht so, daf} wir mit dem Maflstabe unserer
«Kultur», die sich immer mehr als sehr fraglich erwiesen hat, diese
Botschaft von der volligen Umkehr messen diirften, sondern um-
gekehrt so, dafl die Welt unserer «Kultur» von jener Welt gerichtet
wird und vor ihr dahinstiirzen mufs.

Dieser Tatbestand wird allmihlich in allen Lagern der Christenheit
neu begriffen. Nachdem jene revolutionire Wahrheit inmitten aller
Entartungen und Verderbnisse dennoch die Unruhe der Christenheit
und der Welt gewesen ist und trots allen Hemmungen mehr ausgerich-
tet hat, als die gewohnliche, allzu flache Geschichtsschreibung weif3, tritt
sie nach und nach in ihrer urspriinglichen Kraft und Bedeutung wieder
hervor. Der Glaube an das kommende Reich Gottes, das zugleich das
des Menschen ist (denn Gott und Mensch gehéren zusammen) wird
immer deutlicher die neue Orientierung der Christenheit — was eine

445



neue Reformation und mehr als das: die grofite aller Umwilzungen
sein wird. Jene alten Entstellungen fallen dahin, und der urspriingliche
Sinn tritt wieder hervor. Und so sieht man vor allem, daf} die Sache,
fiir die der Name Christus ein im Grunde so herrlicher Ausdruck ist
(denn er bedeutet die Verbindung von Gott und Mensch in einer Welt
der Reinheit und Giite), auch die tiefste Quelle und stirkste Macht
der Gewaltlosigkeit bedeutet. Leonhard Ragaz

Wir Christen und der Kriegsdienst*

In'den Ruhmeshallen, zu denen sich weithin unsere Kirchen ge-
macht haben, finden sich die Namen derer, die getreu ihrem Fahnen-
eid ihr Leben fiir Volk und Vaterland als Soldaten gelassen haben.
Nicht finden sich dort die Namen derer, die um ihrer Kriegsdienstver-
weigerung willen ihr Leben gelassen haben. In der evangelischen Chri-
stenheit hat es diese — wenigstens bei uns — kaum gegeben. Damit
stehen wir vor einem Sachverhalt, der uns daran erinnert, dafy das
Thema, dem wir uns heute zu stellen haben, durch die Tradition un-
seres Christentums bereits in einer ganz bestimmten Weise beantwor-
tet worden ist. Die herkémmliche christliche Haltung steht zugunsten
des Fahneneides und zu ungunsten der Kriegsdienstverweigerung.
Greifen wir dieses Thema neu auf, so bedeutet diese Tatsache als
solche schon Kritik am Herkémmlichen, weil wir die traditionellen
Antworten in ihrer Verbindlichkeit, das heifit in ihrer Schriftgemif3heit
bezweifeln, indem wir die Antworten unserer Vorfahren nicht mehr
ohne weiteres auch als die unseren {ibernehmen konnen, es sei denn,
wir selber seien zu ihren Ergebnissen gelangt. Es sind in den letsten
Jahrzehnten Dinge geschehen, Erschiitterungen, Krisen, Erlebnisse, die
geeignet sind, uns an vielen frither feststehenden Anschauungen zwei-
feln zu lassen. Diese Dinge betreffen keineswegs nur den Staat, son-
dern auch die Kirche. Weil die wahre Kirche immer aber semper refor-
manda ist, so haben wir uns um unserer Verantwortung als Christen,
also um unseres Gewissens willen die alten Fragen neu zu stellen und
diirfen uns nicht von Vorentscheidungen bannen lassen, wenn diese
auch im Namen des Christentums irgendwann einmal getroffen sein
mogen.

Darf ein Christ Soldat sein? Darf er sich ausbilden lassen in der
Fertigkeit, Menschen zu téten? Darf er, wenn es befohlen wird, von
dieser seiner erlernten Fertigkeit Gebrauch machen, ohne Riicksicht

* Dieser Beitrag faflt das Problem mehr von einem kirchlich-theologischen Stand-
punkt, um so bedeutsamer ist das, was der Verfasser vertritt.

446



	Jesus Christus und die Gewaltlosigkeit

