
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 9-10: Friede oder Krieg - Friede oder Tod

Artikel: Tut Busse! : Von da an begann Jesus mit seiner Botschaft und sagte :
"Tut Busse, denn das Reich Gottes ist nahe" (Matth. 4, 17)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friede oder Krieg - Friede oder Tod

Vorbemerkung der Redaktion -,

Mit diesem Heft wollen wir unsern Lesern helfen, aufs
neue im Geist und mit dem Geist die Hauptfrage unserer
Zeit zu bedenken, und gleichzeitig zu gemeinsamer
weiterer Arbeit anregen.

Für Zuschriften sind wir sehr dankbar, und wir sind
zu ernsthafter Auseinanderseßung jederzeit bereit.

Die Eingangsbetrachtung von Leonhard Ragaz bringen"
wir noch im Hinblick auf den Büß- und Bettag, aber auch
im Hinblick auf das ganze Thema unseres Heftes, gleichsam

als seine geistige Essenz und Präsenz.

Tut Buße!

Von da an begann Jesus mit seiner Botschaft und sagte:
«Tut Buße, denn das Reich Gottes ist nahe.»

Matth. 4, 17.

Tut Buße! Ja, das ist es in der Tat. Das ist der einzige Weg, den
man einen Weg des Fortschrittes nennen kann; es ist der einzige Weg
zu Frieden und Versöhnung; dieser Weg allein hat Segen über sich;
nur auf diesem Wege begegnet man Gott und seinem Reich.

Die Buße ist der einzige Weg zum innern und dann, als Folge
davon und soweit es nötig ist, auch zum äußern Vorwärtskommen.
Unter Buße möchte ich hier, ohne zu versuchen, in die Tiefe dieser
Sache zu gelangen, einfach die Offenheit für die Stimme der Wahrheit
verstehen, und zwar nicht irgendeiner objektiven, sei's religiösen, sei's
sittlichen, sei's politischen, sei's sozialen Wahrheit, sondern der
subjektiven Wahrheit, der Wahrheit, die sich fordernd, mahnend, richtend
an mich, gerade an mich wendet und nicht bloß Zustimmung, sondern
Gehorsam fordert. Diese Offenheit des Horizontes gegen die Wahrheit

hin ist die ganz unerläßliche Vorbedingung alles geistigen Wachstums,

ja sie ist das Geheimnis des Wachstums selbst. Denn Wachstum
ist Leben, Leben aber ist Zusichselbstkommen, Zusichselbstkommen
im Geiste aber ist die Spannung des Unendlichen in uns zum Unendlichen

über uns hin und umgekehrt; es ist der immer neue Durchbruch
des Lichtes Gottes in unsere Seele hinein; es ist der immer neue Tages-

413



anbrach der höchsten Wahrheit über den Dunkelheiten des Irrtums
und Lebensrausches, der Selbstverblendung und Verblendung durch
die Welt.

Wo diese Offenheit gegen diese fordernde, mahnende, richtende
und freilich auch helfende und heilende Wahrheit des Ewigen fehlt,
sei's bei Einzelnen, sei's bei ganzen Gruppen und Gemeinschaften, bei
Familien, Völkern, Kirchen, Parteien, da tritt Stillstand und zuleßt
Tod ein. Diese Offenheit fehlt aber überall da, wo sich Sattheit und
Selbstgerechtigkeit einstellen. Diese aber stellen sich mit Notwendigkeit

ein, wo man irgendwie, und sei's auch in religiöser Form, mit
dem Endlihen und damit auch mit dem Erreichten zufrieden ist. Man
kann ja auch das Gute selbst als etwas Endliches fassen, als etwas, was
in bestimmten Tugenden, Eigenschaften, Verhaltungen sich erschöpft.
Auf diesem Wege kann man vollkommen werden oder es sich wenigstens

zu sein dünken. Ja auch das Verhältnis zu Gott kann auf dieses
Geleise geraten. Es schiebt sich dann freilich wie im Verhältnis zum
Guten das Geseß (von dem vorhin ohne das Wort geredet worden ist)
an die Stelle des wirklich Guten, so im Verhältnis zu Gott die Religion
an die Stelle Gottes. Die Religion aber ist, sei's als Kultus, sei's als
Theologie, sei's als geregelte Praxis etwas Endliches. Auch darin kann
man vollkommen sein oder es sich zu sein dünken. Dann aber treten
Sattheit und Selbstgerechtigkeit ein, nicht immer in den gröbsten
Formen, aber sie treten mit Sicherheit ein. Mag man dann, sei's als
Einzelner, sei's als Gruppe : als Volk, als Kirche, als Partei, eine Fülle von
Tugenden und Vollkommenheiten besißen, das Wachstum ist nicht
mehr da. Eine Verhärtung und Versteifung tritt ein. Gerade die Fülle
der aus dem Endlichen geschöpften Tugenden, die dann nach dem
alten Wort wirklich splendida vitia (glänzende Laster) werden, steht
dann dem innern Fortschritt im Wege, während die offenkundige
Sünde doch wenigstens «geistliche Armut» schaffen und damit die
Aussicht auf das Reich Gottes öffnen kann. Wir bekommen dann diese
durch und durch ehrbaren, durch und durch braven, durch und durch
unantastbaren .Tugendmenschen, die gegen jede lebendige und
lebendigmachende höhere Wahrheit verschlossen sind wie ein Haus
durch dichte Fensterladen gegeh die Sonne, die sich in diesem Kreise
verhärten und versteifen und damit innerlich absterben, die bei all
ihrer Tugend und vielleicht sogar Frömmigkeit von keinem Hauch der
Freude des Gottesreiches berührt werden —• berührt werden können.
Wir bekommen dann eine Frömmigkeit, die gerade in ihrem Ernst,
ihrer Gediegenheit und Korrektheit von Gott selbst trennt, und zwar
so stark wie auch theoretischer Materialismus und Atheismus nicht zu
trennen vermögen. Wir bekommen Kirchen, die ob fleißigem Betrieb
und richtiger Lehre gegen jedes Anpochen des lebendigen Gottes
immunisiert sind. Wir bekommen Familien, die in ihrer selbstzufriedenen

Vollkommenheit dahinsiechen und absterben. Wir bekommen

414



Völker, die ob der selbstsicheren Einbildung auf ihre unvergleichlichen
Tugenden und Vorzüge der geistigen Arterienverkalkung verfallen
oder auch in Rausch und Verblendung dem Abgrund zutaumeln. Wir
bekommen Parteien, bei denen alles ertragen wird, nur kein Wort der
Selbstkritik, und die damit einem sichern Gericht verfallen sind. Wir
bekommen bürgerliche Parteien, die sich am Glänze ihrer großen
Vergangenheit berauschen, wie Mücken berauscht in den leßten Strahlen
der untergehenden Sonne schwärmen, und bekommen einen Sozialismus,

der umgekehrt sich in dem berauscht, was er alles sein wolle und
werde, und darob dem gleichen Tode eitler und satter Selbstgerechtigkeit

verfällt.
Es ist auch eine edlere Form dieser Erscheinung möglich. Man

kann sich abschließen, verhärten, einrollen, aber nicht in Sattheit und
Selbstgerechtigkeit, sondern in Resignation oder Verzweiflung. Am
Endlichen ist man enttäuscht, man ist mit ihm fertig. Aber dem Unendlichen

öffnet man sich nicht. So bleibt nur Schatten, Siechtum und Tod
übrig.

Das ist der furchtbare Feind des Menschen. Sein Todfeind. Denn
es bedroht ihn ja auf diesem Wege der Tod. Und das Merkwürdige
ist, daß der Mensch gerade diesen Tod will. Gegen nichts sträubt er
sich so verzweifelt, wie gegen eine Umkehr. Lieber rennt er noch
rascher in den Tod. Er betrügt, betäubt sich auf alle Weise, er bläht
sich auf — soviel Hochmut und troßiges Selbstbewußtsein, das alle
Kritik ablehnt, ist im Grunde nur eine Schußvorrichtung gegen das
Wahrheitslicht, das richtend einbrechen will. Er rennt physisch und
geistig in alle Weiten, alle Unendlichkeiten — falsche Unendlichkeiten

— nur um nicht diesen Feind zu sehen, der sein Retter wäre.
Aber diese Abwehr ist nicht unbegreiflich. Denn Buße, im Vollsinn
des Wortes, führt wirklich selbst durch den Tod. Sie ist völlige
Umkehr. Sie ist Selbstverurteilung, Selbstgericht, Todesurteil über das
eitle, im Endlichen berauschte und verblendete Ich mit all seiner
hochfahrenden Selbstbehauptung und Geltungswut. Sie ist das Aufhören
des absoluten Anspruchs, den das Endliche erhebt, das sich so gerne
zum Gotte macht, und der Beginn der Herrschaft Gottes über das Ich.
Es geht durch Sterben zum Leben. Sterben ist schmerzlih, und es
erfordert offenbar oft sehr große Schmerzen, bis es zum Sterben
kommen kann. Nur unter ganz großen Schmerzen gelangt darum der
einzelne Mensch und gelangen menschliche Gemeinschaften bis zu der
Schwelle der Macht, die Buße (gleich Umkehr) heißt. Aber wenn sie
dazu gelangen, dann sind sie vom Tode zum Leben durchgedrungen.
Dann ist die tödliche Verhärtung, sei's der Sattheit, sei's der
Verzweiflung, durchbrochen. Dann ist der Weg zum Blühen und Fruchttragen,

der Weg zum innern Wachstum frei, der Weg Gott entgegen,
dem Wunder entgegen, dem Reiche Gottes entgegen. Alle Lebensquellen

des Unendlichen fangen an zu rauschen. Auch aus Mängeln

415



können Vorzüge werden und aus Schwachheiten Kraft; Finsternis
kann Licht werden und Fluch Segen. Nun ist die Verhärtung in Sattheit

und Selbstgerechtigkeit unmöglich. Denn diese kann sich nur im
Elemente des Endlichen vollziehen. Wo aber mit Gott selbst das
Unendliche uns erfaßt hat, wie könnten wir da jemals satt und
selbstzufrieden werden? Wie könnten wir da jemals auf etwas Erreichtem
ausruhen? Ist das Unendliche durch unser endliches Tun erreichbar?
Wenn es erreicht wird, dann nur durch Glauben und Gnade. Das
Gute selbst ist nur als dieser Gehorsam gegen das Unendliche gut. Da
gibt es keine Tugenden und Vollkommenheiten, die eine «Gerechtigkeit»

werden könnten. Da gibt es auch keine satte und selbstsichere
Frömmigkeit. Gott, der Gott, den nur die Buße erkennt, läßt so etwas
nicht aufkommen. Vor ihm sind wir immer Schuldige und Begnadigte.
Aber wir bleiben lebendig, jung, Kinder. Nun ist für die Einzelnen wie
für die Gemeinschaften jene Selbstkritik möglich, die zum
Selbstgericht, ja zum Todesurteil wird, nun aber auch die tiefe Erneuerung
des Lebens, die wie eine neue Schöpfung aus dem Wort Gottes
aufbricht, der nicht nur allmächtig, sondern auch gnädig ist. Ich betone
aber: auch die Verhärtung der andern Art wird damit geschmolzen.
Denn die Buße, welche der Tod der Sattheit und Selbstgerechtigkeit
ist, ist auch der Tod der Verzweiflung. Verzweiflung ist nur im
Element des Endlichen möglich. Wo die Öffnung dem Unendlichen
entgegen eintritt, da entsteht sofort auch Hoffnung und Verheißung. Die
Buße ist nicht bloß Richterin, sie ist, auch als Richterin, vor allem
Helferin.

Wie die Buße, recht verstanden, der einzige Weg des Fortschritts
im schönsten Sinne dieses Wortes ist — und muß ich wohl sagen, daß
es sich dabei nicht bloß um einen einmaligen Akt oder mehrere handelt,

sondern um eine dauernde Einstellung des Gemütes? —, so ist
sie auch der einzige Weg zum Trieden. Das einzusehen, ist gerade
heute von entscheidender Wichtigkeit. Selbstgerechte Einzelne und
Gemeinschaften können keinen wirklichen Frieden haben. Denn
Selbstgerechtigkeit ist die Verhärtung im Endlichen, das mit dem
Unendlichen verwechselt wird, was aber ist aller Streit, als der Kampf
der Endlichkeiten, die sich zum Unendlichen aufblähen und darum
einander begehren und verzehren müssen?

Aber nun stoßen wir auch hier wieder auf die fundamentale
Tatsache der Unwilligkeit zur Buße, das heißt also: zur Ablegung der
Selbstgerechtigkeit, sowohl bei den Einzelnen als bei den
Gemeinschaften. Sie wollen alle Recht haben: die Völker, die Kirchen, die
Parteien. Sie brüsten sich in ihrem Recht. Daß ein Einzelner sein
Unrecht gestehe, das hält man für denkbar, obschon man nicht weiß,
was man sagen soll, wenn einmal einer das wirklich tut, aber daß ein
Volk, eine Partei, eine Kirche eingestünde, daß sie gefehlt hätten, und
zwar nicht bloß etwa taktisch, durch Mangel an Klugheit, sondern

416



sittlih gefehlt, daß sie shuldig seien — ist das denkbar? Ist es je
vorgekommen? Niemand hat nach dem Gericht, das über uns ergangen
ist, seine Schuld gestanden, nicht die Völker, nicht die Parteien, die
sozialistischen sowenig wie die bürgerlichen, nicht die Kirchen. Ja, auch
die Kirchen nicht !* Was als Buße gelten sollte, war feierliche Gebärde,
nicht mehr. Einzelne freilich taten diese Buße, aber die Gemeinschaften
als solche? Nein! Aber wenn es den Einzelnen als solchen angeht, so
ist es auch für ihn fast undenkbar, zu gestehen, er sei im Unrecht,
sei im Unrecht gewesen, sei schuldig. Es ist darum wahrhafter Heroismus,

wenn etwa Generäle des Weltkrieges solche Bekenntnisse
abgelegt haben.

Warum ist das so schwer? Es ist schwer, ja fast unmöglich, solange
wir uns im Element des Endlichen bewegen. So weit rein menschliche,
rein weltliche Faktoren in Betracht kommen, sind wir vielleicht wirklich
im Rechte; jedenfalls können wir uns leicht einbilden, im Rechte zu
sein. Da laufen die Fäden von Recht und Unrecht jedenfalls wirr
durcheinander und im unsichern Zwielichte der Endlichkeit ist
Selbstbetrug sehr leicht möglich. Und wir müssen darnach greifen. Denn im
Endlichen und als Endliche wären wir ja vernichtet, wenn wir Unrecht
hätten. Das Endliche muß sich ja behaupten, muß sich als Unendliches

darstellen.
Hier kann wieder nur die Buße Wandel schaffen. Und die Buße

hinwieder kann nur zustande kommen, wenn die Öffnung zur Wahrheit

hin, und das heißt: zu dem unendlichen und heiligen Gott hin,
eintritt. Sein Gericht muß über uns kommen. Es muß die Gößenbilder
der Selbstgerechtigkeit, die wir in uns und um uns aufgerichtet haben,
zerschlagen. Wir müssen zuerst vor Gott und dann vor uns selbst sehr
klein, sehr arm, sehr demütig werden. Wir müssen zerschlagen werden
in unserm Hochmut und Troß. Dann erst können wir einem Gegner
die Hand reichen zu einem rechten Frieden. Im Endlichen können wir
es vielleicht wirklich nicht. Da haben wir vielleicht wirklich recht und
das andere unrecht. Aber vor Gott haben wir nicht recht. Vor dem
Unendlichen sind wir schuldig. Aus dem innersten Bezirk heraus, der
jenseits aller Umwallungen des starren Rechthabens und troßigen
Geltenwollens liegt und wo wir diese Stimme des Gerichtes über uns deutlich

genug hören, steigt die Sebnsuht nach Frieden und die Bereitshaft

zu ihm auf. Aber auch die Möglihkeit dafür ist nun gegeben.
Denn nun ist unser Endliches aus seinem Selbstbehauptungskrampf
erlöst. Im Unendlichen sind wir nicht nur vernichtet, sondern auch
gerettet. Der Gott, der uns unser selbstgerechtes Recht nimmt, gibt uns

* Diese Betrachtung war vor dem Zweiten Weltkrieg geschrieben. Auf das
Ganze gesehen gilt diese Aussage auch für die Zeit nachher. Einem ersten Ansaft
zur Umkehr ist nur zu rasch die Unbußfertigkeit gefolgt, von einer «organisierten
Unbußfertigkeit» wurde nicht mit Unrecht jüngst in der «Stimme der Gemeinde»
gesprochen.

417



sein eigenes Recht. Wir sind in ihm aufgehoben und gesichert — wir
sind offen gegen seinen unendlichen Reichtum und dieser ist offen
gegen uns. So ist in unserem innersten Bezirk die Sonne des Friedens
aufgegangen. Daraus kann, so Gott will, auch äußerer Friede werden.
Friede ist ja einfach Offenheit für Gott, den Gott, dessen Wahrheit
um so viel größer ist denn die unsrige, wie der Himmel höher ist denn
die Erde, und die uns verbindet, indem sie uns richtet und richtet,
indem sie uns verbindet. Wo diese Offenheit vorhanden ist, und in
dem Maße, als sie vorhanden ist, da kann kein Einzelner mehr auf
seinem Eigenrechte selbstzufrieden verharren; da kann keine Religion,
keine Kirche, keine religiöse Gemeinschaft, keine Theologie (ja, keine
Theologie, diese Macht des Zwiespalts!) meinen, alle Wahrheit in
ihrem menschlichen Bezirk einzuschließen; da kann kein Volk wähnen,
im Vollbesiß aller Vorzüge zu sein oder auch im Vollbesiß aller
Unschuld; da kann keine Partei sich selbst einbilden oder andern
vorgeben wollen, allein das Rechte zu vertreten und in dieser Vertretung
unfehlbar zu sein. Da kommt von jenem weitern Horizont, dem Horizont

der Unendlichkeit her, nicht nur die Erkenntnis der eigenen
Mangelhaftigkeit, ja Schuld und das Streben nach größerem Anteil an der
Wahrheit und dem wahren Guten, sondern auch die Ahnung, daß bei
andern Menschen, andern Religionen, Kirchen, Gemeinschaften,
Theologien, bei andern Völkern, andern Parteien auch Wahrheit sei, daß
Gott und das Meer seiner Wahrheit nicht in die Schale unserer
Fassungskraft gehe. So wird Offenheit gegen Gott, den Lebendigen und
Heiligen und Gnädigen, zur stetigen Buße und die Buße zum Frieden
und zur Einigung.

Aber diese Buße, die auch ein Sterben ist, wird wohl auch nur in
tiefen Shmerzen möglich. Wie viele Schmerzen wird es noch kosten,
bis sie allgemein wieder über unsere Welt kommt, bis vielleicht nicht
die Völker, die Kirchen, die Parteien als Organisationen — das ist
vielleicht «unmöglich» —, wohl aber genug Einzelne, repräsentative
Einzelne in ihnen diesen Weg der Buße gehen? Es wird eine
ungeheure Erschütterung der Seelen von Gott her nötig sein, bis es
geschieht. Ist diese aber nicht ein Kommen? Die Schmerzen, die dafür
nötig sind, sind sie nicht gewesen? Werden sie nicht kommen? Hat
die Erschütterung nicht wenigstens begonnen?

Doch will ich, bevor ich davon weiter rede, noch eins sagen: Es
gibt keinen Segen und keine Erlösung vom Leide ohne Buße. Warum
will es oft so gar kein Gedeihen geben, sei's bei einzelnen Menschen,
sei's bei Gemeinschaften? Es kann eben nicht sein. Denn da ist etwas
im Wege. Das kann ein großer Irrtum sein, eine tiefe Verblendung,
eine schwere Schuld. Bevor der Einzelne oder die Gemeinschaft diese
erkannt haben und willig geworden sind, sie zu beseitigen und zu
sühnen, kurz : umzukehren, ist Segen und Gedeihen unmöglich. Diese
führten dann ja nur tiefer in Schuld und Verblendung hinein. Dieser

418



Stein muß zuerst weggehoben werden. — Aber diese Wahrheit führt
noch tiefer hinab und höher hinauf. Es gelingt uns manchmal etwas
nicht, ohne daß geradezu eine besondere Schuld die Ursache dieses

Mißlingens wäre. Das ist dann wohl ein hartes Rätsel und wird
vielleicht zur schwersten Anfechtung des Glaubens, bis nach großen
Schmerzen und langer Nacht das Licht der Erkenntnis aufgeht. Das
Gelingen soll aber nicht sein, weil wir sonst in diesem Gelingen stecken
blieben, Höheres aber unsere Bestimmung und Berufung ist. Wenn
wir durch solche Erfahrungen in die tiefsten Dunkelheiten und
Abgründe der Lebensrätsel geführt werden, dann wird darum wieder die
Buße der Weg zum Licht. Die Buße ist hier wieder die Erkenntnis, jenes
Unendlichen, welches das Endliche richtet, auch das gute, auch das
beste Endliche — damit das Bessere, das Größere möglich sei. Sie ist
damit freilich auch Erkenntnis von Shuld. Vielleicht wird im scharfen
Lichte solchen Mißlingens, das zur Buße führt, in dieser Finsternis, die
durch Gottes Wunder zum Lichte wird, manches an unserer Existenz
als schuldhaft offenbar, was sich sonst verborgen hätte. Wenn aber dieser

neue Tag in die Abgründe dringt, wenn diese dunkelste Finsternis
zum hellsten Lichte wird, dann ist der Weg frei zu einem neuen Aufstieg

— höher hinauf, Gott entgegen.
So wird die Buße, die Umkehr überhaupt, der Schlüssel zu den

schwersten Rätseln des Daseins. Was hat schließlich alles Leid für
einen andern Sinn, als den, daß es in die Verhärtungen des Endlichen,
sei's des Glückes, sei's des Leides, sei's der Sattheit, sei's der
Verzweiflung Öffnungen schlägt, Öffnungen nach dem Unendlichen hin,
Öffnungen zu Gott hin, Öffnungen zu seinem Reiche hin? Was ist
alles Leid der Welt, alles Elend und Dunkel der Schöpfung und des

Menschenwesens, was ist auch der Tod anderes als ein solcher Hinweis

auf die Welt Gottes, als ein solcher Hinweis auf die Schuld, aus
der letztlih doch das Leid und der Tod quellen, was ist es darum
anderes, als ein Aufruf zur Buße, zur Umkehr, was anderes als eine
Eröffnung des Reiches Gottes? Denn das ist für die Kreatur offenbar ein
Geseß, dessen tiefen Sinn wir bloß ahnen, aber immerhin ahnen können:

daß nur in den Shmerzen der Endlichkeit, die oft furchtbare
Schmerzen, Todesschmerzen, ja Tod sein müssen, der Bann der
Endlichkeit gesprengt wird, so daß Gott, der Unendliche, erkannt werden
und sein Reich hervortreten kann.

Das ist der gewaltige Sinn der Buße. Darum: «Tut Buße! Kehret
um — du, der Einzelne, du, das Volk, du, die Kirche, du, die Partei;
du, die ganze Zeit —und es wird Euch geholfen sein, ganz sicher
geholfen, zu Leben, Frieden, Segen.»

«Denn das Reih Qottes ist nahe.» Jesus verkündet die Buße, das
heißt, die Umkehr, nur in diesem Zusammenhang mit dem Kommen
des Reiches. Sie ist die Wendung von der Welt und dem Weltreich

419



mit ihrem Wesen zu Gott und seinem Reich mit ihrem Wesen. Wir
haben nun ja wohl gesehen, daß man dieses Wort von der Buße nicht
in seinem verkirchlichten, dogmatisierten, schabionisierten, auch allzu
individualistischen und privat gewordenen, sondern in einem viel
größeren und lebendigeren Sinne verstehen muß. Nun kann es ja von
ferne nicht meine Absicht sein, den ganzen Reichtum der Beziehung
zwischen «Umkehr» und «Reich Gottes» am Schluß dieser Betrachtung

noch ausbreiten zu wollen. «Umkehr» (zu der die «Nahfolge»
gehört) und «Reich Gottes» sind ja die ganze «frohe Kunde». Nur eins
möchte ich noch sagen: Wenn es heißt: «Das Reich Gottes ist nahe»,
so denken wir wohl an den vollen und endgültigen Anbruch seiner
Kraft und Herrlichkeit. In Jesus selbst, seinem Wort und seinem Wesen

sind diese wirklich erschienen. Und sie sind seither nicht wieder
einfach verschwunden. Aber von diesen leßten Dingen will ich jeßt
nicht reden. Ich glaube, es sei uns erlaubt, jenes Wort: jene Verbindung

von «Buße» und «Reich Gottes» in einem besonderen Sinne zu
verstehen. Ich möchte heute aus dieser gewaltigen Wahrheit nur
sozusagen einen Ausschnitt hervorheben. Ich sage: Wo ernsthafte und
aufrichtige Buße ist, ich meine : jene Offenheit gegen die Wahrheit, deren
leßtes Wort Gott ist, wo jene Umkehr ist, da ist Gott immer nahe und
immer nahe sein Reich, da ist er nahe dem Schuldigen, nahe dem
Leidenden, nahe dem Zweifelnden. Immer! Sie, die Buße, die Umkehr,
ist der nächste Weg zu Ihm. Aber, wie wir gesehen, auch umgekehrt:
Diese Buße, diese Umkehr tritt nur ein, wo Gott nahe ist. Nur dann
wird die Verhärtung des Endlichen zersprengt. Nur der, Tritt des

lebendigen Gottes erzeugt das Erdbeben der Welt.
Aber wie kann ich denn von mir selbst aus Buße tun, umkehren,

da es doch nur Gottes Werk sein kann, dies zu schaffen?
Ich antworte: Qott ist immer nahe, er verkündigt immer Buße, er

richtet immer und ist immer zum Helfen bereit — er ist besonders in
Schmerzen, Todesschmerzen nahe : du mußt bloß horchen und gehorchen

Auch das Reich Gottes ist immer nahe — du mußt es bloß
ergreifen

Das Reich Gottes ist nahe! Ich möchte dazu noch das eine sagen:
Wie es sich auch mit dem Anbruch des Letten verhalte, das scheint
mir doch klar und sicher zu sein, daß Gott und mit ihm sein Reich
heute nicht nur dem Einzelnen, sondern der ganzen Welt in Gericht
und Verheißung besonders nahe getreten sind, uns besonders nahe
treten wollen. Die Todesschmerzen dieser Zeit, was könnten sie anders
sein als «Geburtsschmerzen Christi», Wegbereitung für einen neuen
Durchbruch des Reiches? Der Weg dazu aber heißt: «Tut Buße, kehret
um.» Es ist ein Ruf zum höchsten Ernst, aber auch zur höchsten
7reude- L.Ragaz

420


	Tut Busse! : Von da an begann Jesus mit seiner Botschaft und sagte : "Tut Busse, denn das Reich Gottes ist nahe" (Matth. 4, 17)

