Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 9-10: Friede oder Krieg - Friede oder Tod

Artikel: Tut Busse! : Von da an begann Jesus mit seiner Botschaft und sagte :
"Tut Busse, denn das Reich Gottes ist nahe" (Matth. 4, 17)

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140101

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Friede oder Krieg — Friede oder Tod

Vorbemerkung der Redaktion :

Mit diesem Heft wollen wir unsern Lesern helfen, aufs
neue im Geist und mit dem Geist die Hauptfrage unserer
Zeit zu bedenken, und gleichzeitig zu gemeinsamer wei-
terer Arbeit anregen.

Fir Zuschriften sind wir sehr dankbar, und wir sind
zu ernsthafter Auseinanderseung jederzeit bereit.

Die Eingangsbetrachtung von Leonhard Ragaz bringen
wir noch im Hinblick auf den Bufi- und Bettag, aber auch
im Hinblick auf das ganze Thema unseres Heftes, gleich-
sam als seine geistige Essenz und Prisenz.

Tut Bufle!

Von da an begann Jesus mit seiner Botschaft und sagte:
«Tut Bufle, denn das Reich Gottes ist nahe.»
Matth. 4, 17.

Tut Bufle! Ja, das ist es in der Tat. Das ist der einzige Weg, den
man einen Weg des Fortschrittes nennen kann; es ist der einzige Weg
zu Frieden und Versohnung; dieser Weg allein hat Segen tiber sich;
nur auf diesem Wege begegnet man Gott und seinem Reich.

Die Bufle ist der einzige Weg zum innern und dann, als Folge
davon und soweit es nétig ist, auch zum duflern Vorwdrtskommen.

Unter Bufle méchte ich hier, ohne zu versuchen, in die Tiefe dieser
Sache zu gelangen, einfach die Offenheit fiirr die Stimme der Wahrheit
verstehen, und zwar nicht irgendeiner objektiven, sei’s religitsen, sei’s
sittlichen, sei’s politischen, sei’s sozialen Wahrheit, sondern der sub-
jektiven Wahrheit, der Wahrheit, die sich fordernd, mahnend, richtend
an mich, gerade an mich wendet und nicht blof§ Zustimmung, sondern
Gehorsam fordert. Diese Offenheit des Horizontes gegen die Wahr-
heit hin ist die ganz unerlifiliche Vorbedingung alles geistigen Wachs-
tums, ja sie ist das Geheimnis des Wachstums selbst. Denn Wachstum
ist Leben, Leben aber ist Zusichselbstkommen, Zusichselbstkommen
im Geiste aber ist die Spannung des Unendlichen in uns zum Unend-
lichen iiber uns hin und umgekehrt; es ist der immer neue Durchbruch
des Lichtes Gottes in unsere Seele hinein; es ist der immer neue Tages-

413



anbruch der hochsten Wahrheit tiber den Dunkelheiten des Irrtums
gnd Lelbensrausches, der Selbstverblendung und Verblendung durch
ie Welt.

Wo diese Offenheit gegen diese fordernde, mahnende, richtende
und freilich auch helfende und heilende Wahrheit des Ewigen fehlt,
sei’s bei Einzelnen, sei’s bei ganzen Gruppen und Gemeinschaften, bei
Familien, Volkern, Kirchen, Parteien, da tritt Stillstand und zuletst
Tod ein. Diese Offenheit fehlt aber {iberall da, wo sich Sattheit und
Selbstgerechtigkeit einstellen. Diese aber stellen sich mit Notwendig-
keit ein, wo man irgendwie, und sei’s auch in religioser Form, mit
dem Endlichen und damit auch mit dem Erreichten zufrieden ist. Man
kann ja auch das Gute selbst als etwas Endliches fassen, als etwas, was
in bestimmten Tugenden, Eigenschaften, Verhaltungen sich erschopft.
Auf diesem Wege kann man vollkommen werden oder es sich wenig-
stens zu sein diinken. Ja auch das Verhiltnis zu Gott kann auf dieses
Geleise geraten. Es schiebt sich dann freilich wie im Verhaltnis zum
Guten das Gesets (von dem vorhin ohne das Wort geredet worden ist)
an die Stelle des wirklich Guten, so im Verhiltnis zu Gott die Religion
an die Stelle Gottes. Die Religion aber ist, sei’s als Kultus, sei’s als
Theologie, sei’s als geregelte Praxis etwas Endliches. Auch darin kann
man vollkommen sein oder es sich zu sein diinken. Dann aber treten
Sattheit und Selbstgerechtigkeit ein, nicht immer in den grébsten For-
men, aber sie treten mit Sicherheit ein. Mag man dann, sei’s als Ein-
zelner, sei’s als Gruppe: als Volk, als Kirche, als Partei, eine Fiille von
Tugenden und Vollkommenheiten besitsen, das Wachstum ist nicht
mehr da. Eine Verhirtung und Versteifung tritt ein. Gerade die Fille
der aus dem Endlichen geschépften Tugenden, die dann nach dem
alten Wort wirklich splendida vitia (glinzende Laster) werden, steht
dann dem innern Fortschritt im Wege, wihrend die offénkundige
Stiinde doch wenigstens «geistliche Armut» schaffen und damit . die
Aussicht auf das Reich Gottes offnen kann. Wir bekommen dann diese
durch und durch ehrbaren, durch und durch braven, durch und durch
unantastbaren Tugendmenschen, die gegen jede lebendige und
lebendigmachende hohere Wahrheit verschlossen sind wie ein Haus
durch dichte Fensterladen gegeh die Sonne, die sich in diesem Kreise
verhirten und versteifen und damit innerlich absterben, die bei all
ihrer Tugend und vielleicht sogar Frommigkeit von keinem Hauch der
Freude des Gottesreiches beriihrt werden — bertihrt werden kénnen.
Wir bekommen dann eine Frommigkeit, die gerade in ihrem Ernst,
ihrer Gediegenheit und Korrektheit von Gott selbst trennt, und zwar
so stark wie auch theoretischer Materialismus und Atheismus nicht zu
trennen vermogen. Wir bekommen Kirchen, die ob fleiffigem Betrieb
und richtiger Lehre gegen jedes Anpochen des lebendigen Gottes
immunisiert sind. Wir bekommen Familien, die in ihrer selbstzufrie-
denen Vollkommenheit dahinsiechen und absterben. Wir bekommen

414



Vélker, die ob der selbstsicheren Einbildung auf ihre unvergleichlichen
Tugenden und Vorziige der geistigen Arterienverkalkung verfallen
oder auch in Rausch und Verblendung dem Abgrund zutaumeln. Wir
bekommen Parteien, bei denen alles ertragen wird, nur kein Wort der
Selbstkritik, und die damit einem sichern Gericht verfallen sind. Wir
bekommen biirgerliche Parteien, die sich am Glanze ihrer groflen Ver-
gangenheit berauschen, wie Miicken berauscht in den letsten Strahlen
der untergehenden Sonne schwirmen, und bekommen einen Sozialis-
mus, der umgekehrt sich in dem berauscht, was er alles sein wolle und
werde, und darob dem gleichen Tode eitler und satter Selbstgerechtig-
keit verfillt. .

Es ist auch eine edlere Form dieser Erscheinung moglich. Man
kann sich abschlief3en, verhirten, einrollen, aber nicht in Sattheit und
Selbstgerechtigkeit, sondern in Resignation oder Verzweiflung. Am
Endlichen ist man enttduscht, man ist mit ihm fertig. Aber dem Unend-
lif)hen 6ffnet man sich nicht. So bleibt nur Schatten, Siechtum und Tod
iibrig.

Das ist der furchtbare Feind des Menschen. Sein Todfeind. Denn
es bedroht ihn ja auf diesem Wege der Tod. Und das Merkwiirdige
ist, daf3 der Mensch gerade diesen Tod will. Gegen nichts striubt er
sich so verzweifelt, wie gegen eine Umkebr. Lieber rennt er noch
rascher in den Tod. Er betriigt, betdubt sich auf alle Weise, er bliht
sich auf — soviel Hochmut und trotsiges Selbstbewufitsein, das alle
Kritik ablehnt, ist im Grunde nur eine Schusvorrichtung gegen das
Wahrheitslicht, das richtend einbrechen will. Er rennt physisch und
geistig in alle Weiten, alle Unendlichkeiten — falsche Unendlich-
keiten — nur um nicht diesen Feind zu sehen, der sein Retter wire.
Aber diese Abwehr ist nicht unbegreiflich. Denn Bufle, im Vollsinn
des Wortes, fithrt wirklich selbst durch den Tod. Sie ist vollige
Umbkehr. Sie ist Selbstverurteilung, Selbstgericht, Todesurteil itber das
eitle, im Endlichen berauschte und verblendete Ich mit all seiner hoch-
fahrenden Selbstbehauptung und Geltungswut. Sie ist das Aufhoren
des absoluten Anspruchs, den das Endliche erhebt, das sich so gerne
zum Gotte macht, und der Beginn der Herrschaft Gottes tiber das Ich.
Es geht durch Sterben zum Leben. Sterben ist schmerzlich, und es
erfordert offenbar oft sehr grofle Schmerzen, bis es zum Sterben
kommen kann. Nur unter ganz groflen Schmerzen gelangt darum der
~ einzelne Mensch und gelangen menschliche Gemeinschaften bis zu der
Schwelle der Macht, die Bufle (gleich Umkehr) heiflt. Aber wenn sie-
dazu gelangen, dann sind sie vom Tode zum Leben durchgedrungen.
Dann ist die todliche Verhirtung, sei’s der Sattheit, sei’s der Ver-
zweiflung, durchbrochen. Dann ist der Weg zum Blithen und Frucht-
tragen, der Weg zum innern Wachstum frei, der Weg Gott entgegen,
dem Wunder entgegen, dem Reiche Gottes entgegen. Alle Lebens-
quellen des Unendlichen fangen an zu rauschen. Auch aus Mingeln

415



konnen Vorziige werden und aus Schwachheiten Kraft; Finsternis
kann Licht werden und Fluch Segen. Nun ist die Verhiirtung in Satt-
heit und Selbstgerechtigkeit unméglich. Denn diese kann sich nur im
Elemente des Endlichen vollzichen. Wo aber mit Gott selbst das
Unendliche uns erfafit hat, wie konnten wir da jemals satt und selbst-
zufrieden werden? Wie kénnten wir da jemals auf etwas Erreichtem
ausruhen? Ist das Unendliche durch unser endliches Tun erreichbar?
Wenn es erreicht wird, dann nur durch Glauben und Gnade. Das
Gute selbst ist nur als dieser Gehorsam gegen das Unendliche gut. Da
gibt es keine Tugenden und Vollkommenheiten, die eine «Gerechtig-
keit» werden konnten. Da gibt es auch keine satte und selbstsichere
Frommigkeit. Gott, der Gott, den nur die Bufle erkennt, i3t so etwas
nicht aufkommen. Vor ihm sind wir immer Schuldige und Begnadigte.
Aber wir bleiben lebendig, jung, Kinder. Nun ist fiir die Einzelnen wie
fir die Gemeinschaften jene Selbstkritik moglich, die zum Selbst-
gericht, ja zum Todesurteil wird, nun aber auch die tiefe Erneuerung
des Lebens, die wie eine neue Schépfung aus dem Wort Gottes auf-
bricht, der nicht nur allmichtig, sondern auch gnidig ist. Ich betone
aber: auch die Verhirtung der andern Art wird damit geschmolzen.
Denn die Bufle, welche der Tod der Sattheit und Selbstgerechtigkeit
ist, ist auch der Tod der Verzweiflung. Verzweiflung ist nur im Ele-
ment des Endlichen méglich. Wo die Offnung dem Unendlichen ent-
gegen eintritt, da entsteht sofort auch Hoffnung und Verheiffung. Die
Bufle ist nicht blof3 Richterin, sie ist, auch als Richterin, vor allem
Helferin.

Wie die Bufle, recht verstanden, der einzige Weg des Fortschritts
im schonsten Sinne dieses Wortes ist — und muf} ich wohl sagen, daf}
es sich dabei nicht bloff um einen einmaligen Akt oder mehrere han-
delt, sondern um eine dauernde Einstellung des Gemiites? —, so ist
sie auch der einzige Weg zum Frieden. Das einzusehen, ist gerade
heute von entscheidender Wichtigkeit. Selbstgerechte Einzelne und
Gemeinschaften konnen keinen wirklichen Frieden haben. Denn
Selbstgerechtigkeit ist die Verhdrtung im Endlichen, das mit dem Un-
endlichen verwechselt wird, was aber ist aller Streit, als der Kampf
der Endlichkeiten, die sich zum Unendlichen aufblihen und darum
einander begehren und verzehren miissen? |

Aber nun stoflen wir auch hier wieder auf die fundamentale Tat-
sache der Unwilligkeit zur Bufle, das heif3t also: zur Ablegung der
Selbstgerechtigkeit, sowohl bei den Einzelnen als bei den Gemein-
schaften. Sie wollen alle Recht haben: die Volker, die Kirchen, die
Parteien. Sie briisten sich in ihrem Recht. Daf} ein Einzelner sein Un-
recht gestehe, das hilt man fiir denkbar, obschon man nicht weif,
was man sagen soll, wenn einmal einer das wirklich tut, aber daf} ein
Volk, eine Partei, eine Kirche eingestiinde, daf} sie gefehlt hitten, und
zwar nicht blof} etwa taktisch, durch Mangel an Klugheit, sondern

416



sittlich gefehlt, dafd sie schuldig seien — ist das denkbar? Ist es je vor-
gekommen? Niemand hat nach dem Gericht, das iiber uns ergangen
ist, seine Schuld gestanden, nicht die Volker, nicht die Parteien, die
sozialistischen sowenig wie die biirgerlichen, nicht die Kirchen. Ja, auch
die Kirchen nicht!* Was als Bufle gelten sollte, war feierliche Gebirde,
nicht mehr. Einzelne freilich taten diese Bufle, aber die Gemeinschaften
als solche? Nein! Aber wenn es den Einzelnen als solchen angeht, so
ist es auch fiir ihn fast undenkbar, zu gestehen, er sei im Unrecht,
sei im Unrecht gewesen, sei schuldig. Es ist darum wahrhafter Herois-
mus, wenn etwa Generile des Weltkrieges solche Bekenntnisse ab-
gelegt haben. * f

Warum ist das so schwer? Es ist schwer, ja fast unméglich, solange
wir uns im Element des Endlichen bewegen. So weit rein menschliche,
rein weltliche Faktoren in Betracht kommen, sind wir vielleicht wirklich
im Rechte; jedenfalls konnen wir uns leicht einbilden, im Rechte zu
sein. Da laufen die Fiden von Recht und Unrecht jedenfalls wirr
durcheinander und im unsichern Zwielichte der Endlichkeit ist Selbst-
betrug sehr leicht moglich. Und wir miissen darnach greifen. Denn im
Endlichen und als Endliche wiren wir ja vernichtet, wenn wir Unrecht
hitten. Das Endliche muf} sich ja behaupten, mufl sich als Unend-
liches darstellen.

Hier kann wieder nur die Bufle Wandel schaffen. Und die Bufle
hinwieder kann nur zustande kommen, wenn die Offnung zur Wahr-
heit hin, und das heif3t: zu dem unendlichen und heiligen Gott hin,
eintritt. Sein Gericht muf} iiber uns kommen. Es muf} die Gotenbilder
der Selbstgerechtigkeit, die wir in uns und um uns aufgerichtet haben,
zerschlagen. Wir miissen zuerst vor Gott und dann vor uns selbst sehr
klein, sehr arm, sehr demiitig werden. Wir miissen zerschlagen werden
in unserm Hochmut und Trots. Dann erst kénnen wir einem Gegner
die Hand reichen zu einem rechten Frieden. Im Endlichen kénnen wir
~ es vielleicht wirklich nicht. Da haben wir vielleicht wirklich recht und
das andere unrecht. Aber vor Gott haben wir nicht recht. Vor dem
Unendlichen sind wir schuldig. Aus dem innersten Bezirk heraus, der
jenseits aller Umwallungen des starren Rechthabens und trossigen Gel-
tenwollens liegt und wo wir diese Stimme des Gerichtes {iber uns deut-
lich genug horen, steigt die Sebusucht nach Frieden und die Bereit-
schaft zu ihm auf. Aber auch die Mdglichkeit dafiir ist nun gegeben.
Denn nun ist unser Endliches aus seinem Selbstbehauptungskrampf
erlost. Im Unendlichen sind wir nicht nur vernichtet, sondern auch ge-
rettet. Der Gott, der uns unser selbstgerechtes Recht nimmt, gibt uns

* Diese Betrachtung war vor dem Zweiten Weltkrieg geschrieben. Auf das
Ganze gesehen gilt diese Aussage auch fiir die Zeit nachher. Einem ersten Ansats -
zur Umkehr ist nur zu rasch die Unbuflfertigkeit gefolgt, von einer «organisierten
Unbuf}fertigkeit» wurde nicht mit Unrecht jiingst in der «Stimme der Gemeinde»
gesprochen.

417



sein eigenes Recht. Wir sind in ihm aufgehoben und gesichert — wir
sind offen gegen seinen unendlichen Reichtum und dieser ist offen
gegen uns. So ist in unserem innersten Bezirk die Sonne des Friedens
aufgegangen. Daraus kann, so Gott will, auch duflerer Friede werden.
Friede ist ja einfach Offenheit fiir Gott, den Gott, dessen Wahrheit
um so viel gréfler ist denn die unsrige, wie der Himmel hoher ist denn
die Erde, und die uns verbindet, indem sie uns richtet und richtet,
indem sie uns verbindet. Wo diese Offenheit vorhanden ist, und in
dem Mafle, als sie vorhanden ist, da kann kein Einzelner mehr auf
seinem Eigenrechte selbstzufrieden verharren; da kann keine Religion,
keine Kirche, keine religiose Gemeinschaft, keine Theologie (ja, keine
Theologie, diese Macht des Zwiespalts!) meinen, alle Wahrheit in
ihrem menschlichen Bezirk einzuschlieflen; da kann kein Volk wihnen,
im Vollbesits aller Vorziige zu sein oder auch im Vollbesits aller Un-
schuld; da kann keine Partei sich selbst einbilden oder andern vor-
geben wollen, allein das Rechte zu vertreten und in dieser Vertretung
unfehlbar zu sein. Da kommt von jenem weitern Horizont, dem Hori-
zont der Unendlichkeit her, nicht nur die Erkenntnis der eigenen Man-
gelhaftigkeit, ja Schuld und das Streben nach gréfierem Anteil an der
Wahrheit und dem wahren Guten, sondern auch die Ahnung, daf} bei
andern Menschen, andern Religionen, Kirchen, Gemeinschaften, Theo-
logien, bei andern Volkern, andern Parteien auch Wahrheit sei, daf}
Gott und das Meer seiner Wahrheit nicht in die Schale unserer Fas-
sungskraft gehe. So wird Offenheit gegen Gott, den Lebendigen und
Heiligen und Gnidigen, zur stetigen Bufle und die BufSe zum Frieden
und zur Einigung.

Aber diese Bufle, die auch ein Sterben ist, wird wohl auch nur in
tiefen Schmerzen moglich. Wie viele Schmerzen wird es noch kosten,
bis sie allgemein wieder tiber unsere Welt kommt, bis vielleicht nicht
die Vélker, die Kirchen, die Parteien als Organisationen — das ist
vielleicht «unméglich» —, wohl aber genug Einzelne, reprisentative
Einzelne in ihnen diesen Weg der Bufle gehen? Es wird eine un-
geheure Erschiitterung der Seelen von Gott her nétig sein, bis es ge-
schieht. Ist diese aber nicht ein Kommen? Die Schmerzen, die dafiir
notig sind, sind sie nicht gewesen? Werden sie nicht kommen? Hat
die Erschiitterung nicht wenigstens begonnen?

Doch will ich, bevor ich davon weiter rede, noch eins sagen: Es
gibt keinen Segen und keine Erlésung vom Leide ohne Bufle. Warum
will es oft so gar kein Gedeihen geben, sei’s bei einzelnen Menschen,
sei’s bei Gemeinschaften? Es kann eben nicht sein. Denn da ist etwas
im Wege. Das kann ein grofler Irrtum sein, eine tiefe Verblendung,
eine schwere Schuld. Bevor der Einzelne oder die Gemeinschaft diese
erkannt haben und willig geworden sind, sie zu beseitigen und zu
sithnen, kurz: umzukehren, ist Segen und Gedeihen unmoglich. Diese
fihrten dann ja nur tiefer in Schuld und Verblendung hinein. Dieser

418



Stein muf$ zuerst weggehoben werden. — Aber diese Wahrheit fithrt
noch tiefer hinab und héher hinauf. Es gelingt uns manchmal etwas
nicht, ohne dafl geradezu eine besondere Schuld die Ursache dieses
Mifllingens wire. Das ist dann wohl ein hartes Ritsel und wird viel-
leicht zur schwersten Anfechtung des Glaubens, bis nach grofien
Schmerzen und langer Nacht das Licht der Erkenntnis aufgeht. Das
Gelingen soll aber nicht sein, weil wir sonst in diesem Gelingen stecken
blieben, Hoheres aber unsere Bestimmung und Berufung ist. Wenn
wir durch solche Erfahrungen in die tiefsten Dunkelheiten und Ab-
griinde der Lebensritsel gefithrt werden, dann wird darum wieder die
Bufle der Weg zum Licht. Die Buf3e ist hier wieder die Erkenntnis, jenes
Unendlichen, welches das Endliche richtet, auch das gute, auch das
beste Endliche — damit das Bessere, das Groflere moglich sei. Sie ist
damit freilich auch Erkenntnis von Schuld. Vielleicht wird im scharfen
Lichte solchen Mifllingens, das zur Bufle fiihrt, in dieser Finsternis, die
durch Gottes Wunder zum Lichte wird, manches an unserer Existenz
als schuldhaft offenbar, was sich sonst verborgen hitte. Wenn aber die-
ser neue Tag in die Abgriinde dringt, wenn diese dunkelste Finsternis
zum hellsten Lichte wird, dann ist der Weg frei zu einem neuen Auf-
stieg — hoher hinauf, Gott entgegen.

So wird die Bufle, die Umkehr iiberhaupt, der Schliissel zu den

schwersten Ritseln des Daseins. Was hat schliefllich alles Leid fiir
einen andern Sinn, als den, daf} es in die Verhirtungen des Endlichen,
sei’s des Gliickes, sei’s des Leides, sei’s der Sattheit, sei’s der Ver-
zweiflung Offnungen schliagt, Offnungen nach dem Unendlichen hin,
Offnungen zu Gott hin, Offnungen zu seinem Reiche hin? Was ist
alles Leid der Welt, alles Elend und Dunkel der Schépfung und des
Menschenwesens, was ist auch der Tod anderes als ein solcher Hin-
weis auf die Welt Gottes, als ein solcher Hinweis auf die Schuld, aus
der letstlich doch das Leid und der Tod quellen, was ist es darum an-
deres, als ein Aufruf zur Bufle, zur Umkehr, was anderes als eine Er-
offnung des Reiches Gottes? Denn das ist fiir die Kreatur offenbar ein
Gesets, dessen tiefen Sinn wir blof} ahnen, aber immerhin ahnen kén-
nen: dafl nur in den Schmerzen der Endlichkeit, die oft furchtbare
Schmerzen, Todesschmerzen, ja Tod sein miissen, der Bann der End-
lichkeit gesprengt wird, so daf8 Gott, der Unendliche, erkannt werden
und sein Reich hervortreten kann.

Das ist der gewaltige Sinn der Bufle. Darum: «Tut Bufle! Kehret
um — du, der Einzelne, du, das Volk, du, die Kirche, du, die Partei;
du, die ganze Zeit — und es wird Euch geholfen sein, ganz sicher ge-
holfen, zu Leben, Frieden, Segen.»

«Denn das Reich Gottes ist nabe.» Jesus verkiindet die Bufle, das
heiflt, die Umkehr, nur in diesem Zusammenhang mit dem Kommen
des Reiches. Sie ist die Wendung von der Welt und dem Weltreich

419



mit ihrem Wesen zu Gott und seinem Reich mit ibrem Wesen. Wir
haben nun ja wohl gesehen, dal man dieses Wort von der Bufle nicht
in seinem verkirchlichten, dogmatisierten, schablonisierten, auch allzu
individualistischen und privat gewordenen, sondern in einem viel gro-
fleren und lebendigeren Sinne verstehen muf3. Nun kann es ja von
ferne nicht meine Absicht sein, den ganzen Reichtum der Beziehung

zwischen «Umkehr» und «Reich Gottes» am Schluf} dieser Betrach-

tung noch ausbreiten zu wollen. «Umkehr» (zu der die «Nachfolge>
gehort) und «Reich Gottes» sind ja die ganze «frohe Kunde». Nur eins
mochte ich noch sagen: Wenn es heiflt: «Das Reich Gottes ist nahe»,
so denken wir wohl an den vollen und endgiiltigen Anbruch seiner
Kraft und Herrlichkeit. In Jesus selbst, seinem Wort und seinem We-
sen sind diese wirklich erschienen. Und sie sind seither nicht wieder
einfach verschwunden. Aber von diesen lesten Dingen will ich jetst
nicht reden. Ich glaube, es sei uns erlaubt, jenes Wort: jene Verbin-
dung von «BufSe» und «Reich Gottes» in einem besonderen Sinne zu
verstehen. Ich mochte heute aus dieser gewaltigen Wahrheit nur sozu-
sagen einen Ausschnitt hervorheben. Ich sage: Wo ernsthafte und auf-
richtige Bufle ist, ich meine: jene Offenheit gegen die Wahrheit, deren
legtes Wort Gott ist, wo jene Umkehr ist, da ist Gott immer nabe und
immer nahe sein Relch da ist er nahe dem Schuldigen, nahe dem Lei-
denden, nahe dem Zweifelnden. Immer! Sie, die Bufle, die Umkehr,
ist der niachste Weg zu Ihm. Aber, wie wir gesehen, auch umgekehrt:
Diese Bufle, diese Umbkehr tritt nur ein, wo Gott nahe ist. Nur dann
wird die Verhirtung des Endlichen zersprengt. Nur der, Tritt des
lebendigen Gottes erzeugt das Erdbeben der Welt.

Aber wie kann ich denn von mir selbst aus Bufle tun, umkehren
da es doch nur Gottes Werk sein kann, dies zu schaffen?’

Ich antworte: Gott ist immer nabe, er verkiindigt immer Bufle, er
richtet immer und ist immer zum Helfen bereit — er ist besonders in
Schmerzen, Todesschmerzen nahe: du muf3t blofl horchen und gehor-
chen! Auch das Reich Gottes ist immer nahe — du mufit es blof er-
greifen!

Das Reich Gottes ist naber Ich mochte dazu noch das eine sagen:
Wie es sich auch mit dem Anbruch des Leten verhalte, das scheint
mir doch klar und sicher zu sein, dafy Gott und mit ihm sein Reich
- heute nicht nur dem Einzelnen, sondern der ganzen Welt in Gericht
und Verheiflung besonders nahe getreten sind, uns besonders nahe
treten wollen. Die Todesschmerzen dieser Zeit, was konnten sie anders
sein als «Geburtsschmerzen Christi», Wegbereitung fiir einen neuen
Durchbruch des Reiches? Der Weg dazu aber heif$t: «Tut Bufle, kehret
um.» Es ist ein Ruf zum hochsten Ernst, aber auch zur héchsten

Treude. ; | £ Ragaz

420



	Tut Busse! : Von da an begann Jesus mit seiner Botschaft und sagte : "Tut Busse, denn das Reich Gottes ist nahe" (Matth. 4, 17)

