
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 7

Vorwort: Worte von Leonhard Ragaz : die unerlöste Welt, die Mächte, die
götzendienerischen Menschen ; Der Kampf gegen den Krieg ; Der
Durchbruch im persönlichen Leben ; Die falsche Konsequenz ; Der
entscheidende Kampf - Gottes lebendiger Wille, nicht Religionsdogma ;
Die richtige Orientierung ; Das eine und der einzige Weg ; Das Arbeiten
der Seele ; Gott ist am Werke ; Gott ist es, der d...

Autor: Ragaz, Leonhard

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Worte von Leonhard Ragaz

Die unerlöste Welt, die Mähte, die göte,endienerishen Menshen
Ich bin mit Absicht bis zu diesem Punkte vorgedrungen, um das

Wort vom Frieden und den Weg zum Frieden vor aller Oberflächlichkeit

zu bewahren. Die Tiefe, in die wir steigen müssen, um die Wurzel
des Krieges (und des Friedens) zu finden, ist damit vielleicht erreicht,
aber nicht durchwandert. Es ist eine ganze Welt, die zum Kriege führt.
Wir können sie nun die unerlöste Welt nennen. Es ist die Welt, wo
nicht Gott regiert, sondern die Dämonen. Der Krieg ist eine jener
«Mächte» des Neuen Testamentes, worin der unerlöste Weltgeist
gewisse Zusammenballungen und gewisse fast persönliche Verkörperungen

findet, ähnlich dem Alkoholismus und der geschlechtlichen
Unzucht, nur mit dem Unterschiede, daß er immerhin einer höheren
Sphäre angehört als sie und darum auch die Edelsten begeistern kann.
Es dient dem Krieg, wer überhaupt der «Welt» dient. Wer dem Mammon

verkauft ist, bewußt oder unbewußt, wer sich von dem Dämon
der Sinnlichkeit besiegen läßt, wer in seinem Tun vom Ehrgeiz bewegt
wird, der erzeugt so gut Krieg wie wer den Militarismus stufet und
preist. Denn er dient dem Geist, der Zwietracht schafft, er schlägt sich

zu der Welt der Dämonen, die eine Welt der Friedlosigkeit ist, er hilft
jene Wetterwolken bilden, aus denen eines Tages der Kriegsblife
flammt. Der böseste dieser Geister aber bleibt der Egoismus; er ist der
Vater der übrigen. So ist es kein Zufall, sondern in einer tiefen
Ordnung begründet, daß die Zeit, aus welcher der Krieg der Kriege
emporgestiegen ist, eine Zeit war, wo Mammonsdienst und Sinnendienst zu
ungeheurer Macht herangewachsen waren, aber am meisten doch die
Selbstsucht. Es war ein soziales Zeitalter, gewiß, aber das heißt bloß,
daß in diesem Punkte, wie in allen andern, eine Gegenbewegung da

war, hebt aber die Tatsache nicht auf, daß wir ein grenzenlos
selbstbefangenes Geschlecht waren. «Ein jeglicher sah auf seinen Weg.»
Auch solche, die den Sozialismus verkündeten und deren drittes Wort
die Liebe war, suchten oft im Grunde sich selbst und zogen das Höchste
in den Dienst ihres Ich.. Eine tiefwurzelnde Eitelkeit lebte in den Menschen

dieses Geschlechts. Der Drang, original zu sein, gescheiter, tiefer,
frommer zu sein als andere, fraß wie eine Seuche an den Seelen.
Gemeinsames Arbeiten für eine große Sache war in höheren Sphären
sehr schwer geworden. Die Welt war voll von dem stillen verzehrenden

Kampf dieser Egoismen. Jener Geist des Schlechtmachens, des

Herunterziehens, der Verleumdung, der jefet von Volk zu Volk tobt,
ging unter uns im stillen - und nicht immer bloß im stillen - um und
tat sein verheerendes Werk. Dieser Egoismus wurde nicht selten zur
Frechheit, die sich von Gott und Mensch losriß und Göttliches und
Menschliches zum Raub machte. Aus all diesen Elementen, den im

317



Leben des Einzelnen und kleinerer Gemeinschaften wirkenden wie den
zu gewaltigen Zusammenballungen gewordenen, entstand mit
Notwendigkeit das Gerichtswetter, das sich nun über die Welt entladen
hat. Es ist der Sturz einer «Kultur», es ist das Austoben eines Geistes,
der in unserm ganzen Leben mächtig war; es ist die stets unter uns
vorhanden gewesene Glut des Krieges, die nun als ungeheure Flamme
zum Himmel schlägt; es ist die Offenbarung des Kriegswesens der
Welt und seine Katastrophe.

Der Kampf gegen den Krieg
Der Durhbruh im persönlihen Leben

Worin besteht denn der Kampf gegen den Krieg? Er bekommt
eine sehr große Front. Er wird, verneinend gesprochen, ein Kampf
gegen das ganze Reich der unerlösten Welt, bejahend gesprochen, ein
Kampf um Gott und das Gottesreich. Nur von der Wiedergeburt aus
dem Leben Gottes kann der Welt der Friede kommen. Von hier aus
strömt er in die Weite der Welt. Es muß zu einer neuen Orientierung
unserer ganzen Kultur kommen. Die Politik, das soziale Leben, die
Erziehung müssen einen anderen Charakter annehmen, kurz, ein Neubau
errichtet werden. Aber was wir hier bekennen möchten, ist dies: die
wichtigsten Schlachten im Krieg gegen den Krieg werden vielleicht gar
nicht in diesen großen öffentlichen Kämpfen um eine Neuordnung der
Welt geschlagen, sondern in der Stille des persönlichen Lebens. Wo
ein Mensch, wenn er hassen möchte von ganzem Herzen und alle
Ursache dazu hätte, sich über den Haß erhebt, in heißem Ringen, und
dazu kommt, zu segnen, die ihm fluchen, wo ein Mensch eine
Versuchung des Geizes oder der Sinnlichkeit zurückschlägt, wo ein Mensch
sein Ich hingibt in Verkennung, ja Schmach «um Christi willen», wo
mit einem Wort in einem Menschen Gott groß wird, da ist eine
Schlacht für den Frieden gewonnen, die vielleicht entscheidender ist
als die Beschlüsse eines Friedensparlamentes, da ist ein Durchbruch
geschehen von Kraft der Versöhnung, die weit und tief in die Welt
strömt.

Die falshe Konsequenz
Aber wie - wenn dies so ist, was hat dann der Kampf um den

Frieden noch für einen besonderen Sinn? Ist das, was wir nun
ausgeführt haben, etwas Neues und nicht vielmehr eine altbekannte Wahrheit?

Also kann, scheint es, die Aufgabe nur die sein, auf den
bisherigen Wegen fortzufahren. Frieden schafft, wer für alles Gute und
Rechte eintritt, wer für Gott und die Menschen arbeitet; einer besonderen

Friedensbewegung aber bedarf es nicht. Ja vielleicht darf es uns
auch nicht so sehr darauf ankommen, gerade eine bestimmte Form des
allgemeinen Krieges, eben den «blutigen» Krieg, zu bekämpfen. Das

318



ist ja nicht einmal seine schlimmste Form. Sie wird von selbst
verschwinden, wenn einmal ihre Bedingungen verschwunden sind. Es
führt vielleicht nur zur Oberflächlichkeit, wenn wir uns zu sehr gerade
gegen diese eine Form einsefeen, als ob es auf sie allein ankäme, auf
Frieden um jeden Preis, auf die Frucht ohne den Baum.

Der entsheidende Kampf - Qottes lebendiger Wille,
niht Religionsdogma

Diese Folgerung liegt nahe, und doch halte ich sie für - oberflächlich.

Sie geht von der Meinung aus, als ob die Arbeit für das Reich
Gottes sich auf eine Weise vollziehen müsse, die wir dogmatish nennen

könnten, das heißt so, daß das Ganze der Wahrheit immer in
einer systematishen Vollständigkeit auf der Tagesordnung stünde. In
Wirklichkeit scheint es sich auf eine erzieberishe oder, wenn wir wollen,

entwihlungsmäßige Weise gestalten zu müssen. Es werden von
Zeit zu Zeit bestimmte Programmpunkte des Gottesreiches auf die
Tagesordnung gesefet, bestimmte Wahrheiten, Aufgaben in den
Vordergrund geschoben und zu beherrschenden gemacht. Wie wir oben
erklärt haben: es ist etwas reif geworden und soll geerntet werden;
an einem bestimmten Punkt soll eine Entscheidung fallen und dadurch
das Ganze einen Ruck vorwärts kommen. Denn in diesem einen Punkt
faßt sich nun die ganze Wahrheit zusammen, diese Wahrheit, die ja
kein System, sondern ein Lebensstrom ist. Er wird die Wahrheit, wie
sie für eine bestimmte Zeit, ein ganzes Geschlecht ist. Es geht im
Kampf um ihn ums Ganze, und wer meinte, um des Ganzen willen
von ihm absehen zu müssen, der verlöre das Ganze, der ginge statt
den Weg Gottes seinen Weg und bliebe unfruchtbar. So hat Gott uns
jefet vor das Friedensproblem gestellt. An ihm wird uns jefet klar, was
uns fehlt und was Gott will. Es hieße, weiser sein wollen als Gott,
wenn wir jefet anderes treiben wollten; es wäre ein gewisser Eigensinn

oder Hochmut, der uns verführte, unsere Gedanken wichtiger zu
nehmen als Gottes Andrängen. Gerade wie Gott in der sozialen
Gärung uns die Wahrheit des ganzen Gottesreiches nahe gebracht hat,
so tut er es nun durch den Kampf um den Frieden. Es bleibt entscheidend,

daß wir jefet diesen Kampf mit dem Aufgebot aller Kraft kämpfen,

daß wir den Frieden durchsefeen.

Die rihtige Orientierung
Wir führen diesen Kampf mit der richtigen Orientierung. Wir

verkündigen nicht bloß ein verkürztes, sondern das ganze Evangelium des
Friedens.

Das eine und der einzige Weg
Nachdem alle Träger des Guten zuschanden geworden sind :

Weltkultur, Kirche, Christentum, Sozialdemokratie, bleibt dieses eine auf

319



dem Plan, das mehr ist als alle: das Gottesreich - worin das ganze
Reich des Menschen enthalten ist.

Das Arbeiten der Seele

Wenn wir auf das Entsefeliche sahen, das in der Welt geschah, im
großen und ganzen und im einzelnen, und dies in der «christlichen»
Welt, und wir unsere Mitschuld, unsere Verantwortlichkeit mit
heftiger Gewalt empfanden, dann war es uns, als dürften wir keinen
Augenblick zuwarten, sondern müßten tun, was wir nur könnten, um
den furchtbaren Brand zu löschen, müßten alle Friedensmächte
aufbieten, müßten für jede Stunde ruhigen Schlafes oder harmloser Freude
um Vergebung bitten. Besonders in der ersten Zeit, wo uns die
Tatsache des Weltbrandes noch unglaublich und unerträglich schien, trat
diese Stimmung in voller Stärke auf, aber sie erneuert sich von Zeit zu
Zeit, namentlich dann, wenn die Not in bestimmten Einzelformen uns
besonders nahe tritt.

Qott ist am Werke

Daneben aber ist immer eine andere dagewesen, die doch im großen

und ganzen vorwaltete: Qott ist am Werke, er schafft nun Frieden
auf seine Weise. Gott hat das Wort, es gilt nun ihn reden zu lassen.
Wir haben genug geredet, ohne Erfolg, nun lassen wir ihm das Wort.
Sorgen wir, daß es recht stille werde, damit er gehört werden könne.
Wie oft stören wir ein Werk Gottes dadurch, daß wir mit unseren
Worten dazwischenkommen Dadurch werden die Menschen von Gott
wieder zum Menschlichen gelenkt und geraten aus der einfachen Wahrheit

in den Wirrwarr der Pläne und Meinungen, aus dem Ernst der
göttlichen Gerichte in das Spiel der menschlichen Gedanken hinein.
Die Menschen lassen sich das wohl gefallen. Denn es ist ihnen
unheimlich, mit Gott allein zu sein, seiner Wahrheit, seiner gewaltigen
Rede unmittelbar ausgesefet zu sein, und sie sind jedem dankbar, der
zwischen sie und Gott tritt. Ich glaube in der Tat, daß dies das Bedürfnis,

vor Gott zu fliehen, viel mehr die Anziehungskraft mancher
religiöser Veranstaltungen der ersten Kriegsmonate gewesen ist als
das umgekehrte Verlangen, zu ihm zu fliehen; ich glaube, daß die
Kirchen wieder einmal, in dem Eifer, Gott zu Hilfe zu kommen und
eine «religiöse Erweckung» zu fördern und zu benufeen, ein Erwek-
kungswerk Qottes verhindert haben. Das zeigt sich an den Früchten,
das heißt deren Ausbleiben.

Qott ist es, der den Trieden shafft
Demgegenüber gilt es festzuhalten: Qott ist es, der den Trieden

shafft. Das ist der feste Grund unserer Hoffnung für die Welt und

320



nicht menschliche Stimmungen und Bewegungen; er ist's, «der den
Kriegen steuert in aller Welt, der Bogen zerbricht, Spieße zerschlägt
und Wagen mit Feuer verbrennt». Er predigt, und die Menschen
müssen hören, wenn wir nicht dreinreden. Und wir werden uns
vielleicht gerade darum drein schicken müssen, daß nicht rasch ein äußerer
Friede wird. Es muß noch viel Kriegsstoff aus der Welt geschafft werden,

bis Friede werden kann, viel Hochmut, Haß, Lüge, Verblendung.
Diese Geister müssen sich wohl noch austoben, um an ihrem Austoben
zusammenzubrechen. Es muß noch viel von dem kleinlichen, gemeinen,
wüsten Wesen, das der Kriegssturm aufgewirbelt hat, mit Feuer
verbrannt werden, bis die Gemüter für eine erneuerte Welt gereinigt
sind. Vielleicht müssen wir darum noch tiefer hinabgetaucht werden in
die Not - wir alle! -, müssen durch noch furchtbarere Gluten, bis
zulefet ein allgemeiner Schrei nach Frieden ertönt und jene Leidenschaft

des Friedenswillens erwacht, die sagt: «Genug; kein Krieg mehr;
Friede !»

Qottes Tun und menshliher Dienst
Also Gott machen lassen - Aber wie denn - sollen wir nichts mehr

tun und alles vorher Gesagte umsonst sein? Keineswegs; vielmehr ist
die Aufgabe, unser Tun so dem Tun Gottes einzuordnen und
unterzuordnen, daß es dieses nicht stört, sondern ihm dient. Das ist ja
überhaupt das rechte Verhältnis zwischen göttlichem und menschlichem
Schaffen. Jener Widerspruch ist ja nicht nur in dieser Sache vorhanden,

sondern zieht sich durch unser ganzes Tun und Lassen, es ist
eine jener Antinomien, die am Grunde alles Lebens liegen. Das göttliche

Schaffen hebt das menschliche nicht auf und das menschliche nicht
das göttliche; vielmehr ist das Verhältnis so, daß Gottes Schaffen
immer mehr ein Schaffen der Menschen werden will und umgekehrt
das Schaffen der Menschen in dem Maße wirkliches Schaffen wird, als

es aus göttlichem Leben und Antrieb quillt. Gott will Mitarbeiter, will
Zeugen haben, er will selbständige Söhne haben, die in Freiheit und
Ehrfurcht seinen Willen erkennen und tun; er will selbst Gestalt
gewinnen in einer Welt von in Freiheit ihm gleichgestalteten Geistern.

Die menshlihe Aufgabe
In diesem Licht bekommt unsere Aufgabe eine neue Klarheit. Sie

wird bescheidener und doch gerade dadurch größer. Wir sollen nichts
gewaltsam mähen, sondern sollen Gottes Gedanken zu verstehen
suchen und sie dann andern deuten, so gut wir können, gleichsam in
Piano, daß Gottes Stimme nicht durch menschlichen Lärm übertönt
werde. Wir sollen allerdings auch die Stimme laut erheben, nämlich
gegen jenen Aufruhr der Welt und die Riesenstimme des Lügengeistes.
Den Dämonen sollen wir widerstehen mit starkem Zeugnis für Chri-

321



stus, dem Moloch zwischen die Zähne treten, daß er uns zerreiße und
daran sterbe. Wir müssen alle Kräfte des Friedens sammeln, daß sie
nicht verloren gehen in dem Sturm des Hasses, der jefet durch die Welt
braust, in dem alle Wahrheiten des Evangeliums ein Traum und Hohn
zu werden, die Bergpredigt und das Kreuz, Christus, Gott zu verschwinden

scheinen. Sie müssen sich sammeln, sich stärken im Glauben an
die Sache Christi, müssen Buße tun, sich vertiefen und so eine Kraft
werden, die sich stärker erweist als die entfesselten Weltmächte mit
ihrem Toben. Unsere Lage ist heute in manchen Beziehungen
überraschend der der urchristlichen Gemeinden ähnlich geworden. Wie
diese einst, wohl wissend, daß Gott allein den Sieg schaffen könne,
doch nicht die Hände in den Schoß legten, sondern eine sehr
angespannte Arbeit taten, um dem Tun Gottes den Weg zu bahnen, so
haben wir heute gerade darum viel zu tun, weil Gott so mächtig am
Werke ist. All unser Tun hat nur insoweit Wert, als es auf Verständnis

Gottes beruht, Mitarbeit am Werke Gottes ist; vieles von dem,
was jefet für den Frieden getan wird, muß wohl zugrunde gehen, weil
es dieser Bedingung nicht entspricht; aber es ist dafür unsere Kraft,
daß wir rufen dürfen : «Gott will es !»

Sind wir so weit - Der Qehorsam des Qlaubens

Mich dünkt, die einzige Art, wie wir uns einstellen können, sei
die, daß wir der Wahrheit, die wir einmal erkannt haben, gehorchen
und es darauf ankommen lassen, was weiter daraus folgt. Wir wissen,
daß Lebenserkenntnis nicht aus systematischer Reflexion kommt, die
dem Tun vorausgeht, sondern aus dem Tun selbst. Wir tun die
Schritte, die wir jefet tun müssen, entschlossen, weitere zu tun, wenn
sie ebenfalls nötig werden sollten; wir pflücken die reife Frucht und
warten, bis andere ebenfalls reif werden. Reif scheint mir jefet aber
dies zu sein: Krieg und Christentum gehen nicht zusammen. Es darf
keinen Krieg mehr geben. Dafür gilt es nun einzustehen, dafür Zeugnis

abzulegen; dann wird uns weitere Klarheit werden. Wie wir uns
dann zum Antimilitarismus im engeren Sinne des Wortes, von dem
jefet die Rede ist, stellen werden, wird zu dieser Klarheit gehören. Die
Kraft zum Notwendigen wird auch kommen; jedenfalls wird der Weg
deutlich. Mir persönlich steht dabei allerdings schon lange fest, daß
der Moloch des Militarismus, der ja ein wirklicher gewaltiger Göfee ist,
nicht endgültig besiegt werden kann durch Vereine, Kongresse, Manifeste,

Parlamente, Einrichtungen, sondern nur durch Blut, das heißt
dadurch, daß Menschen kommen, Einzelne zuerst, dann eine größere
Zahl und zulefet Massen, die sich ihm zum Opfer hinwerfen - aber
nicht so, wie jefet die Millionen tun! -, Menschen, die ihm so wenig
dienen wollen, als die alten Märtyrer dem Bilde des Cäsars räucherten.
Es ist in der Welt bis jefet noch nie ein großer Sieg des Guten errun-

322



gen worden anders als durch das Kreuz. Diesem Lefeten und Höchsten
drängt der ganze Kampf für den Frieden entgegen. Das gehört zu
seiner Tiefe und Größe. Darum trete aus den Reihen, «wer blöde und
verzagt ist». Es naht die neue Heldenzeit des Reiches Christi, eine
schwere Zeit, eine herrliche Zeit. Wir fürchten dich! Wir grüßen dich!

Das Christentum - und das, was jefet gilt
Jefet erst ist die entscheidende Stunde gekommen. Wenn möglich

noch entscheidender (als für den Sozialismus; d. R.) ist sie für das
Christentum. Denn hier handelt es sich um das Allergrößte. Noch viel
größer als der des Sozialismus ist der Anspruch des Christentums
gewesen, daß es der Welt den Frieden bringe; desto größer darum
sein Fall, desto ernster für es also die jefeige Stunde. Wenn es jefet
nicht ein innig ernstes Selbstgericht und eine neue Haltung gibt, dann
ist es vorbei mit ihm. Wenn wir nach dem Ende der jefeigen wieder in
eine neue Kriegszeit hineinkommen, wenn die Geister, die jefet
triumphieren, die Herrschaft behalten und vielleicht noch von einem gewissen

Christentum ihre Weihe empfangen, dann ist das Reich Gottes für
die Welt verloren gegangen. Vielmehr: das Reich Gottes sucht sich
eine andere Stätte, das «christliche» Europa geht zugrunde. Das ist
der furchtbare Ernst der Stunde. Und nun kommen die Theologen
mit ihren «Problemen». Sie streiten wieder einmal; streiten darüber,
ob Krieg und Evangelium zusammengehen, ob es möglich sei, den
Krieg zu beseitigen, streiten, streiten Sollen wir gegen sie streiten?
Sollen wir uns in die Diskussion einlassen? Ich meine, das hieße den
Sinn der Stunde verkennen. Diese Probleme, über die wir so lange
diskutiert haben, sind nun zu Ende diskutiert; Qott selbst hat sie zu
Ende diskutiert im Sturm und Wetter. Wem jefet noch nicht klar ist,
was Gott will, dem ist nicht mehr zu helfen. Jefet gilt nicht mehr :

diskutieren, sondern : sich einsefeen. Oder ist uns denn das Reich Gottes
eine Reihe von Problemen und nicht eine Reihe von Wirklichkeiten?
Nein, jefet gelten nicht die Theologie und die Diskussion, sondern die
Nachfolge Christi und das Kreuz. Um es kurz zu sagen: der Kampf
um den Frieden ist eine Aufrollung aller lefeten und höchsten Fragen
und Aufgaben des Gottesreiches. Das ist seine Tiefe, von hier wird
ihm der Sieg. (1914)*

* Vergleiche den Anfang dieser Worte über den Friedenskampf, Heft 6, Juni
1956. D.R.

323


	Worte von Leonhard Ragaz : die unerlöste Welt, die Mächte, die götzendienerischen Menschen ; Der Kampf gegen den Krieg ; Der Durchbruch im persönlichen Leben ; Die falsche Konsequenz ; Der entscheidende Kampf - Gottes lebendiger Wille, nicht Religionsdogma ; Die richtige Orientierung ; Das eine und der einzige Weg ; Das Arbeiten der Seele ; Gott ist am Werke ; Gott ist es, der den Frieden schafft ; Gottes Tun und menschlicher Dienst ; Die menschliche Aufgabe ; Sind wir so weit? - Der Gehorsam des Glaubens ; Das Christentum - und das, was jetzt gilt

