Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)
Heft: 7
Vorwort: Worte von Leonhard Ragaz : die unerloste Welt, die Machte, die

goOtzendienerischen Menschen ; Der Kampf gegen den Krieg ; Der
Durchbruch im personlichen Leben ; Die falsche Konsequenz ; Der
entscheidende Kampf - Gottes lebendiger Wille, nicht Religionsdogma ;
Die richtige Orientierung ; Das eine und der einzige Weg ; Das Arbeiten
der Seele ; Gott ist am Werke ; Gott ist es, der d...

Autor: Ragaz, Leonhard

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Worte von Leonhard Ragaz

Die unerléste Welt, die Mdchte, die goBendienerischen Menschen

Ich bin mit Absicht bis zu diesem Punkte vorgedrungen, um das
Wort vom Frieden und den Weg zum Frieden vor aller Oberflichlich-
keit zu bewahren. Die Tiefe, in die wir steigen miissen, um die Wurzel
des Krieges (und des Friedens) zu finden, ist damit vielleicht erreicht, -
aber nicht durchwandert. Es ist eine ganze Welt, die zum Kriege fiihrt.
Wir kénnen sie nun die unerloste ‘Welt nennen. Es ist die Welt, wo
nicht Gott regiert, sondern die Dimonen. Der Krieg ist eine jener
«Michte» des Neuen Testamentes, worin der unerléste Weltgeist
gewisse Zusammenballungen und gewisse fast personliche Verkérpe-
rungen findet, dhnlich dem Alkoholismus und der geschlechtlichen Un-
zucht, nur mit dem Unterschiede, dafS er immerhin einer héheren
Sphire angehort als sie und darum auch die Edelsten begeistern kann.
Es dient dem Krieg, wer iberhaupt der «Welt» dient. Wer dem Mam-
mon verkauft ist, bewuf3t oder unbewuf3t, wer sich von dem Dimon
der Sinnlichkeit besiegen 14{3t, wer in seinem Tun vom Ehrgeiz bewegt
wird, der erzeugt so gut Krieg wie wer den Militarismus stiist und
preist. Denn er dient dem Geist, der Zwietracht schafft, er schligt sich
zu der Welt der Dimonen, die eine Welt der Friedlosigkeit ist, er hilft
jene Wetterwolken bilden, aus denen eines Tages der Kriegsblits
flammt. Der boseste dieser Geister aber bleibt der Egoismus; er ist der
Vater der iibrigen. So ist es kein Zufall, sondern in einer tiefen Ord-
nung begriindet, daf} die Zeit, aus welcher der Krieg der Kriege empor-
gestiegen ist, eine Zeit war, wo Mammonsdienst und Sinnendienst zu
ungeheurer Macht herangewachsen waren, aber am meisten doch die
Selbstsucht. Es war ein soziales Zeitalter, gewif3, aber das heifst blof,
daf} in diesem Punkte, wie in allen andern, eine Gegenbewegung da
war, hebt aber die Tatsache nicht auf, daf§ wir ein grenzenlos selbst-
befangenes Geschlecht waren. «Ein jeglicher sah auf seinen Weg.»
Auch solche, die den Sozialismus verkiindeten und deren drittes Wort
die Liebe war, suchten oft im Grunde sich selbst und zogen das Hochste
in den Dienst ihres Ich. Fine tiefwurzelnde Eitelkeit lebte in den Men-
schen dieses Geschlechts. Der Drang, original zu sein, gescheiter, tiefer,
frommer zu sein als andere, frafS wie eine Seuche an den Seelen.
Gemeinsames Arbeiten fiir eine grofle Sache war in héheren Sphiren
sehr schwer geworden. Die Welt war voll von dem stillen verzehren-
den Kampf dieser Egoismen. Jener Geist des Schlechtmachens, des
Herunterziehens, der Verleumdung, der jetst von Volk zu Volk tobt,
ging unter uns im stillen — und nicht immer blof§ im stillen — um und
tat sein verheerendes Werk. Dieser Egoismus wurde nicht selten zur
Frechheit, die sich von Gott und Mensch losrif3 und Géttliches und
Menschliches zum Raub machte. Aus all diesen Elementen, den im

317



Leben des Einzelnen und kleinerer Gemeinschaften wirkenden wie den
zu gewaltigen Zusammenballungen gewordenen, entstand mit Not-
wendigkeit das Gerichtswetter, das sich nun iber die Welt entladen
hat. Es ist der Sturz einer «Kultur»; es ist das Austoben eines Geistes,
der in unserm ganzen Leben michtig war; es ist die stets unter uns
vorhanden gewesene Glut des Krieges, die nun als ungeheure Flamme
zum Himmel schligt; es ist die Offenbarung des Kriegswesens der
Welt und seine Katastrophe.

Der Kampf gegen den Krieg
Der Durchbruch im personlichen Leben

Worin besteht denn der Kampf gegen den Krieg? Er bekommt
eine sehr grofle Front. Er wird, verneinend gesprochen, ein Kampf
gegen das ganze Reich der unerlésten Welt, bejahend gesprochen, ein
Kampf um Gott und das Gottesreich. Nur von der Wiedergeburt aus
dem Leben Gottes kann der Welt der Friede kommen. Von hier aus
stromt er in die Weite der Welt. Es muf} zu einer neuen Orientierung
unserer ganzen Kultur kommen. Die Politik, das soziale Leben, die Er-
ziehung miissen einen anderen Charakter annehmen, kurz, ein Neubau
errichtet werden. Aber was wir hier bekennen méchten, ist dies: die
wichtigsten Schlachten im Krieg gegen den Krieg werden vielleicht gar
nicht in diesen grofien 6ffentlichen Kimpfen um eine Neuordnung der
Welt geschlagen, sondern in der Stille des persénlichen Lebens. Wo
ein Mensch, wenn er hassen mochte von ganzem Herzen und alle
Ursache dazu hitte, sich tiber den Haf} erhebt, in heiflem Ringen, und
dazu kommt, zu segnen, die ihm fluchen, wo ein Mensch eine Ver-
suchung des Geizes oder der Sinnlichkeit zurtickschligt, wo ein Mensch |
sein Ich hingibt in Verkennung, ja Schmach «um Christi willen», wo
mit einem Wort in einem Menschen Gott grofl wird, da ist eine
Schlacht fiir den Frieden gewonnen, die vielleicht entscheidender ist
als die Beschliisse eines Friedensparlamentes, da ist ein Durchbruch
geschehen von Kraft der Versohnung, die weit und tief in die Welt
stromt.

Die falsche Konsequenz

Aber wie — wenn dies so ist, was hat dann der Kampf um den
Frieden noch fiir einen besonderen Sinn? Ist das, was wir nun aus-
gefiihrt haben, etwas Neues und nicht vielmehr eine altbekannte Wahr-
heit? Also kann, scheint es, die Aufgabe nur die sein, auf den bis-
herigen Wegen fortzufahren. Frieden schafft, wer fiir alles Gute und
Redhte eintritt, wer fiir Gott und die Menschen arbeitet; einer beson-
deren Friedensbewegung aber bedarf es nicht. Ja vielleicht darf es uns
auch nicht so sehr darauf ankommen, gerade eine bestimmte Form des
allgemeinen Krieges, eben den «blutigen» Krieg, zu bekimpfen. Das

318



ist ja nicht einmal seine schlimmste Form. Sie wird von selbst ver-
schwinden, wenn einmal ihre Bedingungen verschwunden sind. Es
fithrt vielleicht nur zur Oberflichlichkeit, wenn wir uns zu sehr gerade
gegen diese eine Form einsetsen, als ob es auf sie allein ankime, auf
Frieden um jeden Preis, auf die Frucht ohne den Baum.

Der entscheidende Xampf — Gottes lebendiger Wille,
nicht Religionsdogma

Diese Folgerung liegt nahe, und doch halte ich sie fiir — oberflich-
lich. Sie geht von der Meinung aus, als ob die Arbeit fiir das Reich
Gottes sich auf eine Weise vollziehen miisse, die wir dogmatisch nen-
nen kénnten, das heif3t so, daf§ das Ganze der Wahrheit immer in
einer systematischen Vollstindigkeit auf der Tagesordnung stiinde. In
Wirklichkeit scheint es sich auf eine erzieberische oder, wenn wir wol-
len, entwicklungsmdflige Weise gestalten zu miissen. Es werden von
Zeit zu Zeit bestimmte Programmpunkte des Gottesreiches auf die
Tagesordnung gesetst, bestimmte Wahrheiten, Aufgaben in den Vor-
dergrund geschoben und zu beherrschenden gemacht. Wie wir oben
erklart hagen: es ist etwas reif geworden und soll geerntet werden;
an einem bestimmten Punkt soll eine Entscheidung fallen und dadurch
das Ganze einen Ruck vorwirts kommen. Denn in diesem einen Punkt
faflt sich nun die ganze Wahrheit zusammen, diese Wahrheit, die ja
kein System, sondern ein Lebensstrom ist. Er wird die Wahrheit, wie
sie fiir eine bestimmte Zeit, ein ganzes Geschlecht ist. Es geht im
Kampf um ihn ums Ganze, und wer meinte, um des Ganzen willen
von ihm absehen zu miissen, der verlére das Ganze, der ginge statt
den Weg Gottes seinen Weg und bliebe unfruchtbar. So hat Gott uns
jetst vor das Friedensproblem gestellt. An ihm wird uns jetst klar, was
uns fehlt und was Gott will. Es hiefle, weiser sein wollen als Gott,
wenn wir jetst anderes treiben wollten; es wire ein gewisser Eigen-
sinn oder Hochmut, der uns verfithrte, unsere Gedanken wichtiger zu
nehmen als Gottes Andringen. Gerade wie Gott in der sozialen
Girung uns die Wahrheit des ganzen Gottesreiches nahe gebracht hat,
so tut er es nun durch den Kampf um den Frieden. Es bleibt entschei-
dend, daf} wir jetst diesen Kampf mit dem Aufgebot aller Kraft kimp-
fen, dafl wir den Frieden durchseten. |

Die richtige Orientierung
Wir fithren diesen Kampf mit der richtigen Orientierung. Wir ver-
kiindigen nicht blof3 ein verkiirztes, sondern das ganze Evangelium des
Friedens. ,
Das eine und der einzige Wey _
Nachdem alle Triger des Guten zuschanden geworden sind: Welt-
kultur, Kirche, Christentum, Sozialdemokratie, bleibt dieses eine auf

319



dem Plan, das mehr ist als alle: das Gottesreich — worin das ganze
Reich des Menschen enthalten ist.

Das Arbeiten der Seele

Wenn wir auf das Entsegsliche sahen, das in der Welt geschah, im
groflen und ganzen und im einzelnen, und dies in der «christlichen»
Welt, und wir unsere Mitschuld, unsere Verantwortlichkeit mit hef-
tiger Gewalt empfanden, dann war es uns, als diirften wir keinen
Augenblick zuwarten, sondern miifiten tun, was wir nur konnten, um
den furchtbaren Brand zu loschen, miifiten alle Friedensmichte auf-
bieten, miifSten fiir jede Stunde ruhigen Schlafes oder harmloser Freude
um Vergebung bitten. Besonders in der ersten Zeit, wo uns die Tat-
sache des Weltbrandes noch unglaublich und unertriglich schien, trat
diese Stimmung in voller Stirke auf, aber sie erneuert sich von Zeit zu
Zeit, namentlich dann, wenn die Not in bestimmten Einzelformen uns
besonders nahe tritt.

Gott ist am Werke

~ Daneben aber ist immer eine andere dagewesen, die doch im gro-
flen und ganzen vorwaltete: Gott ist am Werke; er schafft nun Frieden
auf seine Weise. Gott hat das Wort, es gilt nun ibn reden zu lassen.
Wir haben genug geredet, ohne Erfolg, nun lassen wir ibm das Wort.
Sorgen wir, dafl es recht stille werde, damit er gehort werden kénne.
Wie oft stéren wir ein Werk Gottes dadurch, daf! wir mit unseren
Worten dazwischenkommen! Dadurch werden die Menschen von Gott
wieder zum Menschlichen gelenkt und geraten aus der einfachen Wahr-
heit in den Wirrwarr der Pline und Meinungen, aus dem Ernst der
gottlichen Gerichte in das Spiel der menschlichen Gedanken hinein.
Die Menschen lassen sich das wohl gefallen. Denn es ist ihnen un-
heimlich, mit Gott allein zu sein, seiner Wahrheit, seiner gewaltigen
Rede unmittelbar ausgesetst zu sein, und sie sind jedem dankbar, der
zwischen sie und Gott tritt. Ich glaube in der Tat, daf3 dies das Bediirf-
nis, vor Gott zu flichen, viel mehr die Anziehungskraft mancher
religidser Veranstaltungen der ersten Kriegsmonate gewesen ist als
das umgekehrte Verlangen, zu ihm zu flichen; ich glaube, daf} die
Kirchen wieder einmal, in dem Eifer, Gott zu Hilfe zu kommen und
eine «religivse Erwedkung» zu férdern und zu benuten, ein Erwek-
kungswerk Gottes verhindert haben. Das zeigt sich an den Friichten,
das heiflt deren Ausbleiben. |

Gott ist es, der den Frieden schafft

Demgegeniiber gilt es festzuhalten: Gott ist es, der den Frieden
schafft. Das ist der feste Grund unserer Hoffnung fiir die Welt und

320



nicht menschliche Stimmungen und Bewegungen; er ist’s, «der den
Kriegen steuert in aller Welt, der Bogen zerbricht, Spiefle zerschligt
und Wagen mit Feuer verbrennt». Er predigt, und die Menschen.
miissen héren, wenn wir nicht dreinreden. Und wir werden uns viel-
leicht gerade darum drein schicken miissen, daf3 nicht rasch ein duflerer
Friede wird., Es muf} noch viel Kriegsstoff aus der Welt geschafft wer-
den, bis Friede werden kann, viel Hochmut, Haf3, Liige, Verblendung.
Diese Geister miissen sich wohl noch austoben, um an ihrem Austoben
zusammenzubrechen. Es muf3 noch viel von dem kleinlichen, gemeinen,
wiisten Wesen, das der Kriegssturm aufgewirbelt hat, mit Feuer ver-
brannt werden, bis die Gemiiter fiir eine erneuerte Welt. gereinigt
sind. Vielleicht miissen wir darum noch tiefer hinabgetaucht werden in
die Not — wir alle! —, miissen durch noch furchtbarere Gluten, bis
zuletst ein allgemeiner Schrei nach Frieden ertont und jene Leiden-
schagt des Friedenswillens erwacht, die sagt: «Genug; kein Krieg mehr;
Friede!» : '

Gottes Tun und menschlicher Dienst

Also Gott machen lassen! — Aber wie denn — sollen wir nichts mehr
tun und alles vorher Gesagte umsonst sein? Keineswegs; vielmehr ist
die Aufgabe, unser Tun so dem Tun Gottes einzuordnen und unter-

-zuordnen, daf3 es dieses nicht stort, sondern ihm dient. Das ist ja tiber-
haupt das rechte Verhiltnis zwischen géttlichem und menschlichem
Schaffen. Jener Widerspruch ist ja nicht nur in dieser Sache vorhan-
den, sondern zieht sich durch unser ganzes Tun und Lassen, es ist
eine jener Antinomien, die am Grunde alles Lebens liegen. Das gott-
~ liche Schaffen hebt das menschliche nicht auf und das menschliche nicht
das gottliche; vielmehr ist das Verhiltnis so, daff Gottes Schaffen
immer mehr ein Schaffen der Menschen werden will und umgekehrt
-das Schaffen der Menschen in dem Mafle wirkliches Schaffen wird, als
es aus gottlichem Leben und Antrieb quillt. Gott will Mitarbeiter, will
Zeugen haben, er will selbstindige Séhne haben, die in Freiheit und
Ehrfurcht seinen Willen erkennen und tun; er will selbst Gestalt
gewinnen in einer Welt von in Freiheit ihm gleichgestalteten Geistern.

Die menschliche Aufgabe |

In diesem Licht bekommt unsere Aufgabe eine neue Klarheit. Sie
wird bescheidener und doch gerade dadurch gréfler. Wir sollen nichts
gewaltsam machen, sondern sollen Gottes Gedanken zu verstehen
suchen und sie dann andern deuten, so gut wir kénnen, gleichsam in
Piano, dafl Gottes Stimme nicht durch menschlichen Lirm wbertont
werde. Wir sollen allerdings auch die Stimme laut erheben, nimlich
gegen jenen Aufruhr der Welt und die Riesenstimme des Liigengeistes.
Den Dimonen sollen wir widerstehen mit starkem Zeugnis fiir Chri-

321



stus, dem Moloch zwischen die Zihne treten, daf} er uns zerreifle und
daran sterbe. Wir miissen alle Krifte des Friedens sammeln, daf sie
nicht verloren gehen in dem Sturm des Hasses, der jetst durch die Welt
braust, in dem alle Wahrheiten des Evangeliums ein Traum und Hohn
zu werden, die Bergpredigt und das Kreuz, Christus, Gott zu verschwin-
den scheinen. Sie miissen sich sammeln, sich stirken im Glauben an
die Sache Christi, miissen Bufle tun, sich vertiefen und so eine Kraft
werden, die sich stirker erweist als die entfesselten Weltmichte mit
ihrem Toben. Unsere Lage ist heute in manchen Beziehungen tiber-
raschend der der urchristlichen Gemeinden #hnlich geworden. Wie
diese einst, wohl wissend, daf3 Gott allein den Sieg schaffen konne,
doch nicht die Hinde in den Schof! legten, sondern eine sehr an-
gespannte Arbeit taten, um dem Tun Gottes den Weg zu bahnen, so
haben wir heute gerade darum viel zu tun, weil Gott so michtig am
Werke ist. All unser Tun hat nur insoweit Wert, als es auf Verstind-
nis Gottes beruht, Mitarbeit am Werke Gottes ist; vieles von dem,
was jett fiir den Frieden getan wird, mufy wohl zugrunde gehen, weil
es dieser Bedingung nicht entspricht; aber es ist dafiir unsere Kraft,
daf} wir rufen diirfen: «Gott will es!»

Sind wir so weit? — Der Geborsam des Glaubens

Mich dinkt, die einzige Art, wie wir uns einstellen kénnen, sei
die, daf3 wir der Wahrheit, die wir einmal erkannt haben, gehorchen
und es darauf ankommen lassen, was weiter daraus folgt. Wir wissen,
dafl Lebenserkenntnis nicht aus systematischer Reflexion kommt, die
dem Tun vorausgeht, sondern aus dem Tun selbst. Wir tun die
Schritte, die wir jetst tun miissen, entschlossen, weitere zu tun, wenn
sie ebenfalls nétig werden sollten; wir pfliicken die reife Frucht und
warten, bis andere ebenfalls reif werden. Reif scheint mir jetst aber
dies zu sein: Krieg und Christentum gehen nicht zusammen. Es darf
keinen Krieg mehr geben. Dafiir gilt es nun einzustehen, dafiir Zeug-
nis abzulegen; dann wird uns weitere Klarheit werden. Wie wir uns
dann zum Antimilitarismus im engeren Sinne des Wortes, von dem
jetst die Rede ist, stellen werden, wird zu dieser Klarheit gehéren. Die
Kraft zum Notwendigen wird auch kommen; jedenfalls wird der Weg
deutlich. Mir personlich steht dabei allerdings schon lange fest, daf}
der Moloch des Militarismus, der ja ein wirklicher gewaltiger Gote ist,
nicht endgiiltig besiegt werden kann durch Vereine, Kongresse, Mani-
feste, Parlamente, Einrichtungen, sondern nur durch Blut, das heiflt
dadurch, dafy Menschen kommen, Einzelne zuerst, dann eine groflere
Zahl und zuletst Massen, die sich ihm zum Opfer hinwerfen — aber
nicht so, wie jett die Millionen tun! —, Menschen, die ihm so wenig
dienen wollen, als die alten Mirtyrer dem Bilde des Cisars riaucherten.
Es ist in der Welt bis jetst noch nie ein grofier Sieg des Guten errun-

i)



gen worden anders als durch das Kreuz. Diesem Letsten und Hochsten
dringt der ganze Kampf fiir den Frieden entgegen. Das gehort zu
seiner Tiefe und Gréfle. Darum trete aus den Reihen, «wer bléde und
verzagt ist». Es naht die neue Heldenzeit des Reiches Christi, eine
schwere Zeit, eine herrliche Zeit. Wir fiirrchten dich! Wir griiflen dich!

Das Christentum — und das, was jetst gilt

Jetst erst ist die entscheidende Stunde gekommen. Wenn méglich
noch entscheidender (als fiir den Sozialismus; d. R.) ist sie fiir das
Christentum. Denn hier handelt es sich um das Allergrofite. Noch viel
grofler als der des Sozialismus ist der Anspruch des Christentums
gewesen, dafl es der Welt den Frieden bringe; desto gréfier darum
sein Fall, desto ernster fiir es also die jesige Stunde. Wenn es jetst
nicht ein innig ernstes Selbstgericht und eine neue Haltung gibt, dann
ist es vorbei mit ihm. Wenn wir nach dem Ende der jetigen wieder in
eine neue Kriegszeit hineinkommen, wenn die Geister, die jetst trium-
phieren, die Herrschaft behalten und vielleicht noch von einem gewis-
sen Christentum ihre Weihe empfangen, dann ist das Reich Gottes fiir
die Welt verloren gegangen. Vielmehr: das Reich Gottes sucht sich
eine andere Stitte, das «christliche» Europa geht zugrunde. Das ist
der furchtbare Ernst der Stunde. Und nun kommen die Theologen
mit ihren «Problemen». Sie streiten wieder einmal; streiten dariiber,
ob Krieg und Evangelium zusammengehen, ob es moglich sei, den
Krieg zu beseitigen, streiten, streiten . .. Sollen wir gegen sie streiten?
Sollen wir uns in die Diskussion einlassen? Ich meine, das hiefSe den
Sinn der Stunde verkennen. Diese Probleme, iiber die wir so lange
diskutiert haben, sind nun zu Ende diskutiert; Gott selbst hat sie zu
- Ende diskutiert im Sturm und Wetter. Wem jetst noch nicht klar ist,
was Gott will, dem ist nicht mehr zu helfen. Jetst gilt nicht mehr: dis-
kutieren, sondern: sich einseten. Oder ist uns denn das Reich Gottes
eine Reihe von Problemen und nicht eine Reihe von Wirklichkeiten?
Nein, jet gelten nicht die Theologie und die Diskussion, sondern die
Nachfolge Christi und das Kreuz. Um es kurz zu sagen: der Kampf
um den Frieden ist eine Aufrollung aller letsten und héchsten Fragen
und Aufgaben des Gottesreiches. Das ist seine Tiefe, von hier wird
ihm der Sieg. (1914)*

* Vergleiche den Anfang dieser Worte tiber den Friedenskampf, Heft 6, Juni
1956. D. R.

323



	Worte von Leonhard Ragaz : die unerlöste Welt, die Mächte, die götzendienerischen Menschen ; Der Kampf gegen den Krieg ; Der Durchbruch im persönlichen Leben ; Die falsche Konsequenz ; Der entscheidende Kampf - Gottes lebendiger Wille, nicht Religionsdogma ; Die richtige Orientierung ; Das eine und der einzige Weg ; Das Arbeiten der Seele ; Gott ist am Werke ; Gott ist es, der den Frieden schafft ; Gottes Tun und menschlicher Dienst ; Die menschliche Aufgabe ; Sind wir so weit? - Der Gehorsam des Glaubens ; Das Christentum - und das, was jetzt gilt

