
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 5

Buchbesprechung: Buchbesprechungen : Waffen des Glaubens - Waffen des Friedens! :
Drei bedeutsame Bücher zum Friedenskampf

Autor: Böhler, Albert

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


führen zu helfen, dem Kalten Krieg ein Ende zu gebieten (weil die
Amerikaner ihn allein nicht fortseßen könnten) und so die Bedingungen
zu schaffen oder doch maßgebend zu fördern, unter denen sich das
innere Regime der Oststaaten mehr und mehr entspannen, also der
Kommunismus seines gewalttätigen Charakters entkleidet werden
kann. War es zuviel gesagt, wenn wir in der Einleitung zu dieser Rundschau

der Überzeugung Ausdruck gaben, daß mit der Wendung in der
Sowjetunion und den dadurch erschlossenen Möglichkeiten eine
entscheidungsvolle Weltstunde angebrochen sei?

11. Mai. Hugo Kramer

BUCHBESPRECHUNGEN

Waffen des Glaubens — Waffen des Friedens!

Drei bedeutsame Bücher zum Triedenskampf

1. QeorgeH.C.MacQregor-, «Triede auf Erden?» Chr.-Kaiser-Verlag, München 1955.

Diese Schrift trägt den Untertitel: «Biblische Grundlegung der Arbeit am
Frieden». Der Verfasser, Professor des Neuen Testaments an der Universität Glasgow,
arbeitet die Hauptfragen um den Friedenskampf heraus, die sich im Zusammenhang
mit der neutestamentlichen Verkündigung stellen. Ein entscheidendes Anliegen ist es
ihm, klarzustellen: «Was lehrt denn eigentlich Jesus selbst? Welche Bedeutung hat
die Lehre des gesamten Neuen Testaments für diese besondere Frage des Krieges?»
Er geht vor allem jenen Rechtfertigungen des Krieges nach, die sich auf bestimmte
neutestamentliche Stellen berufen oder Worte Jesu mißbrauchen. Auch die oft mit
so viel Tiefsinn vorgetragenen und zumeist doch nur den Unglauben und den
Ungehorsam verdeckenden theologischen Lehren über «das Gesefe, das Evangelium und
das Kreuz» werden an Hand der wirklichen Botschaft des Neuen Testaments
überprüft und gezeigt, wie das Evangelium und das Kreuz sowohl die Qabe des Triedens
(auch des Völkerfriedens) wie den Auftrag und den Kampf des Triedens in Jesus
Christus so in sich tragen, daß sie zum Fundament des Glaubens und der Nachfolge
gehören. Hier muß endlich die Entscheidung fallen für Christus, der «der Friede» ist
und mit der Wahrheit und der Freiheit den Frieden bringt und zum Frieden ruft -
nicht, wie es in Theologie und Kirche so lange der Fall war und noch ist, für die
Hohenpriester und für Barrabas. (Vgl- dazu L. Ragaz: «Christus und Barrabas» in
«Weltreich, Religion und Gottesherrschaft», Bd. 2.)

Das lefete Kapitel, «Der Ruf an die Kirche», befaßt sich mit der Lage, vor der
die Kirche im Angesicht des totalen Krieges steht. Darin ist die Auseinandersefeung
mit dem Haupt der amerikanischen dialektischen Theologie, Reinhold "Niebuhr,
besonders wichtig. Niebuhr meint, daß in der heutigen Lage «das kleinere von zwei
Übeln» gewählt werden müsse, also in concreto «Krieg an Stelle von Unterwerfung
unter eine Tyrannei». Ähnlich hat ja unter uns auch Paul Trautvetter argumentiert.
Es ist ein ganz verhängnisvolles, sachlich unhaltbares und unwahres Argument.
Verhängnisvoll, ja unwahr ist es deshalb, weil es ein heute übergroßes, ja vernichtendes
«Übel» wie den totalen Krieg zu einem «kleineren Übel» umfälscht. Verhängnisvoll

261



und unwahr ist es, weil man vorgibt, die Treiheit auf diesem Wege noch wirklich und
wirksam verteidigen zu können. Das Gegenteil ist der Fall. Der totale Krieg tilgt
nicht nur das Leben, sondern schon vorher die Freiheit in der Welt aus. Die
Vorbereitung zum totalen Krieg, die wir unter dem Namen «Kalter Krieg» erlebt haben,
hat zur Genüge gezeigt, wie die Freiheit nicht verteidigt, sondern ersticht und
aufgehoben oder verfälscht wird auch bei denen, die sich als das Lager der Freiheit
ausgeben, wenn die «eherne Notwendigkeit» ins Spiel tritt, wie man sich dann
auszudrücken pflegt. Nein, die Freiheit läßt sich nur gemeinsam mit der Wahrheit und
dem Frieden gewinnen und neu gründen. Sie läßt sich nur in Christus gewinnen, in
dem beides allein beschlossen ist: die wahre Freiheit und der wahre Friede. Wer die
Freiheit heute noch mit der Gewalt und dem Krieg zusammenbringt, sorgt noch
sicherer für ihren Untergang wie irgendeine Tyrannei, die noch nie und auf die
Dauer mit keinem Mittel die Freiheit auslöschen konnte, es sei denn um den Preis
ihres eigenen Unterganges. Nichts erträgt gerade heute die Hilfe der Gewalt schlechter

als die Freiheit. Sie wird innerlich zerstört. Endgültig gibt es nur noch einen
Hort, einen Begründer und einen Verteidiger der Freiheit: Jesus Christus. Er allein
und nicht die Wasserstoffbombe oder irgendeine dem totalen Krieg dienende Armee
irgendeines Landes vermag die wahre Verteidigung des Menschen und die wahre
Freiheit aufzurichten. Verhängnisvoll und unwahr ist dieses Argument - und das ist
das schlimmste -, weil sich diese Theologen doch irgendwie auf Jesus berufen möchten.

Hier will der «Jünger» mehr sein als der Meister. Im Grunde streicht er den
Meister mit seinem Gebot durch und sefet an dessen Stelle eine Menschensafeung.
Eine solche Menschensafeung ist auch eine «reformierte Staatsauffassung», die sich

so weit von der Botschaft des Neuen Testaments entfernt hat, daß sie den Menschen
der Zwiespältigkeit des Kompromisses mit der Welt der Sünde, des Todes und des

Kriegsmolochs ausliefert. Verhängnisvoll und unwahr ist dieses Argument, weil es
nicht ein «kleineres Übel», sondern eine abgründige Dämonie, einen eigentlichen
Satansdienst vertritt. Die Freiheit soll auf diesem Weg noch verteidigt werden
können? Nein, die Freiheit geht auf diesem Weg gewiß unter. Das Evangelium allein
(das das Schwert zurückweist!) ist der unsterbliche Same der Freiheit - nicht das

Kriegführen! MacGregor sagt mit Recht, daß Jesus Christus mit diesem Argument
nicht zusammenzubringen ist, daß er sich nicht in diese Wahl einspannen ließ, denn
auch er mußte, wie Theologen wohl wissen sollten, an diesem Punkte eine Wahl
treffen. Er hat den jüdischen Nationalismus des Zeloten mit seinem Gewaltweg
abgelehnt. Der Gekreuzigte und Auferstandene weist die Glaubenden einen andern
Weg - seinen Weg, den Weg des Friedens.

2. Jean Lasserre: «Der Krieg und das Evangelium.» Chr.-Kaiser-Verlag, München
1956.

Dieses Buch unseres Freundes ist ein eigentliches Kampfbuch. Hier werden die
Waffen des Glaubens, die Waffen des Friedens geschmiedet, die das biblische Zeugnis,

das Evangelium denen bietet, die auf seinen Ruf hören wollen. Jean Lasserre
arbeitet mit großer Gründlichkeit und überzeugender Kraft die Grundfragen heraus,
die das Thema: «Der Krieg und das Evangelium» aufwirft. Er hat damit, wie auch
Walter Dignath, über dessen Buch wir anschließend reden werden, ein eigentliches
Handbuch geschaffen, das eine wesentliche Grundlage für den Friedenskampf des
glaubenden Christen darstellt.

In drei Teilen («Das Liebesgebot», «Die Unterordnung des Christen unter den
Staat» und «Das 6. (5.) Gebot») behandelt er die ganze Fülle der Fragen, die dieses
entscheidende Problem unserer Zeit und des Glaubens aufwirft. Ganz besonders
durchschlagend ist seine Auseinandersefeung mit der Lehre von den zwei Reichen
und der «konstantinischen Häresie», wie Walter Dignath die Unterwerfung oder
Beiordnung des christlichen Glaubens zur Staatsmacht nennt. Das Reich Christi wurde
dabei entweder preisgegeben oder dem Reiche des Cäsar so untergeordnet, daß Cäsar
die Gebote gab und sie bis heute gibt. Das Evangelium ist aber die Botschaft von

262



der uneingeschränkten Zugehörigkeit zu dem Reiche Christi für den, der daran
glaubt, und von dessen Sieg über das Reich der Welt. Wie sich der Christ unter
dieser Voraussefeung zum «Staate» stellt, wird im zweiten Teil des Buches behandelt.
Was in diesen vier Kapiteln : «Der Christ und der Staat», «Die Grenze des christlichen

Gehorsams gegen den Staat», «Die politische Moral und die Ethik des
Evangeliums» und «Die Norm des Guten» herausgearbeitet wird, gehört zum Besten,
was zu dieser Frage von theologischer Seite gesagt wurde. Dazu rechne ich auch
die Auseinandersefeung mit den verschiedenartigsten theologischen Verteidigern des
Krieges. So zum Beispiel auch mit Karl Barth. Neuerdings wurde dieser auf einer
Tagung der «Gesellschaft für evangelische Theologie» in Elberfeld zu diesem Thema
befragt, vor allem zu dem Safe aus «Kirchliche Dogmatik IV, 2, Seite 622) : «Man
kann im Sinn des Neuen Testaments nicht prinzipiell, nur praktisch Pazifist sein. Es
sehe aber jeder zu, ob er es, in die Nachfolge gerufen, vermeiden kann und
unterlassen darf, praktisch Pazifist zu werden!» Karl Barth fügte (nach der Berichterstattung

von Erica Küppers - «Stimme der Gemeinde», Heft 6, 1956) hinzu: «Das
Neue Testament verkündet überhaupt nicht irgendeinen Ismus; sondern es stellt uns
vor die Realität des Reiches Gottes, das heißt der Herrschaft Gottes. Das aber ist
Jesus Christus selber, und Er läßt sich nicht auf die Formel eines Prinzips bringen.
Aber kann man, von Jesus durch die Bergpredigt in die Nachfolge gerufen, etwas
anderes als ein Kind des Friedens werden, überall für den Frieden eintreten? Und
bedeutet das nicht praktisch die Abkehr von aller militärischen Kriegführung? Nun
darf der Christ auch sagen, was die Pazifisten sagen: die Waffen nieder!» Das
scheint ein neuer Ton! Dazu kommt eine Äußerung von Karl Barth an derselben
Tagung zur deutschen Frage. «Karl Barth glaubt, daß es in dem geteilten Deutschland

von heute für den Christen doch wohl das Gebotene sei, praktisch Pazifist zu
werden. Er habe daher die Hoffnung, daß nicht nur einzelne, sondern vielleicht sogar
die EKiD (das ist die «Evangelische Kirche in Deutschland» [d. Sehr.] - worin sich
Karl Barth sicher täuscht!) sich zu dem Safe bekennen würde: Nein, ein Kriegsmann
kann heute und hier nicht im seligen Stande sein! Davon müßte dann auch die Sol-
datenseelsorge ausgehen. Das ist eine harte Sache, und man muß wohl überlegen, ob
man es habe hinauszuführen. — Wenn es nun aber trofe allen Protesten bei der
Bewaffnung bleibt, was dann? Dann ist die Aufgabe, denen, die die Waffen ergriffen
haben, in den Arm zu fallen und sie zu hindern, die Waffen zu gebrauchen. Das
bedeutet: Wir Christen müssen alles unterlassen, was die Spannung zwischen Ost
und West vergrößern könnte. Kampf dem Antikommunismus ist je$t die große
Aufgabe der Christenheit. Jeder, der den Gegensafe verschärft und ein Scheit in dies
Feuer wirft, macht sich der Kriegsanstiftung schuldig.» Wir freuen uns dieser Äußerung

und der Übereinstimmung, die in der Beurteilung des Antikommunismus
besteht.

Es bleibt aber eine Frage auch gegenüber dieser neuen Haltung von Karl Barth.
Was soll dieses «nicht prinzipiell, nur praktisch» heißen? Soll es wirklich «praktisch»
heißen, dann muß es für den Christen doch wohl aus dem Qlauben, aus dem Qehorsam

des Qlaubens kommen, und wir sind mit Karl Barth darin einig, daß es sich dann
nicht um einen «Ismus», sondern um die «Realität des Reiches Gottes» und um
«Jesus Christus selber» und um seinen Ruf zur Nachfolge handelt. Wir meinen aber,
daß diejenigen, (wie zum Beispiel auch die sogenannten historischen Friedenskirchen),

die sagen, daß Jesus selber, der lebendige Christus den Krieg und den Kriegsdienst

ausschließe und daß solches gerade und allein den Qlauben zur Grundlage
habe und in jder Nachfolge hervortrete, nicht einem menschlichen Prinzipienmachen
verfallen sind, sondern dem Ruf und der Botschaft ihres Herrn gerade in dieser
Trage nähergetreten sind. Die Akzeptierung und Rechtfertigung des Krieges und des
Militärdienstes durch die Kirchen ist eben doch ein Hauptelement des «Sündenfalls
des Christentums», von dem G. J. Heering in seinem Buch geredet hat. Wir meinen
auch, daß Karl Barth übersieht, daß es ein biblische begründetes «in prineipium»
gibt, das sich vom ersten Blatt der Bibel durch die ganze Botschaft hindurchzieht,
und sich in Jesus Christus vollendet, der spricht: «Ich aber sage euch.» Hat die Chri-

263



stenheit nicht gerade in dieser Frage das Wort ihres Herrn überhört? «Alles aber,
was nidit aus Glauben geht, ist Sünde.» Hat wirklich Jesus Christus je zum Krieg
und zum Kriegsdienst ermächtigt?

Jean Lasserre unterstreicht in dem Kapitel über das 5. (6.) Gebot den ganzen
Ernst des Kriegsproblems angesichts des Qebotes Qottes. Erreicht das Gebot Gottes
in Christus auch diese von der Sünde und vom Tode untrennbare Sache und zeigt
uns Jesus auch hierin den Weg, nachdem er durch sein Leiden, Sterben und
Auferstehen die Erlösung vollbracht hat, durch die wir in einem neuen Leben zu wandeln
berufen sind? Wir glauben, ja.

Wir hoffen, aus dem Buche von Jean Lasserre demnächst ein Kapitel oder einen
Abschnitt in den «Neuen Wegen» veröffentlichen zu können. Er kommt zu einem
eindeutigen Ergebnis: «Ob man will oder nicht: Sich der Armee eingliedern lassen,
heißt, dem Göfeendienst des Mars anhängen und also Jesus Christus verleugnen. Es
handelt sich hier tatsächlich um einen heidnischen Göfeenkult; denn die Armee fordert
ja die völlige Abdankung meines Willens und meines Urteils - und das ist eine
andere Abdankung als die vor Christus -, weil sie ja «alle moralischen Normen
verfälscht». Sie gründet sich auf das antichristliche Prinzip, wonach der Zweck die Mittel
heiligt, und sie fordert einen Pseudoglauben, ein optimistisches Vertrauen auf die
Gerechtigkeit der Menschen, als ob das Gute aus dem Bösen, das sie tut, hervorgehen
würde. Wenn der totalitäre Paganismus mit dem christlichen Glaubensgehorsam
unvereinbar ist, dann ist es der militärische Paganismus ebenfalls.

Dagegen glauben wir, daß ein Christ keinen Grund hat, sich zu weigern, an der
gewaltlosen, das heißt nirht-tötenden, nicht-militärischen Verteidigung seines Landes
teilzunehmen. Und im Schlußwort sagt er: «Wird man uns sagen, die antimilitaristische

These bringe die Kirche an das Kreuz? Ohne Zweifel tut sie das Aber das
eben würde ja der Ruhm der Kirche sein Heute aber ist sie mit ihrem verfälschten
Evangelium des Kreuzes und des Ruhmes beraubt

Viele rüsten sich in dieser Zeit mit großem Ernst, das Christentum zu verteidigen.
Wir glauben, es ist nötiger, es zu leben.»

3. Walter Dignath: «Kirche - Krieg - Kriegsdienst.» Herbert Reich, Evangelischer
Verlag, Hamburg-Volksdorf 1955.

Wir haben schon vorhin auch dieses Buch als Handbuch des Friedenskampfes,
der sich auf Christus gründet, bezeichnet. Man könnte noch besser sagen - es handelt
sich um ein Arbeitsbuch, worin uns der Verfasser in das Ringen um die Grundfrage
unserer Zeit, um die Existenzfrage unserer Welt hineinnimmt und vor allem auch die
geschichtlichen und geistigen Hintergründe des großen Versagens, der großen Sünde
der Christenheit aufhellt. Diese Stimme erhebt sich, und das ist etwas Bedeutsames
und Hoffnungsvolles, in Deutschland, wo der Friedenskampf immer eine schwere,
scheinbar aussichtslose Sache war. Der Verfasser gehört zu jenem im besten Sinne
aktiven Kreis der Bekenntniskirche, der aus der Auseinandersefeung mit dem Hitlerreich

sich kein Ruhmesblatt gemacht hat, sondern zur Tdeubesinnung in den entscheidenden

Fragen des christlichen Glaubens, der christlichen Existenz, sich gedrängt
wußte und nicht nur rasch und vergeßlich von «Umkehr» in Kundgebungen redete,
sondern den Weg der Umkehr, der immer zur frohen Botschaft vom Reiche Gottes
und seinem Christus gehört, zu gehen versucht. So ist es hier zu jener Neubesinnung
gekommen, die in Sdiweizer religiös-sozialen Kreisen schon vor und mit dem Ersten
Weltkrieg einsefete und in ihren Fragestellungen sich nun eben doch immer mehr als
ein erster Weckruf an die Christenheit erweist. Ein Weckruf will auch dieses Buch
sein. Walter Dignath gibt im Vorwort darüber Auskunft: «Die Offenbarung der
Atomkriegstechnik hat den Glauben vieler Zeitgenossen an den Krieg als ein hartes,
aber lefetlich doch positives politisches Mittel ins Wanken gebracht. Damit werden
wir auf eine unerwartete, unbeabsichtigte, neuartige und ja wohl auch beschämende
Weise an das klare Zeugnis des Evangeliums gegen Gewalttat und Krieg erinnert.

264



Es ist allerdings nicht zu erwarten, daß das Entsefeen vor dem genociden Krieg auch
zu einer wirklichen Absage an den Krieg und seine Voraussefeungen (zum Beispiel
Wehrdienst) führt. Die Angst vor dem Krieg gebiert neuen Krieg, die totale Angst
den totalen Krieg. Nur dort, wo das nicht aus, sondern zu uns kommende göttliche
«Fürchte dich nidit» gehört und geglaubt wird, kann der Weg vom Kriege hinweg
und zum Frieden hin gefunden und gegangen werden. Als die Erschrockenen, die die
Stimme des Guten Hirten ruft, sind wir auf diesen Weg gestellt, der Friede heißt.
Jesus Christus selber ist dieser Weg für uns. Es beirrt uns nicht, daß es auch für uns
ein neuer, bisher von uns nicht betretener Weg ist, der uns noch 1939 bis 1944
verborgen war. Unser Gewissen schlief im Bett ehrwürdiger abendländisch-christlicher
Traditionen, die bekanntlich um die Rechtfertigung des Krieges oder bestimmter
Kriegsformen nicht verlegen sind. Aber die Stunde ist da, aufzustehen vom Schlaf:
Römer 13, Iff.»

Walter Dignath erarbeitet nun vor allem die geschichtlichen Quellen und
Hintergründe, die zu diesem Fehlweg der abendländischen Christenheit rührten. So gliedert
sich das Buch zunächst in die vier Kapitel : «Kirche und Militärdienst in der Zeit vor
Konstantin», «Der ,geredite' Krieg als Verteidigungskrieg», «Der ,gerechte' Krieg
als heiliger Krieg» (Kreuzzüge usw.), «Der Krieg als geschichtliche Notwendigkeit'».

Dem schließen sich die zwei Kapitel der Auseinandersefeung und Neubesinnung

an: «Krieg als Schicksal?» und «Der Friede und wir Christen». Beim Lesen
dieses Buches wird einem neben anderm erneut klar, welch verhängnisvolle Rolle
die Theologie und die' Theologen in der Geschichte der Sache Christi und vor allem
in dieser Frage gespielt haben. Unter den Jüngern gab es einen Verräter, einen
Verleugner und unendlich viel Schwachheit, in der Kirche aber ist die Zahl der
theologischen Oberläufer zu Cäsar und zu den Wegbereitern der Kriegsideologie
Legion! Auf der ganzen «Kirchengeschichte» liegt der düstere Schatten dieses
Verrates. (Vgl. dazu auch: L. Ragaz: «Die Geschichte der Sache Christi».)

Was die Frage der Dienstverweigerung in der frühen Kirche betrifft, so hat
Walter Dignath recht, daß sie eine geschichtlich viel bedeutsamere Rolle gespielt hat,
als die theologischen Forscher in ihrer Voreingenommenheit wahrhaben wollen. Wir
haben das auch bei der von uns besprochenen Schrift von Bienert bemerkt. Ein gründliches

Quellenstudium macht das ganz offensichtlich. Dignath sagt dazu : «Allein die
nüchterne Betrachtung der geschichtlichen Vorgänge zeigt uns doch unausweichlich,
wie ernst jene Dienstverweigerungen zu nehmen sind, die ja überwiegend mit der
Hinrichtung des Dienstverweigerers endeten. Die Soldatenmartyrien stehen nicht am
Rande, sondern im Zentrum der Märtyrergeschichte. Aus ihren Akten ist zu ersehen,
daß jenen Christen die Diskrepanz zwischen Christenglauben und Soldatenberuf,
zwischen Gott und dem Kaiser, zur existentiellen Frage des Glaubensgehorsams
geworden ist, die sie durch die Militärdienstverweigerung beantworten. Dies hat für sie
die Bedeutung, daß sie damit die Umkehr zu Gott vollziehen, die völlige Auslieferung
und Hingabe an den Herrn aller Herren und König aller Könige. Das bisherige, an sich
tadellose, in der Schlacht bewährte, ehrenvoll ausgezeichnete Soldatenleben kann nun
als ein «errare in vana militia» (Irrweg im nichtigen Militärdienst) bezeichnet werden.

Alle jene Militärdienstverweigerungen stehen unter dem Zeichen: Niemand
kann zwei Herren dienen. Denn der militärische Dienst verlangte absoluten Gehorsam,

bedeutete absolute Bindung. Das, was den Dienstverweigerern unvollziehbar
war, war nicht nur der Kaiserkult als solcher, wenn sein geforderter Vollzug auch
meist den Anlaß gab. Vielmehr ist es die mit dem Soldatenberuf - symbolisiert
durch die Ablegung des unbedingten Fahneneides (sacramentum - gegebene
unbedingte Bindung an den Kaiser, an das Säkulum, was die unbedingte Bindung an
Gott ausschließt. Nicht vom Gebot «Du sollst nicht töten !», sondern vom Gebot «Du
sollst nicht andere Götter neben mir haben!» wächst die Entscheidung. Dann aber
genügt die Verweigerung des Kaiseropfers nicht, sondern auch das Töten fällt nun
mit darunter. Nicht das Töten macht einen gottlos, sondern der Gottlose tötet; er
muß es, weil er Gott nicht hat. Nicht vom Tun, sondern vom Sein her sind jene
Militärdienstverweigerungen zu verstehen. Ihr geistliches Motiv kehrt immer wieder:

265



Non possum militare, non possum malefacere, quia Christianus sum (Ich kann nicht
Militärdienst tun, ich kann nicht Böses tun, denn ich bin Christ).»

Was dann nach dieser Zeit, das heißt mit der «konstantinischen Häresie» ein-
sefet, ist wirklich eine fortlaufende Geschichte des Abfalls von Christus. Es ist
erschütternd, diese Tatsache so dokumentiert an dieser entscheidenden Frage vor sich

zu haben, und Walter Dignath zeigt, wie dieses unselige geschichtliche Erbe sich
bis in unsere Zeit auswirkt. Dieses Buch sollte in recht vielen Arbeitskreisen solcher,
«die mit Ernst Christen sein wollen», durchgearbeitet werden. Walter Dignath hat
jedes Kapitel am Schluß mit Thesen versehen, die in die Richtung weisen, die die
Gemeinde Christi einschlagen muß, wenn ihre Botschaft glaubwürdig werden soll.

Albert Böhler

Schalom Ben-Chorin: «Die Antwort des Jona, Zum Qestaltwandel Israels.» Herbert-
Reich-Verlag, Hamburg. Mit einem «Wort über Schalom Ben-Chorin und sein
Werk von Max Brod».

Die Kapitel lauten: 1. Gericht und Gnade. 2. Israel und die Diaspora. 3. Religion,
Staat und Gesellschaft. 4. Gesefe und Freiheit. 5. Bibel und Tradition. 6. Das Licht
der Völker. 7. Das Ziel der Geschichte.

Es ist uns immer wieder schmerzlich, daß wir Umstände halber gerade Bücher und
Schriften, deren Inhalt wesentliche Fragen stellen, und zwar Fragen, die uns am
brennendsten bewegen, vorläufig nur so flüchtig und völlig unzureichend besprechen
können. Ein kurzer Hinweis möge hier wenigstens auf das vorliegende Buch aufmerksam

machen. Der Autor des Buches wird in Kürze unter uns weilen, und wir werden
Gelegenheit zu persönlicher Aussprache haben. Wir hoffen und nehmen es uns vor,
dann später in den «Neuen Wegen» auf die grundlegenden Fragen, die das Buch
und darüber hinaus das Israelproblem aufwerfen, zurückzukommen und eingehender
darüber zu sprechen. Wir sind anläßlich unserer Jahresversammlung vom 4. März
1956 durch das bewegende Referat von Frau Qertrud Kurz, die alle wesentlichen
Probleme aus eigener Anschauung und intensiver Beschäftigung damit uns darstellte,
wiederum aufgerüttelt worden. Nun führt uns das vorliegende Buch in klarer Weise
ins Problem des heutigen Juden und seiner Stellung in und zu Israel, zur engern und
weitern Umwelt, zum Christentum und zur heutigen Lage seines Staates und Landes
ein. Die Antwort des Jona: «Ich bin ein Hebräer und fürchte den Herrn, den Gott
des Himmels, welcher gemacht hat das Meer und das Trockene» wird zum Ausgangsund

Mittelpunkt seiner Ausführungen gemacht, und es werden in eindrücklicher
Weise die verschiedenen Aspekte des früheren und des heutigen Judentums an Hand
von Zitaten und eigener Gedankenarbeit fragend und hinweisend bedacht und vor
den Leser hingestellt. Es ist wichtig, daß das Buch viele Leser bekommt und vor
allem solche, die sich nun, wie wir es tun wollen, damit gründlich auseinandersetzen.
Es ist darin der jüdische Mensch angesprochen, aber ebensosehr der christliche
Mensch. Vor allem dieser muß aufhorchen, weil er hier spürt, daß er gerufen wird
und daß ein Weg zur Vereinigung der beiden Ströme gesehen und gegangen werden
will. Er muß aber auch aufhorchen, weil unseres Erachtens der Anruf an den Christen
insofern kein klarer ist, als Ben Chorin ein reines, vollkommenes Judentum einem
verfälschten und unechten Christentum gegenüberstellt. So kommt er dann zu
«schiefen» Urteilen über das, was Christus war und was wir als wahres Christsein
sehen und vertreten. Was er zum Beispiel über die Beschränkung der Erlösung seitens
Jesu Christi sagt und wie er ihr das Sehnen der Juden nach voller Erlösung
gegenüberstellt - darüber müßte man eingehend mit ihm ins Gespräch kommen. Gewiß,
wenn Christen meinen, als «erlöste Seele inmitten einer unerlösten Welt» verweilen
zu können, ohne die echt jüdische Sehnsucht nach «der völligen Erlösung von Leib und
Seele, Schöpfung und Kultur» - dann müssen sie «anstößig» werden dem Juden, der
das Ganze und Absolute will. Aber der wirkliche Christ will ebensosehr die ganze
Erlösung, die ja aber von Jesus vorgegeben ist, in seiner Person sich erfüllt hat, die
sich weiterhin entfaltet, die wird und kommt und da ist, soweit der Mensch sich ihr

266


	Buchbesprechungen : Waffen des Glaubens - Waffen des Friedens! : Drei bedeutsame Bücher zum Friedenskampf

