
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 5

Artikel: "Verlust der Mitte" als Kampf zweier Anthropologien

Autor: Daniel, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auch begnügten sich Hitlers Großkapitalisten durchaus nicht damit,
nur «national» zu sein. Die größten unter ihnen arbeiteten mit
Genehmigung in internationalen Kartellen mit englischen, amerikanischen und
andern Industriegiganten zusammen.

Erziehung ist das Glied, das eine Generation an die andere kettet.
Wenn Hitler seiner Ideologie Festigkeit und Dauer sichern wollte, so
mußte er sein Erziehungssystem ihr anpassen. In «Mein Kampf».
macht er es unmißverständlich klar, daß für den neuen Menschentyp,
den er zu schaffen gedachte, es mehr auf die Bildung von kerngesunden
Körpern als auf das Einpumpen von Wissen ankommt.. Erst
Körperbildung, dann Gemütsbildung (für die Mädchen), und erst an leßter
Stelle intellektuelle Ausbildung, wodurch sich eine vulgäre, antiintellektuelle

Haltung ausbildete, die sich in Redensarten kundtat wie: «Ich
denke mit den Schenkeln», oder «wenn ich das Wort ,Kulturr höre,
dann greife ich zum Revolver».

(Fortsetzung folgt)

«Verlust der Mitte»
als Kampf zweier Anthropologien

1. Die Störung im seelischen Gleichgewicht des abendländischen
Menschen, die der Münchner Kunsthistoriker Hans Sedlmayr vor allem
an der heutigen Kunst ablesen zu können glaubt, die aber
unbestrittenermaßen in gleicher oder ähnlicher Weise auch auf den andern
Gebieten der Kultur zutage tritt, kann - im Anschluß an ein Pascal-Wort :

«Die Mitte verlassen, heißt die Menschlichkeit verlassen» - sehr wohl
als «Verlust der Mitte» bezeichnet werden. Gestört ist nach Sedlmayr

—das-Afehältnis-des-Menschen -zu-G&tt, zu sich-selbst, zum-iMitmen-
schen, zur Natur und zur geistigen Welt. Schon Hölderlin hat von
einem «Sehnen dem Abgrund zu» gesprochen. Inzwischen ist der Drang
zum Chaotischen hin, die Deshumanisierung, weiter angestiegen und
nimmt bisweilen erschreckende Formen an. Dennoch greift Sedlmayr
fehl, wenn er in dieser Gleichgewichtsstörung nur Verfall sehen will,
und noch mehr irrt er darin, die Aufklärung, Kant und den deutschen
Idealismus, andeutungsweise sogar die Reformation, für sie verantwortlich

zu machen. Wie alle reaktionären Kreise auf evangelischer wie
katholischer Seite seßt auch Sedlmayr die «Autonomie» auf die
Armesünderbank.

2. Dieser Auffassung tritt der Heidelberger Soziologe Alfred Weber
entgegen. Die Symptome der «Störung» zwar bestreitet er nicht, wohl
aber, daß ihnen nur eine negative Bedeutung innewohne; er will im

229



Gegenteil eine «Konzentration zu einer neuen menschlichen Mitte» hin
wahrnehmen. Vor allem zeigt er, daß nicht Aufklärung und deutscher
Idealismus den Verfall der Werte im 19. Jahrhundert verursacht haben,
dieser Verfall vielmehr auf die politische und kulturelle Restauration
der Metternich- und Louis-Philippe-Epoche zurückgehe. Sedlmayr hat
denn auch - sich selber in gewissem Sinne desavouierend - in einer
allerdings nur beiläufigen Bemerkung seines Buches die Verfallserscheinungen

unserer Epoche mit dem Widerstreit zweier Anthropologien,
zweier Auffassungen vom Wesen des Menschen, in Zusammenhang
gebracht. Leider hat er diese beiden Anthropologien nicht näher
beschrieben. Seine Gegenüberstellung eines «christlichen» und eines
«autonomen» Menschen trifft den Gegensaß ebensowenig wie etwa die
Gegenüberstellung eines «dritten» und «vierten» Menschen, wie sie
Alfred Weber in seinem gleichnamigen Buch versucht hat. Beide
Gegenüberstellungen sind unmögliche Simplifikationen, wobei diejenige
Alfred Webers um so erstaunlicher ist, als sein Buch alle Tatsachen und
Erkenntnisse fast lückenlos darbietet, die zur Erfassung des wahren
Sachverhaltes nötig sind.

3. Alfred Weber weiß zum Beispiel sehr gut, daß der kommunistische

Glaube nicht den «aufgelösten» Menschen, sondern «im Grunde
dessen Gegenteil» verlangt; und er weiß anderseits, daß «der das Leben
in Sensationen auflösende Regen des praktischen Nihilismus zurzeit
nirgends in der Welt so dicht und intensiv fällt wie in den Vereinigten
Staaten». Wenn er troßdem immer wieder Rußland als die Heimat des

«vierten» Menschen bezeichnet, so passiert ihm hiebei nicht nur ein
restbürgerlicher Gedankenkurzschluß, sondern - was schlimmer ist -
die lapidare und folgenschwere Verkennung einer von Augustinus
ausgesprochenen Elementarwahrheit, die vielleicht nicht in jeder Epoche
in gleicher Weise, ganz bestimmt jedoch heute in erschreckendem Ausmaß

gilt: «Die beiden Städte Babylon und Jerusalem sind bisweilen so
miteinander vermischt, daß die Bürger Babylons die Dinge Jerusalems
besorgen, die Scheinbürger Jerusalems aber die Dinge Babylons.» Nach
diesem Augustinus-Wort ist es schlechterdings unmöglich, mit dem
Schlachtruf «Hie Jerusalem, hie Babylon!» vor die Völker zu treten.
Babylon und Atheismus können heute Gott näherstehen als
scheinfrommer Kirchenglaube, der Gott in Worten preist, aber in Taten
verhöhnt. Vielleicht ist Gott gar nicht tot, sondern seine bürgerliche
Ausgabe ist nur vergriffen.

4. Aber welches sind denn nun die zwei Anthropologien, zwischen
denen der große Kampf sich abspielt? Die eine Grundauffassung vom
Menschen ist die der Subordination, der Hierarchie, der Herrschaft, die
andere die der Gleichordnung, des Synallagma, des wechselseitigen
Dienens. Christus stellt die zwei Anthropologien einander gegenüber
in dem bekannten Evangelienwort: «Ihr wißt, daß die weltlichen Für-

230



sten herrschen und untereinander Gewalt brauchen. So soll es bei Euch
nicht sein; sondern wer unter Euch will herrschen, der sei aller Diener.»
Der Trick der christlichen Kirche, die ja selber eine Herrschaftsorganisation

ist, besteht nun darin, diese - zugegeben gefährliche - urchristliche

Gleichheitsanthropologie in priesterlichen Gewahrsam genommen
zu haben und mit Paulus zu erklären : Das Geseß der Welt bis ans Ende
der Tage sei die Herrschaft; nur im Bannkreis der Kirchenmeile - und
selbstverständlich unter Aussparung des Raumes der Hierarchie - gelte
die andere Anthropologie von der Gleichheit der Menschen.

5. Gegen diese Priesterirrlehre - nicht gegen Christus - richtet sich
der Aufstand der modernen Welt. Schon am Ende des Mittelalters
haben erlauchte Einzelgeister, wie der Abt Joahim von Tloris, Dante
u. a., und haben große Volks- und Keßerbewegungen sich gegen Rom,
den Inbegriff der Herrschaftskirche, erhoben; nur durch eine
jahrzehntelange Kette der unmenschlichsten Grausamkeiten konnte sich
die in ihren Grundfesten bebende Kirche Luft schaffen. Bei Luther
erscheint die urchristliche Anthropologie der menschlischen Gleichheit
nicht nur in seiner Lehre vom «Allgemeinen Priestertum», sondern noch
weit eindringlicher in seiner - leider völlig unbekannt gebliebenen -
kommunionistischen, um nicht zu sagen: kommunistischen
Abendmahlslehre. Diese Lehre besagt: Im Abendmahl vereinigen sich
glaubende Seele und Christus wie die Braut mit ihrem Bräutigam. Indem
Christus, der Bräutigam, der Seele Braut im Abendmahl alles schenkt,
vermag die Seele zu sprechen: Ich bin durch Christus so überreich, daß
ich von meinem Reichtum - nicht nur des Herzens, sondern auch alles
dessen, was ich an äußeren Gütern besiße - meinem Nächsten abgeben
kann. Die urchristliche Gleichheitsanthropologie ist auch in dieser sehr
radikalen Lutherschen Ausprägung der Christenheit vorenthalten worden.

6. Der nächste säkulare Durchbruch zur Gleichheit erfolgte in
Rousseau, den Kant aufnahm und vertiefte. Kant hat besonders in
seinen ethischen^chriften^idit^r^e^^
sondern sie aus anthropologischem Rang in metaphysischen Rang
erhoben - durch den Nachweis nämlich, daß die Ethik und damit die
geistige Welt und die menschliche Gesellschaft in ihrem sittlichen Bestand
auf die Würde des Menschen, und das heißt auf die Einheit und Gleichheit

alles dessen, was Menschenantliß trägt, gegründet sei : «Die
praktische Notwendigkeit, sittlich zu handeln, beruht nicht auf Gefühlen,
Antrieben und Neigungen, sondern einzig und allein auf dem Verhältnis

vernünftiger Wesen zueinander, in welchem der Wille eines
vernünftigen Wesens jederzeit (ergänze : nicht nur als geseßempfangend,
sondern) zugleich als geseßgebend betrachtet werden muß.» Genau
dasselbe sagte Jesus zu den Pharisäern, als sie ihn - Joh. 8, 25 - fragten:

«Du aber, wer bist denn Du?» Jesus antwortete ihnen: «Eben das
bin ich, was ich auch Euch sage, das Ihr seid.» Zum Überfluß hat

231



Kierkegaard diese Evangelienstelle noch erläutert und bestätigt.
Geradezu überdeutlich heißt es in «Entweder-Oder» : «Was ist das Absolute?

Das ist mein eigenes Selbst in seiner ewigen Giltigkeit. Wer das
Leben ethisch betrachtet, liebt das Allgemeine, und wer ethisch lebt,
drückt das Allgemeine aus. Der allgemeine Mensch ist kein Phantom.
Jeder Mensch ist der allgemeine Mensch. Auf ästhetische Weise ein
einzelner hervorragender Mensch sein, ist noch nicht das Besondere,
denn insofern ist der Mensch noch immer Naturprodukt; aber das
Besondere so sein, daß man darin zugleich das Allgemeine ist, das ist
wahre Lebenskunst... Ein einzelner sein kraft seiner Differenz, ist
Weichlichkeit, aber ein einzelner existierender Mensch in demselben
Sinne sein wollen, wie jeder andere es sein kann - das ist der ethische
Sieg über das Leben und über alles Blendwerk.»

7. Der Soziologe Karl Mannheim gibt in seinem Buche «Diagnose
der Zeit» folgende Erklärung für die Gleichgewichtsstörung beim
modernen Menschen: «Religiosität ist weder ein moralisches oder
ethisches Erleben noch ein Mittel, Verhalten und Handeln zu regulieren,
sondern eine Methode, das Leben vom Brennpunkt paradigmatischen
(vorgelebten) Erlebens aus zu deuten Paradigmatisches Erleben
scheint mir das Verständnis dessen zu eröffnen, was ich mit ,Sinn-
entleerung des modernen Lebens' bezeichne. Diese Sinnentleerung
besteht hauptsächlich im Zerrinnen archaischer Vorstellungen, in der
Auflösung von Urbildern, die Jahrtausende hindurch die Lebenserfahrung

der Menschheit bestimmt haben. Um einige dieser Urbilder zu
nennen, erwähne ich : den Helden, den Weisen, die Jungfrau, den
Heiligen, den Büßer - oder auf dem Gebiet christlicher Vorstellungen : die
Taufe, das Abendmahl, das Altarsakrament, den Guten Hirten, das

Kreuz, die Erlösung. Ihr Verschwinden, ohne daß etwas anderes an
ihre Stelle träte, ist es, was die Zerrüttung des modernen Lebens
herbeiführt.» Durch diese Säße Mannheims dürfte deutlich geworden sein,
wie recht Alfred Weber hat, wenn er die Restauration der Jahre 1815
bis 1850 für den Wertezerfall des 19. Jahrhunderts verantwortlich
macht. Anstatt neuen Werten die Bahn freizugeben, wandte sie alle
Kraft darauf, alte ramponierte Werte neu aufzubügeln. Der leßte Hort
der Reaktion war hiebei aber nicht Metternich oder Friedrich
Wilhelm IV., sondern - wie heute - die Kirche, die in und durch Christus
die anthropologische Wahrheit besißt, sie aber verschließt: «Ihr Heuchler,

die ihr das Himmelreich zuschließet vor den Menschen - ihr kommt
nicht hinein, und die hineinwollen, laßt ihr nicht hinein !»

8. Als einer unter vielen, aber als der geschichtlich Wirksamste
aller, die der urchristlichen Gleichheitsanthropologie im 19. Jahrhundert

Bahn gebrochen haben, ist Karl Marx anzusehen. Zwar hat er
seine Lehre von den menschlichen Bedürfnissen, die er ankündigte und
auf die er seinen Sozialismus gründen wollte, nie zur Darstellung
gebracht. Aber die wenigen unbehauenen Quader, die der Titan in einer

232



seiner Frühschriften aus der Tiefe ans Licht quälte, sind für solche, die
hören wollen, Hinweis genug: «Der Kommunismus ist nicht als solcher
das Ziel der menschlichen Entwicklung.» Der «noch gedankenlose und
rohe Kommunismus» negiere die Persönlichkeit des Menschen und sei
als pure Negation des Privateigentums über dessen «Niveau des
Habens und Genießens noch nicht hinausgelangt», er habe insbesondere
die «menschliche Natur des Bedürfnisses nicht verstanden» und sei
deshalb auch «der wirklichen Aneignung des menschlichen Wesens» und
damit der Aufhebung der Entfremdung nicht fähig. Marx zeigt die
Verkümmerung der menschlichen Sinne durch das bürgerliche Genußleben
und ruft aus : «Auf diese absolute Armut mußte das menschliche Wesen
reduziert werden, damit es seinen inneren Reichtum aus sich gebäre.»
Könnte man dieses Marx-Wort nicht als Motto auf das Titelblatt von
Sedlmayrs «Verlust der Mitte» oder von Alfred Webers, in einzelnen
Abschnitten leider pamphletistisch wirkenden Buche «Der Dritte oder
der Vierte Mensch» seßen? Wir haben allen Grund, endlich der
Tatsache Anerkennung zu verschaffen : So wie der deutsche Idealismus in
Kant und Schiller einen urchristlichen Keim erneuerte - Gerhard Fricke
hat dies vor 25 Jahren in seinem Schiller-Buch nachgewiesen -, so hat
Marx - daß es halb unbewußt, nebenbei, obendrein geschah, schmälert
sein Verdienst nicht - sich aus einem urchristlichen Impuls heraus jener
materialistischen Philisterwelt entgegengeworfen, die - wenn sie «Gott»
sagte, «Kattun» meinte. In dieser Sicht ist der Kreuzzug gegen den
Marxismus nicht nur «die größte Torheit des 20. Jahrhunderts» (Thomas

Mann), sondern auch das größte Verbrechen, weil er die größte
Irreführung ist: niht Marx, auh niht Hegel und niht Kant, sondern
die bürgerlihen Napalmhristen sind die Sargnägel des urhristlihen
Qeistes und rufen den Atheismus auf den Plan.

Davon, daß der Kommunismus den urchristlichen Gleichheits- und
Menschheitskeim verwirkliche, hat Marx selbst ein deutliches Bewußtsein

gehabt. 1843 schreibt er in der «Judenfrage»: «Nicht der soge-
nannte christliche Staat, der das Christentum als Staatsreligion bekennt
und sich daher ausschließend zu andern Religionen verhält, ist der
vollendete christliche Staat, sondern der atheistische, der demokratische
Staat ist es, der Staat, der die Religion unter die übrigen Elemente der
bürgerlichen Gesellschaft verweist. Dem Staate, der noch Theologe ist,
der noch das Glaubensbekenntnis des Christentums auf offizielle
Weise ablegt, der sich noch nicht als Staat zu proklamieren wagt, ihm
ist es noch nicht gelungen, in weltlicher, menschlicher Form, in seiner
Wirklichkeit als Staat die menshlihe Qrundlage auszudrücken, deren
übershwängliher Ausdruh das Christentum ist. Der sogenannte
christliche Staat ist nur einfach der NichtStaat, weil nicht das Christentum

als Religion, sondern nur der menschliche Hintergrund der christlichen

Religion in wirklich menschlichen Schöpfungen sich ausführen
kann Der demokratische Staat, der wirkliche Staat, bedarf nicht

233



der Religion zu seiner politischen Vervollständigung, er kann vielmehr
von der Religion abstrahieren, weil in ihm die menshlihe Qrundlage
der Religion auf weltliche Weise ausgeführt ist.»

9. Die Verderbtheit, das heißt die ganze Scheinchristlichkeit der
bürgerlichen Gesellschaft, tritt durch nichts krasser in Erscheinung
als dadurch, daß die Millionen Gatten und Brüder, Söhne und Väter,
die als stumme Zeugen menschlicher Leidensgemeinschaft in zwei
Weltkriegen gefallen sind, von dieser Gesellschaft in die unterste Hei
hinabgemauert und mit öffentlichem Vergessen zugedeckt werden. Wie
anders könnte sich denn sonst auch ein Volk, dem die Vorsehung zweimal

in einer Generation das frevelhaft gezogene Schwert aus der Hand
genommen hat, sich in irrsinniger Verblendung ein drittes Mal daran
begeben, ein Heer aufzustellen und neue Menschenopfer für die
Schlachtbank vorzubereiten? Hier stoßen wir auf den zweiten
Kardinalpunkt, an dem die beiden Anthropologien sich voneinander scheiden.

Die heutige Gesellschaft ist eine Mördergesellschaft, die ihre Opfer
gedanken- und gedenklos dem Orkus überantwortet. Deshalb sagt
George Qrosz (mit Recht) : «Der Mensch ist ein Vieh.» Der Nihilismus
der Kunst, der Sedlmayr so sehr entseßte, ist nur der Ausdruck der
ungeheuersten, durch nichts mehr zu bestechenden, durch nichts mehr
zu erschütternden Wahrhaftigkeit. Der Künstler ist der Hofnarr, das
heißt der einzige, der sich weder von Eulenspiegel noch von den
Höflingen düpieren läßt: Er sagt «Kahle Wand!», weil «Kahle Wand» ist.
Diese Unerbittlichkeit gerade ist der Grund einer wenn auch noch so
vagen Hoffnung. Nach der Sage hatte Athen in alten Zeiten alljährlich
12 Jünglinge und 12 Jungfrauen dem kretischen Minotaurus zum Fräße
zu liefern. Das war schlimm, aber damals gab es einen Theseus, der die
Schmach empfand und sie von seiner Stadt nahm. Heute fordern die
Ungeheuer des Abgrundes hunderttausendmal schwerere Opfer. Es ist
aber kein Theseus mehr da. Und weil ein Theseus fehlt, darum müssen
Schmach und Schande getragen, die Opfer schweigend abserviert werden.

Und hier kommt die Entartung und ganze Erbärmlichkeit der
Herrschaftsanthropologie von heute zum Vorschein. In ihrer
glorreichen Epoche, als Herrschaft noch Herrschaft war, oblag es dem Fürsten

als Ehrenpflicht, ja als ein Ehrenrecht, Sicherheit und Wohlfahrt
der seinem Schuß Befohlenen zu gewährleisten. Keine Mühsal, die die
Heroen nicht willig auf sich nahmen, um die Landschaft vor den
Ungeheuern des Abgrundes zu schüßen. Zum Dank dafür wurden die
Theseus und Herakles als Sternbilder an die Himmelswölbung und als
Halbgötter in den Olymp erhoben.

10. Ganz nach diesem Erlebnisschema der alten Herrschaftsanthropologie

hat die christliche Kirche nun auch das Erscheinen des Christus
behandelt. Einem Theseus und Herakles gleich vollbrachte er die
welterlösende Tat und wurde zur Gottheit erhöht. Mit dieser Konstruktion
hat die Kirche die Gleichheitsanthropologie des Jesus umgebogen und

234



unschädlich gemacht. Sie hat sie in ihr Gegenteil verfälscht, indem sie
ihr das Grundprinzip der Herrschaftsanthropologie unterschob. Sie
selbst, die Gleichheitsanthropologie, verlangte ja nicht einen
Stellvertretend-Einzelnen, der für alle andern handelte, sie verlangte die selbsteigene

Tat jedes einzelnen, die Metanoia, und sie verlangte den
Zusammenschluß der «Zwei oder Drei» zur Gemeinde, die Christus bei
seinem Weggang von der Erde feierlich stiftete. Diese Communio der
Gemeinde war bei Christus dasselbe, was sie bei Äschylos oder Piaton
schon war: eine den Heros, den Fürsten und natürlich erst recht den
Priester ablösende Potenz. Die urchristlichen Gemeinden haben diesen
Tatbestand deutlich genug ausgewiesen: Nur durch ihre Communio
und die von ihr ausstrahlende praktische Agape hat das Christentum
in den ersten Jahrzehnten unserer Zeitrechnung die Alte Welt erobert.
Das Christentum in seiner späteren römischen Form dagegen ist eine
grausige Vermischung von Herrschafts- und Gleichheitsanthropologie
- dergestalt, daß, je mehr der Priesterstand seine Stellung befestigte,
die Herrschaftsanthropologie die Vorhand gewann, bis schließlich die

f>riesterliche Funktion geradezu darin bestand, die Laien von den Er-
ordernissen der Gleichheitsanthropologie, der Metanoia und der

Agape, zu entbinden. An die Stelle des Wandels und der Wandlung
war ein Glaube getreten, das heißt eine Bereitschaft zum Dulden, oft
genug auch zum Sich-scheren-Lassen, auf jeden Fall: ein Gehorsam.
Es ist kein Zufall, daß Luther auch an diesem zweiten Punkt die Herr-
schaftsanthropologie der Kirche angriff und daß Ablaßunfug den
Anstoß für seinen Kampf um die Gleichheitsanthropologie des Jesus
abgab. Dogmatisch ist Luther freilich nicht durchgestoßen, und erst in
unserer Zeit hat Berdjajew mit seiner grundstürzenden Lehre vom
«Schaffen» die urchristliche Position wieder erreicht.

11. Wenn die Renaissance auch den kirhlihen Herrschaftsbann
brach, so seßte sie in gewissem Sinne den staatlihen Herrschaftsanspruch

an dessen Stelle, und so sind die vier Jahrhunderte der Neu¬
einen erbitterten Fortgang des Kampfes der beiden Anthr

pologien gegeneinander gekennzeichnet. Da dieser Kampf bei aller
Heftigkeit unter falscher Flagge, also mit verworrenen Fronten geführt
wurde, kam es nicht zu klaren Entscheidungen, sondern zu wechselseitiger

Lähmung - dergestalt, daß die Vertreter des Gleichheitsprinzips
zwar bisher herrschaftlich gebundene Kräfte zu entfesseln, nicht mehr
aber sie neu zu disziplinieren vermochten. In seinem mehrfach zitierten
Buche vom «Dritten oder Vierten Menschen» schreibt Alfred Weber-.
«Das Besondere seit der Übergangsperiode ab 1500-1600 ist, daß die
vitalen Mächte sich nun in evolutive Machtfaktoren wandeln, die nah
eigenen Qesefyen weiterschreiten. So der Kapitalismus in der sozial-
strukturellen Sphäre, so die auf der empirischen Wissenschaft
beruhende moderne Technik, die beide miteinander die moderne
Massengesellschaft heraufgeführt haben. Wir haben nicht verschwiegen, daß

235



diese Entwicklung die gesamte Menschheit an den Rand eines
Abgrundes gebracht hat von einer Art, wie sie ihn bisher in ihrer
Geschichte nicht kannte.» Auch der Französischen Revolution gelang es

nicht, die Herrschaftsanthropologie völlig aus dem Felde zu schlagen;
zwar der Feudalismus ging, aber das Bürgertum kam: in gewandelter
Form, nämlich in wirtschaftlich-technischem Gewände, erhob sich im
19. Jahrhundert die Herrschaft aufs neue, und erst im Verfolg der beiden

Weltkriege und dadurch, daß jeßt auch andere Erdteile mit ins
Spiel gezogen wurden, erlangte die Gleichheitsanthropologie einen
Vorsprung. Dabei haben die modernen Massenbeeinflussungsmittel ein
derartiges Meinungsdickicht geschaffen, daß es nahezu unmöglich
geworden ist, saubere Geisteskämpfe überhaupt noch zu führen. Man
beachte nur zum Beispiel, welcher Mißbrauch mit dem Begriff «Freiheit»
getrieben wird. Natürlich gibt es auch auf dem Boden der
Herrschaftsanthropologie eine gewisse Freiheit, denn die Freiheit ist eine Tochter
der Ordnung; allgemeine Freiheit kann es aber nur aut dem Boden der
Gleichheitsanthropologie geben; da hatten die Französische Revolution,
Rousseau und Kant und lange vor ihnen schon das Evangelium recht.
Diese Erkenntnis wird nun aber empirisch, das heißt für unsere Augen
dadurch getrübt, daß die Gleichheit auf dem Boden der Geschichte
gegen ihre Widersacher dieselben Mittel einseßt wie die Herrschaft,
nämlich : außer der Idee auch die Gewalt. In diesem Punkte ist die neue
Zeit einen deutlichen Schritt über die urchristliche Anthropologie
hinausgegangen, indem sie erkannte: Ohne heilige Qewalt ist die Welt
niht zu retten* Die «Offenbarung des Johannes» hat diese Erkenntnis
dem Evangelium hinzugefügt. Auch die chinesische Staatsphilosophie
ist mit dem Begreifen dessen, was «heilige Gewalt» heißen kann,
angefüllt. Die «Göttliche Komödie» gipfelt in der Verleihung von Krone
und Mitra an den Menschen; der kaiserliche Adler ist für Dante ein
heiliges Zeichen. Es gibt eine Gewalt, die aus dem Welthintergrund
hervorbricht, das Brausen des Geistes, das bald im Propheten, bald in
der Gemeinde seinen Niederschlag findet.

12. Der Geschichtsabschnitt von der Französischen Revolution bis
heute ist durch ein Amalgam von Herrschaft und Freiheit gekennzeichnet,

das Carlyle als widerwärtig empfunden hat: «Anstatt der Könige
- Wahlurnen und Wahlrecht? Es scheint ausgemacht, daß Herrschaft
und Unterordnung aus der Welt verschwinden. Doch ich würde an der
Welt verzweifeln, wenn dem so wäre. Ohne Oberherren bleibt nur
Anarchie übrig, das Widerwärtigste, was es gibt.» In der Tat: das
Amalgam ist Anarhie, und Carlyle hatte recht, auf die Reinheit der

* Hier liegt zweifellos ein echtes Problem, aber auch ein Mißverständnis vor.
Heilige Gewalt als «Brausen des Geistes», als «Vollmacht» (Exousia im N. T.) ja.
Aber der Vollzug geschichtlicher Vorgänge führt immer auch ins Unheilige und in
die «Herrschaftsanthropologie» zurüde. Die weltgeschichtlichen Revolutionen zeigen
doch immer dieses Doppelgesicht.

236



Prinzipien zu dringen. Leidvoll erlittene, vom geistigen Menschen ins
Bewußtsein gehobene Anarchie ist aber bereits eine Planke zu neuem
Ufer: Der Mensch in der Entscheidung am Vorabend eines neuen
Aeons ist notwendig «eine Wurzel aus dürrem Erdreich» Qes. 53) ; er
hat «weder Gestalt noch Schöne», ist «der Allerverachtetste, voller
Schmerzen und Krankheit». Darum sind die Goya und die Daumier
und selbst die George Grosz gerechtfertigt. Zille-Figuren und Käthe-
Kollwiß-Gestalten führen nicht, wie Sedlmayr meint, ins Nichts,
sondern hinter ihnen und durch sie hindurch taucht das «Haupt voll Blut
und Wunden» auf, die bange Frage

Wie bist du so erbleichet, wer hat dem Angesicht,
Dem sonst kein Licht mehr gleichet, solch Dunkel zugerichtet?

Und die Antwort hat zu lauten : Die Herrshaftsanthropologie hat es

getan. Sie ist es, die Pascal sprechen läßt: Jesus hänge am Kreuz bis
ans Ende der Welt. Weiher Welt? Der Herrschaftswelt, der bürgerlichen

Welt Die Gleichheit wird den Menschensohn vom Kreuze
herunternehmen, und sie wird Jesus Christus dem sogenannten Christentum

entreißen. Dann könnte am Ende die Kirche - wie es übrigens ein
frommer Mann wie Richard Rothe schon vor hundert Jahren kommen
sah - ins Ausgeding gehen, eine Kirche, die ohnehin nach dem Wort
eines erleuchteten Barthianers nichts anderes zu ihrer geschichtlichen
Aufgabe hatte als : die Christen vor Christus zu - schüßen.

Alfred Daniel

Der heilige Geist ist der Geist der Wahrheit; er predigt also im
Herzen, vorzüglich insofern er an das, was Jesus gesprochen, erinnert,
dasselbige im Herzen erneuert und immer mehr verklärt. Somit trägt
alse-ein gläubigemJünger^Ghristi, oder sollte tragen, denTxhrmeister
in sich selbst, so daß es ihm nicht so durchaus Bedürfnis ist, immer und
immer wieder einen Prediger zu hören, der ihm alles vorsage und haarklein

auseinanderseße. Es soll nicht mehr so sein, daß einer nicht weiter
unterrichtet wird, darum, weil etwa derselbe leibhaftige Lehrer nicht
da ist. Der Unterricht dauert fort und nur um so kräftiger, weil er nicht
mehr bloß an die äußeren Ohren schallt, sondern von innen heraus
geht, da denn Geist und Sinn aufgerichtet und alles einem viel klarer
wird, als wenn man, durch die äußeren Worte erst veranlaßt, sich erst
lange besinnen muß: «Was wollen die gehörten Worte sagen?» Denn
bei diesem Lehrmeister sind's innere Anschauungen, da schaut man,
was sonst gehört und gedacht wird, und begreift bis ins Innere hinein,
auch wenn je und je die Worte fehlen. So sollte der heilige Geist
Lehrmeister sein Blumhardt (Vater)

237


	"Verlust der Mitte" als Kampf zweier Anthropologien

