
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 4

Rubrik: Gespräch und Besinnung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESPRÄCH UND BESINNUNG

Vorbemerkung der Redaktion -. Zum Thema «Der Welthunger und
die Christen» sind uns noch folgende beiden Äußerungen zugegangen,
die jede auf ihre Art die Bedeutung des Problems aufzeigen und zum
Nachdenken anregen. Wir möchten damit die Aussprache darüber
vorläufig abschließen.

Der Welthunger und die Christen

Eine wertvolle Beisteuer zu dem Thema ist folgender Ausspruch
von Prof. Dr. Henry C. Sherman-Mitchell in seinem Werk «The
Nutritional Improvement of Life» (Neuyork 1950): «Solange Hunderte
von Millionen Menschen, welche der Obhut der UNÖ anvertraut
sind, hungern müssen, soll die Eier- und Fleischerzeugung auf solches
Futter beschränkt werden, das nicht als Menschennahrung dienen
kann; denn die Verfütterung von Korn und Kartoffeln zur Tiermast
ist Verschwendung von Nahrungsproduktionsmöglichkeiten in
ungeheurem Ausmaße; und noch mehr muß es heute jedem Menschen mit
sozialem und internationalem Gerechtigkeitssinne zuinnerst bewußt
werden, daß unser überhöhter Fleisch- und Eierkonsum ein Rest ist
aus der Zeit kolonialer Ausbeutungsgewohnheiten, wovon wir uns
trennen müssen wie von andern Kolonialmethoden, statt diesen hohen
Konsum immer wieder als notwendig beweisen zu wollen. Wenn wir
die aufreizende Ungerechtigkeit nicht sehen, die hier für die armen
Schichten und Völker vorliegt, so werden diese selbst sie um so mehr
empfinden.» Ernst Waag

Der Artikel von Herrn Dr. Waag («Neue Wege» 1/1956, S. 31)
veranlaßt mich zur Stellungnahme vom naturwissenschaftlichen Standpunkt

aus. Die Erschließung neuer Ackerbauflachen ist nämlich ein nur
sehr schwer lösbares Problem. Diejenige Fläche, welche das Futter für
eine Großvieheinheit liefert, dürfte in der Mehrzahl der Fälle nicht
mit derjenigen identisch sein, auf der man Nahrung für acht Menschen

erzeugen kann, denn den weitaus größten Teil des Milchviehfutters
liefert ohne Zweifel das Grünland und nicht der Acker.

Als Grünland werden in der Ebene nur Flächen mit genügend
hohem Grundwasserstand genußt, während man für Ackerbau trockenere

Standorte bevorzugt. In höheren Gebirgslagen kommt ohnehin
kein anderer landwirtschaftlicher Erwerbszweig als Viehzucht in Frage,
dürfte doch wohl kaum jemand auf den Gedanken kommen, zum
Beispiel Almmatten unter den Pflug zu nehmen!

Wenn man aber Grünlandflächen der Ebene zwecks Ackerbau
trockenlegen würde, so könnte diese Maßnahme leicht verheerende

185



Folgen nach sich ziehen. Der ohnehin schon gefährdete und durch die
Rücksichtslosigkeit des Menschen sehr labil gewordene Grundwasserhaushalt

der Erde würde durch einen solchen Eingriff erneut eine
schwere Schädigung erleiden. Hinzu kommt, daß - was Erosion der
Ackerkrume und besonders des Humus durch Niederschläge und Wind
anbelangt - Ackerbau sowieso schon die schädlichste Form
landwirtschaftlicher Nußung des Bodens darstellt; ganz besonders gilt dies bei
vorwiegender oder ausschließlicher Kunstdüngung. Beträgt doch auf
einem Acker, dessen Vegetationsdecke durch menschlichen Einfluß
Jahr für Jahr zerstört wird, die Erosion durchschnittlich das Zwanzigfache

dessen, was ein entsprechendes Areal Dauergrünland mit fester
Grasnarbe und dichtgewachsenem Wurzelfilz im gleichen Zeitraum an
Humus verliert, ganz zu schweigen von einem unberührten Naturwald,
welcher praktisch überhaupt keine Erosion erleidet.

Wollten die Nomaden in den Steppen Ackerbau anfangen, so
wäre innerhalb weniger Jahre durch Naturkatastrophen nach den
Musterbeispielen Nordafrikas und der Mittelmeerländer in früheren
Jahrhunderten sowie der nordamerikanischen Prärie in der neueren
Zeit der Humus beseitigt und die Erde nicht um fruchtbares Ackerland,

dafür aber durch das Verdienst des Menschen wieder einmal um
einige Wüsten «bereichert», deren Bevölkerung dem Hungertode
entgegensehen dürfte.

Viehzucht bedeutet also in Grünlandgebieten, die sich für Ackerbau

nicht eignen, die einzige Möglichkeit, der dort ansässigen Bevölkerung

auf dem Umwege durch den Tierkörper (Milch, Käse, Fleisch)
ausreichend Nahrung und Kleidung (Wolle, Leder) zu bieten.

Mit obigen Ausführungen soll nicht bestritten werden, daß in manchen

Ländern der Konsum an Fleisch (besonders Schweinefleisch) ein
Ausmaß erreicht hat, das man nur als groben Unfug bezeichnen kann
und das sich auf die Volksgesundheit sehr nachteilig auswirkt. Auch ist
Herrn Dr. Waag darin zuzustimmen, daß Ackerbauflächen über das

zur Erhaltung des Milchviehbestandes unbedingt notwendige Maß
hinaus im Interesse der Menschheit nicht zur Erzeugung von
Viehfutter verwendet werden sollten. Martin Trentepohl

Ist das Shweizerishe Rote Kreuz reformbedürftig
In den vergangenen hundert Jahren ist an Weltruf kein Name so

allgemein geworden wie jener von Henri Dunant.
Die von ihm ausgegangene Humanitätsbestrebung im Fall eines

Krieges ist nicht bloß Theorie geblieben, sondern hat sich praktisch in
einer unerschöpflichen Tätigkeit auch auf andern Gebieten ausgewirkt.
Zahlen von Millionen reichen kaum aus, um alle Menschenleiden und
-übel aufzuzählen, wo dieser helfende Geist lindernd eingegriffen hat.
So viel Edelmut und frommer Wille erbringt das Zeugnis, daß troß

186



dem unersättlichen Zerstörungswillen durch das Militär doch noch
viele Kräfte der Menschlichkeit vorhanden sind.

Diese elementaren Feststellungen sind natürlich nichts Neues; wir
alle hören sie bei jeder Gelegenheit als Propaganda für das Hilfswerk.
Dieses ist dermaßen allgemein bekannt, daß sich niemand Gedanken
darüber macht, ob es eigentlich genau der Gesinnung des Ideenschöp-
fers entspricht. Es machen sich immerhin unabwendbar mehr Gedanken

und Mißtrauen bemerkbar, welche die Loyalität im Sinne Dunants
in Frage stellen. Und Taten spielen sich vor unsern Augen ab im großen

Ausmaß von Sanitätsmanövern, die viel Anlaß zu Bedenken geben.
Schon vor Jahrzehnten erschien von einem Nordländer ein

interessanter Roman über Henri Dunant. Man konnte dort vernehmen,
wie sehr der Genfer Humanist in seiner Vaterstadt und in ganz Europa
vergebens kämpfte, um seiner anfänglichen Idee von Solferino einen
weit umfassenderen Spielraum zu geben, nämlich um Mittel und
Wege zu finden, den Krieg als solchen überhaupt abzushaffen. In
der Tat galt von da an sein ganzes Streben dieser einzig heilbringenden
Idee. Daran aber scheiterte seine ganze, jahrelange Tätigkeit, so daß
er bis ins Greisenalter hinein heimatlos und unbekannt umherirrte, bis
er im Armenhaus in Herisau landete. Sein geistiges Vermächtnis, man
möchte ihm keine Grabrede halten und ihn wie ein Tier verscharren,
ist bekannt.

Inzwischen hatten seine Widersacher in Genf die primitive Idee
der Sanitätshilfe im Kriegsfall soweit gefördert, daß sie eine Gesellschaft

des «Internationalen Roten Kreuzes» unter dem falschen Patronat

von Henri Dunant gründeten und so seinen Namen in alle Welt
trugen, als wäre er der Gründer dieses primitiven Begriffes. Wie sehr
dieses unzulängliche Werk speziell bei der höhern Elite eingeschlagen
hat, geht daraus hervor, daß sich fast jeder Herrscher oder Feldherr
des Westens nach den beiden Weltkriegen zu einer Huldigung in Genf
einfand. Das ist es ja : der Militär- und Kriegsgeist hat es fertiggebracht,
aus einem humanitären Gedanken sofort ein Zweigwerk erster Güte
für die Festigung des Kriegswesens zu erwirken, indem es einerseits
den scheinbaren Sinn der Humanität und anderseits eine große
Stärkung der Armee schuf, da man aus Verwundeten gleich wieder tapfere
Kämpfer für die Front macht.

Somit ist aus dem vielgepriesenen «christlichen» Werk schließlich
ein sehr fragwürdiges geworden, das viel mehr zum Verderben als zum
Heil führt, da der Krieg unter «christlicher» Flagge somit legalisiert ist.
Ja man nimmt keinen Anstoß daran, daß ausgerechnet der Generalsekretär

des Roten Kreuzes vor einiger Zeit am Radio einen Aufruf
erließ, um den Verfassungsartikel über den obligatorischen Militärdienst

dahin zu erweitern, die Jünglinge vom fünfzehnten und die
Alten bis zum fünfundsechzigsten Altersjahr zu verpflichten.

Das Rote Kreuz sollte also, nach Dunants Willen, unbedingt den

187



Sinn und Zweck verfolgen, das Militär abzuschaffen, um jeden
weiteren Krieg zu verhindern und alle Kriegstätigkeit zu ächten, statt sie
durch materielle und geistige Beihilfe immer anzuerkennen und zu
rechtfertigen und gar durch internationale Vereinbarungen wie jene für
den künftigen Atomkrieg immer wieder zu legalisieren, was dem Kriegsgeist

und dem Renditenhunger immer neuen Auftrieb verleiht.
Diesem ungeheuerlichen Irrtum, der sich hinter Lügenpropaganda

versteckt, sollte man unbedingt auf den Leib rücken und ihm eine echte
Friedenspropaganda entgegenstellen. Oskar Tüeg

Bach und Mozart
Wir möchten in aller Unvollkommenheit und einmal ganz ohne Hilfe

der Literatur, des unmittelbaren musikalischen Erlebnisses und des
«Erlernten» den Blick auf Bah und Mozart, diese beiden gewaltigen Meister
und Menschen, richten und sie als das sehen, was sie wohl im Zentrum
ihres Wesens und Wirkens sind: die Sänger Gottes und Künder seiner
Ehre, die Vermittler von Gottes Allgegenwart, die Zeugen des menschlichen

Kampfes in dieser Welt, die Bewahrer, Mehrer und Wegbereiter
einer wahrhaftigen Religion, einer wahrhaftigen Kirche und einer
wahrhaftigen, den größten Gottesverkündern ebenbürtigen Glaubenskraft
und Verkündungsmächtigkeit. Ihr Ausdruck war die Musik, diese
Kunst der geistigen Schwingung, der Inbegriff des Hörens und also
auch des Gehorsams. Wir sollten uns einmal die Mühe nehmen, der
Rolle, die die Musik in der Bibel spielt, nachzugehen und darüber
nachzudenken. Dann sollten wir damit das musikgeschichtliche Geschehen
bis zum heutigen Tag vergleichen. Viele Erkenntnisse gingen uns auf.
Und wir würden immer wieder als zentrales Moment sehen : die Musik
greift ins Gebiet der Religion, die Religion in die Sphäre der Musik.
Das heißt : Gott spricht besonders eindrücklich auch durch die Musik,
und durch Musik lobt und ehrt der Mensch Gott. Durch Musik
verbindet sich der Mensch mit dem Mitmenschen, auch wenn er weltliche
Lieder singt. Durch Musik können Menschen gemeinsam mit Gott in
Beziehung treten.

Vor ein paar Tagen stieß ich auf ein Buch von Hans Besch,
«J. S. Bach, Frömmigkeit und Glaube» (Bärenreiter-Verlag, Basel). Es

scheint, soweit ich es bis jeßt erkennen konnte, etwas Grundlegendes
und völlig Einzigartiges zu sein. Es führt uns in eine neue Erkenntis
von Bachs Schaffen und Grundhaltung des Lebens. Und das ist dringend

nötig. Wir müssen uns ja doch heute ernstlich fragen, ob wir
überhaupt das Werk Bachs und das Werk Mozarts (hier vor allem, was seine
Kirchenkompositionen betrifft) als das hören, erleben und verarbeiten,

188


	Gespräch und Besinnung

