
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 2

Nachwort: Worte von Leonhard Ragaz : Religion und Christentum ; Das
menschliche Machen ; Jesus - das Ende der Religion ; Die Aufhebung
der Religion ; Die Gewissheit Gottes in Jesus ; Was ist der Wille des
Vaters? ; Gott dienen ; Wo Gott ist ; Der Quell der Tat ; Das "religiöse"
Erwachen ; Um das religiös-soziale Problem

Autor: Ragaz, Leonhard

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


stürzen, davor auch die weltlichen und geistlichen Totalismen des
Westens und des Ostens, die seinem Reich entgegenstehen. Das scheint
mir der tiefste Durchbruch der Sache Christi, der in ihrem Kampfe
heute auf uns wartet. Dazu aber braucht es Qlauben — nicht einen
Glauben, der seine eigene Seligkeit sucht und nach der Sache Christi in
der Welt nichts fragt, sondern einen Glauben, der Qehorsam ist, der
sich ganz für diese Sache hergibt. Ich schließe mit einem Wort aus einer
Predigt Blumhardts (Band 3 der Predigten und Andachten : «Ihr
Menschen seid Gottes», S. 286), das uns zeigt, was dieser Glaube, dieser
Gehorsam bedeutet: «Achtet euch nicht für Christen, jedenfalls seid
nicht stolz als Christen, wenn ihr noch gar keine Untertanen seid von
dem einen : Tag und Nacht nur Jesus Jesus der Herr im Himmel und
auf Erden und unter der Erde! Nicht in der geistigen Weise, da man nur
innerlich ein wenig selig sein will — nein, auf Erden der Herr, bei den
Menschen der König der Könige! Jesus der Herr in unserer Politik,
Jesus der Herr in unserer Gesellschaft, Jesus der Herr in unsern
Familien, in unsern Sitten und Gebräuchen! Jesus der Herr und kein
Gesetz und keine Menschenverfassung und nichts, was noch so heilig
scheint, nichts als Jesus der Herr, der jeden einzelnen Menschen zu
Gott ruft, daß er das Kind des Vaters sei. Wenn das durch und durch
ist in unserm Fleisch und Blut, dann sind wir rechte Kämpfer, dann
bedarf es keiner Anstrengung, wir sind es von selbst und haben die
Verheißung Gottes für uns. Wir wissen so gewiß als wir leben, daß
Jesus kommen wird und die Welt in die Hand nehmen, und daß dann
alles durch seinen Geist, durch Gottes Geist geführt wird, daß Gott
zu Ehren komme auf Erden wie im Himmel.» Albert Böhler

Worte von Leonhard Ragaz

Religion und Christentum

Es ist eine unbestreitbare Tatsache, daß nichts die Menschen so
stark von Gott abhält als die Religion, und nichts sie so stark von Jesus
zurückhält als das Christentum.

Wir fliehen vom Christentum zu Jesus und von der Religion — zu
Gott, seinem Gott

Das menshlihe Mähen
Es kommt im Reiche Gottes nicht darauf an, daß viel gemäht werde,

daß Reklameerfolge erzielt werden, sondern daß wirklich Gottes Wahrheit

herrsche, daß wirklich göttliches Leben werde. Denn man kann
vieles machen, Erstaunliches tun, und doch kann es eben nur mensch-

75



liches Künsteln sein, ohne daß Gottes Reich einen Schritt vorwärts
gekommen ist. Es kann ein willkürlihes Tun sein, das gar nicht Gottes
Willen entspricht. Weg damit, es ist bloß Täuschung, es ist auf Sand
gebaut

Jesus — das Ende der Religion
Jesus ist unsere Erholung, wenn uns die frommen Leute Religion

und Christentum entleidet haben. Zu ihm flüchten wir uns auch vor
seinen eigenen Anhängern. Hier stoßen wir auf eine völlig andersartige
Welt. Hier ist nichts mehr von dem, was uns sonst in unserm religiösen
Wesen quält, hier ist nur, was uns erfreut, befreit, worin unsere Seele
aufatmet, aufjauchzt. Hier ist keine Beengung mehr, keine quälende
Schablone. Es ist hier überhaupt gar kein religiöses Wesen mehr. Wir
stoßen nun auf das seltsame Wunder, daß hier, wo das wahrhaft Göttliche

erscheint, die Religion aufhört.

Die Aufhebung der Religion
Es ist bei Jesus gar keine besondere Zubereitung zur Frömmigkeit

mehr. Sein Leben mit dem Vater besißt eine solche Selbstverständlichkeit,
daß es gar nicht mehr besonders hervortritt. Darum ist es so natürlich

wie das tägliche Brot, wie der Sonnenschein und der Schlag des
Herzens. Es ist frisches, quellendes Leben, wie das Leben der Natur. Es

gibt keine besondere religiöse Torrn mehr, weil alles Leben mit dem
Vater gelebt wird. Dies geschieht so, als ob etwas anderes nicht möglich
wäre. Da ist kein feierlicher Ernst, sondern hohe Heiterkeit und reine
Kindlichkeit — beide in das Ewige getaucht und damit im Grunde viel
ernster als die ernsten Falten der pharisäischen Frömmigkeit. In die
einfachen Formen des menschlichen Zusammenlebens strömt das Leben
mit Gott hinein und macht daraus das Gottesreich. Die Religion wird
aufgehoben, weil sie erfüllt ist. Nichts ist mehr besonders heilig, weil
alles heilig ist. Gottes Wirklichkeit hebt die Religion auf. Hier gleicht das
Leben mit Gott nicht mehr der oft so drückenden Luft der geistlichen
Versammlungen, sondern dem Wind, der über den sommerlichen Rain
weht, wohl auch dem Sturm, der um einsame Höhen braust — aber
immer wird die Seele dadurch geweitet, statt verengt, immer Gott näher
gebracht, statt von ihm abgezogen. Das Religiöse ist das vollkommen
Menshlihe geworden. Ja, das ist das große Wunder: hier, wo das
Göttliche rein und mächtig hervortritt, wird es auch das vollkommen
Menschliche; Gott und Mensch werden Eins. Gott wird im Menschen
Fleisch, wird anschaulich, verständlich, und der Mensch atmet auf in
Gott, atmet noch tiefer, seliger auf, als er in der Stille und Hoheit der
Natur aufatmet, dem Staub der Kultur entronnen — er atmet im Allertief

sten der Seele auf

76



Die Qewißbeit Qottes in Jesus

Wir werden in Jesus Gottes gewiß und froh.

Was ist der Wille des Vaters?
Offenbar nicht, daß irgendwelches besondere religiöse Tun

veranstaltet, sondern daß alles Tun so gestaltet wird, wie es sittlich recht
ist. Qottesdienst ist sittlihes Tun, ist, schöner gesagt, die Verwirklichung

des Qötlih-Quten. Im wahren Guten lebt und atmet der Vater:
in Gerechtigkeit, Vertrauen, Reinheit, Liebe. Gottesdienst ist Menschendienst

und Menschendienst Gottesdienst. Es kommt dem Vater nicht
sowohl darauf an, daß er selbst besonders geehrt werde, als daß sein
Wille unter den Menschen geschehe. Wer daran mitarbeitet, ist Bürger
des Himmelreichs.

Qott dienen

Gott dienen, aus Gott leben wird eine ganz weltlihe Sache, ich
meine : eine Sache, die kein besonderes, geistliches Gewand trägt. Wir
bekommen den Blick frei für das Walten Gottes in seiner großen Welt.
Wir wissen, daß sein Reich nicht auf den Kreis der Kirchen und das von
religiösen Grenzpfählen umhegte Gebiet der Formfrömmigkeit begrenzt
ist. Wir können als Gotteskinder und Mitarbeiter auch Menschen gelten
lassen, die nicht Herr, Herr sagen, ja sogar solche, die sich selbst für
gottlos halten, weil sie falsche Vorstellungen von Gott hegen. Doch nicht
die will ich hervorheben; es ist ja in der leßten Zeit oft und stark gesagt
worden. Ein anderes ist mir fast noch wichtiger: auch wir, die wir ja
gern in unserm Innern zu Jesus Herr sagen, sind befreit von dem
Zwange, es nach außen zu tun, wenn es uns nicht dazu drängt. Jesus
hält offenbar gar niht viel auf das religiöse Reden. Er weiß, daß es die
Gefahr in sich schließt, vom Tun des Willens Gottes abzulenken.

Göttliches Wesen und göttliche Wahrheit müssen sich zuallererst
zeigen in schlichter Herzensgüte, verbunden mit herzlicher Demut vor
Gott und sich selbst, in einem willigen Verstehen und Geltenlassen
anderer, in schlichter Menschlichkeit und hoher Natürlichkeit. Wo diese
Kennzeichen fehlen, da ist große Wahrscheinlichkeit, daß wir es nicht
mit Gott zu tun haben, sondern mit dem Ich, nicht mit dem Gottesreich,
sondern der Religion. Alles Reden von Gott und Jesus kann uns darüber
nicht wegtäuschen.

Wo Qott ist
Wo Gottes Wirklichkeit ist, da wird das Alltagswesen verändert; an

Stelle des Weltsinns tritt göttlicher Sinn. Wo Gott ist, da ist Kraft und
Mut der Weltüberwindung, da ist Tapferkeit, Treue, Selbstlosigkeit, da
ist Gott. Wo Gott ist, da geschehen Wunder — aber schlichte Wunder,
Wunder des Guten.

77



Der Quell der Tat
Von da aus kann und soll es auch zu Taten kommen, erstaunlichen

Taten; von da aus können, ja sollen Kräfte erwachsen, die zu großen
Siegen über die Mächte des Bösen führen; von da aus kann es, ja soll
es zu einem mächtigen Zeugnis von Gott auch durch das Wort kommen
— es wird von selbst dazu kommen, wie es bei Jesus und seinen echten
Jüngern dazu gekommen ist. Die Welt merkt es auf alle Fälle, wo Gott
im Menschen lebendig wird; das Wunder kommt dann von selbst. Aber
alles bekommt eine andere Art. Alles macht sich von selbst; alle
Künstlichkeit verschwindet; es geschieht, was nötig ist, nicht, was prunkt, und
der äußere Erfolg ist meistens nicht ein religiöser Lorbeerkranz, sondern
ein Kreuz, ein Kreuz freilich mit einer Auferstehung. So Gottes Willen
tun ist Gottesdienst und Zeugnis von Gott.

Das «religiöse» Erwahen
Wenn das religiöse Erwachen das werden soll, was wir hoffen, dann

muß das Menschliche darin ganz anders zurücktreten und das Göttliche
ganz anders hervortreten, dann muß Gott selbst ganz anders Wirklichkeit

werden unter uns! (1913.)

s Um das religiös-soziale Problem. (1914.)
Es ist an die Spiße deutlich und unmißverständlich die Tatsache zu

stellen: daß wir vom Religiösen her zum Sozialen kommen.
Uns bewegte die Frage nach Qott, wir kämpften den Kampf um

Gott, der immer auch ein Kampf mit Gott ist. Wir rangen mit den Rätseln

des individuellen Lebens, mit denen des eigenen Lebens, aber nicht
nur mit ihnen : vielmehr waren diese uns wichtig und bedeutsam nur,
insofern sie mit Gott in Beziehung standen und insofern mit ihrer Lösung
auch die Rätsel, die die andern Leidenden und Ringenden drücken,
inbegriffen waren. Wir haben also all das reichlich kennengelernt und
durchgemacht, was man uns heute als ein uns Unbekanntes, von uns
übersehenes entgegenhält : wir kennen den religiösen Individualismus,
das Geheimnis des innern Lebens, die Einsamkeit der Seele mit Gott.
Wir haben uns heiße Mühe gegeben, Gotteserkenntnis, Gottesverständnis

zu erwerben, wohl wissend, daß dies das Eine sei, was not tue; wir
haben Jesus gesucht mit sehnendem Herzen und unermüdlicher Begier.

Es kam ein Tag — Gott sei gedankt dafür —, wo uns Qottes
Wirklihkeit gewiß war, wo sie uns ebenso gewiß, ja manchmal noch gewisser
war als unser eigenes Dasein, wo unser Glaube an sein Walten über uns
und seine Liebe zu uns auf Felsengrund gelangte, wo Jesus uns die
Wahrheit war und unsere ewige Bestimmung mit sieghafter Gewalt
und unerschütterlicher Sicherheit vor unserer Seele stand. Es war ein
großer Tag, der erste mächtige Markstein in unserer Lebensentwicklung.

Wir kamen zur Ruhe, zu einer Ruhe im Innersten — die doch zu-

78



gleich Unruhe war! Denn gerade, was uns Ruhe gab, die erfahrene
Wirklichkeit Gottes, trieb uns zugleich weiter. Es war etwas darin
geseßt, was sich entwickeln mußte. Wie verhielt sih zu dieser
Wirklihkeit Qottes die Qesamtwirklihkeit?

Wir suchten ihn in dieser Welt, suchten ihn mit dem heißesten Durst
der Seele. Aus unserem Glauben und unserer Liebe wurde ganz von
selbst Hoffnung. Es kann nicht anders sein: Gott, als wirklich erlebt,
wird sofort Hoffnung. Der Gott, den wir erlebten, mußte ein Gott der
ganzen Welt sein. Die Welt mußte ihm gehören, die ganze Wirklichkeit
seine Ehre widerspiegeln.

Das war unsere tiefe Unruhe. Die Wirklichkeit Gottes auf der einen
und eine ungöttliche Welt auf ander andern Seite.

Mit steigender Klarheit und steigender Gewißheit erkannten wir,
daß Gott ein lebendiger Gott ist und sein Werk eine fortschreitende
Schöpfung, und unsere Seligkeit war, daß das Reich Gottes aus einem
leeren Wort uns die Sonne des Lebens, der Mittelpunkt alles religiösen
Denkens, der Schlüssel zum Verständnis Gottes und der Welt, die
Enthüllung des einfachen und herrlichen Sinnes der Erscheinung Christi
wurde.

Als wir religiös soweit gekommen waren, ging uns auf einmal der
tiefere Sinn des Sozialismus auf.

Wir erkannten im Sozialismus ein wunderbares Auftauchen der
alten Gottesreichsgedanken. Wir betrachteten ihn im Lichte unserer
religiösen Hoffnung. Darum hielten wir uns nicht bloß an das, was er
selbst sagte, nicht an die sozialen und sozialistischen Programme, wir
ließen uns auch nicht irremachen durch all die menschliche Trübung, die
dem Sozialismus anhing, nicht durch seinen sogenannten Atheismus und
Materialismus, nicht durch seine von uns für falsch betrachteten
philosophischen Theorien —¦ wir schauten durch all dies hindurch auf die
Wahrheit, die sich daraus in wilden Geburtswehen emporringe, auf das
göttliche Mahnen und Schaffen, das darin walte. Nicht der Sozialismus
also war's im leßten Grunde, was uns mitnahm, sondern der große Gott,
der uns gerade auch im Sozialismus deutlich geworden war. Und wenn
alle vorhandenen sozialistischen Programme falsch wären und alle
sozialistischen Parteien zusammenbrächen, wir würden nun, nachdem wir
diese Wahrheit einmal geschaut haben, troßdem und erst recht im
Namen Gottes und Jesu Christi den Sozialismus verkündigen.

Es handelt sih ja um die Eroberung eines neuen Stückes Wirklihkeit
für Qott. Nicht wird also das Gebiet der Religion auf das soziale

Leben eingeschränkt, sondern umgekehrt das Gebiet der Religion
ausgedehnt. Damit aber gehen wir den Weg, den das Gottesreich bisher
stets gegangen ist. Denn der bisherige Fortschritt des Gottesreiches auf
Erden besteht gerade darin, daß immer wieder neue Gebiete in den
Bereich seiner Erlösungskraft hereingezogen werden. Daß es immer
höher und tiefer dringt, daß religiös, besser gottesreichsmäßig wird,

79



was vorher weltlich war. Das ist der höchste Sinn der Gottesgeschichte,
die sich in Israel und in der Erscheinung Christi vollzogen hat: daß Gott
unter den Menschen Wohnung machen will in einer Menschenwelt, die
durch ihre Ordnungen seinen Willen verkörpert.

Zu Gott und der Seele mußte der Bruder kommen. Er hatte früher
sicherlich nicht gefehlt, aber er mußte noch viel mehr zu seinem Rechte
gelangen. Das Gotteskind mußte überall eingeordnet werden in das
Gottesreich. Der Individualismus des Gottesreichs blieb durchaus
bestehen, aber er wurde mit einem Sozialismus verbunden; denn wir
erkannten den Irrtum und Fluch einer individualistischen Frömmigkeit,
die fast notwendig zum religiösen Egoismus führt. Wir erkannten, daß
Gott keinen Dienst für sich allein will, sondern daß Gottesdienst
Menschendienst ist, namentlich Dienst an den Geringsten der Brüder des
Menschensohnes. Wir verwarfen alle Religion um der Religion willen
und behielten nur die eine Losung, daß wir am ersten nach dem Reiche
Gottes in seiner Gerechtigkeit trachten sollen. Wir brachen gründlich
mit jener alten Denkweise, die die vorhandene Welt mit all ihrer Not
und all ihrem Unrecht aus dem göttlichen Ratschluß rechtfertigt, und
lernten verstehen, daß diese vielmehr durch Gott gerichtet wird und
von dem Gottesreich leßtlich aufgehoben werden soll; wobei wir den
tiefsten Sinn des Lc'dens zugleich erst recht zu fassen befähigt wurden.
Aus der Jenseitshoffnung der früheren Art wurde die Hoffnung auf das
Reich Gottes auf Erden, ohne daß wir im geringsten auf die ewige
Bestimmung jeder Menschenseele verzichtet hätten. Wir hatten es nicht
mehr mit einer fertigen Welt zu tun, sondern mit einer werdenden, die
der, der sie geschaffen hat, der Erlösung zuführt. Wir begriffen ganz
neu, was der lebendige Gott ist, und beteten in neuem Sinn, vielmehr
jeßt erst im alten, echten Sinn und mit neuer Lust: «Dein Reich komme !»

Wir mußten Gott, die Welt, den Menschen, Jesus Christus, die
Schöpfung und die Erlösung, die Sünde und die Gnade, mußten die
Bergpredigten und das Unservater, Karfreitag und Ostern, mußten
alles, Großes und Kleines, neu verstehen lernen und sind damit noch
lange nicht fertig. Eine völlige Erneuerung des Christentums, die in
gewissem Sinn seine Überwindung ist, taucht vor uns auf, eine neue
Offenbarung des Gottesreiches, die freilich doch nur eine Entfaltung des
alten ist.

Ein neuer Himmel und eine neue Erde — diese neutestamentliche
Losung ist wirklich bloß der großartigste Ausdruck für die Verbindung
des Religiösen und Sozialen, die uns im Gottesreich aufgegangen ist.

Wir sind aber auch den umgekehrten Weg gegangen, nämlich den
vom Sozialen zum Religiösen.

Die soziale Not ist uns eine religiöse Erweherin geworden. Diesen
Dienst leistet sie ja unserm ganzen Geschlecht.

In der sozialen Not wird uns die tiefste Not unserer Zeit deutlich,
und das ist die religiöse Not.

80



Die soziale Not ist das Gericht über unsere Kultur, das Gericht, das

von dem Gott herkommt, der Heiligkeit und Liebe ist; diese soziale Not
klagt uns an, daß wir zwar viel von Gott reden, aber in Wirklichkeit
unser Leben auf die Gottlosigkeit gegründet haben. Aus dieser sozialen
Not, aus dem von ihr erzeugten sozialen Kampf und sozialen Erdbeben,
hören wir darum die mahnende Stimme Gottes. Hier, glauben wir, ruft
uns heute Gott. Hier ist der Ort, wo wir ihn verstehen und mit ihm
arbeiten müssen; hier spricht er heute sein Wort, ein richtendes, aber
auch ein schöpferisches Wort. Hier bricht eine Welt zusammen und
taucht eine neue auf. Hier gilt es zu horchen, hier zu gehorchen. Es ist
Gotteszeit, Gerichtszeit, Geburtszeit.

Unsere Hoffnung ruht niht auf Menshen und menshlihen Ein-
rihtungen, sondern auf Qott dllein. Wir kennen die Menschen so gut
wie irgend jemand. Zwar halten wir sie nicht für Teufel, aber auch nicht
für Engel. Wir meinen zwar nicht, Gottes Ehre dadurch zu erheben,
daß wir seine Kinder schlechtmachen — wie viele Fromme meinen —,
aber wir haben vom menschlichen Wesen genug erfahren, um dem
bloßen Menschen nicht zu viel zuzutrauen. Auch glauben wir, was
Erkenntnis der Tiefen des Bösen und seiner Macht betrifft, hinter
unseren Widersachern nicht zurückzustehen, aber wir trauen Qott zu,
daß er stärker sei als das Böse. Das ist der einfache Sachverhalt. Wir
glauben auch an Gott im Menschen, an das Gotteswesen, das tief unter
Schutt und Unrat, ja sogar in dämonischer Verkehrung, noch im
Menschen lebt.

Nicht meinen wir, daß die natürliche Welt durch irgendeinen bloßen
Fortschritt oder eine natürliche Entwicklung von selbst zum Gottesreich
werde; wir wissen vielmehr, daß die Gesamtheit so gut wie der Einzelne
nur durch völlige Umkehr ins Reich Gottes kommen. Es ist eine neue
Welt, die wir erwarten. Diese Welt wird aus Qott geboren, ist also eine
wiedergeborene Welt. Sie kommt genau in dem Maße, als Gottes Kraft
und Gottes Geist die Welt erfaßt und die Welt sich von ihm erfassen
läßt; sie kommt vielleicht in gewaltigen Gerichten und Katastrophen.

So ist denn der Sachverhalt der, daß wir die soziale Erlösung letylih
einfah vom Kommen des Qottesreihes erwarten.

Wir bedürfen aller Kräfte des Gottesreiches, wenn die soziale
Erlösung wirklich Zustandekommen soll.

Nur das Qroßwerden Qottes in der Menshenwelt kann dies leisten,
und das ist's, worauf wir hoffen.

Die Erlösung geschieht aber durch die Liebe, die Liebe Gottes, die
in den Menschen zur Bruderliebe wird. Darum hängt unsere ganze
Hoffnung daran, daß die Liebe Qottes von den Menshen immer besser
verstanden werde. Das Wort von der Gnade ist der Ausgangspunkt
all unseres Wollens und Verkündens. Wir verkünden Evangelium (das
heißt frohe Botschaft), nicht Geseß, Freiheit, nicht Knechtung. Wir
brauchen nicht jeden Augenblick das Wort «Gnade», aber die Sache

81



selbst ist der leßte Grund unserer Predigt, die tiefste Wurzel auch
unseres Sozialismus. Diese Gnade soll aber nicht ein theologisches
Schlagwort sein, ausgegraben und gebraucht, um damit den Gegner
abzutun, sondern die Atmosphäre, in der die Menschen miteinander
leben. Diese Gnade soll auch sichtbar werden in den sozialen Ordnungen,

daß jeder sie spüre und daß er darin Gott erkennen könne.
Die soziale Erlösung ist nur möglih im Zusammenbang mit der

ganzen Erlösung, die das Qottesreih bietet.
Das Zentrum der Erlösung ist die Erlösung von der Shuld. Darin

stimmen Evangelium und Christentum überein, auch wenn sie diese
Erlösung nicht gleich verstehen. Wie die Schuld die schwerste Last ist,
die auf den Menschenwesen liegt, so ist die Erlösung davon die Grundlage

und Vollendung aller andern Erlösung, auch der sozialen. Nur von
der Schuld erlöste Menschen können froh ihre Arbeit tun, nur sie jene
Liebe üben, die Gnade ist und ohne die keine ganz tiefe
Menschengemeinschaft bestehen kann. Dieses Element muß sich durch das ganze
Menschenwesen ergießen und darin die Macht des Hochmutes, des
Pharisäismus, des Egoismus aufheben; vorher gibt es keinen haltbaren
Sozialismus. Das Kreuz allein schafft ihn. — Und die Erlösung vom
Tode, die neben die von der Schuld tritt, ist sie nicht ebenso nötig? Was
könnte eine Gesellschaft leisten, die unter dem Todesbann seufzte? Nur
das Leben schafft Leben, und so gibt es ohne Ostern auch keine neue
Welt. — Das gleiche ließe sich von allem übrigen sagen, was in der
Erlösung des Gottesreiches eingeschlossen ist: nur das ganze Gottesreich

kann uns helfen, wie ja der Schrei nach der sozialen Hilfe eigentlich
auch das ganze Gottesreich meint.
Qerade die tiefsten Wahrheiten des Evangeliums haben wir am meisten

nötig. Was wir wollen, ist darum das Gegenteil einer Verflachung.
Gerade diesen Tiefen des Evangeliums gehen wir nach. Sie möchten wir
selbst neu verstehen und andere neu verstehen lehren. In diesem Sinne
sind wir sehr positiv. Wir lehnen vielleicht die positive Partei ab —
wenigstens tun dies viele von uns —, aber nicht das positive Christentum.

Dieses Positive ist freilich auch das Freieste, was es gibt. Diese
Freiheit des Gottesreiches ist größer als jede freisinnige Partei, wie seine
Positivität größer ist als die des positiven Parteichristentums.

Unser Qlaube und unsere Hoffnung ist das Qottesreih Jesu Christi.
Das ist's, was uns kennzeichnet; so verstehen wir uns selbst. Keiner
versteht uns, wer dies nicht sieht.

Wir verstehen das Gottesreich Jesu Christi so, wie ich es
anzudeuten versucht habe. Es schließt unter anderem den tiefsten und
völligsten Sozialismus ein, der sich denken läßt. Diesen Punkt vertreten wir
fest gegen jeden Widerspruch.

Es hängt an unserm Sozialismus eine ganze Auffassung des Gottesreichs.

Aber damit ist gar nicht gesagt, daß uns die soziale Erlösung,
abgetrennt von allem übrigen, die Hauptsache wäre. So unermeßlich

82



wichtig sie uns ist, und so heiß wir sie ersehnen, so geht doch das
Verlangen unserer Seele auf ein Hervortreten des ganzen Qottesreihes, des

ganzen Lebens aus Gott.
Wenn wir anhand der sozialen Not überhaupt in die Tiefen der

Not geschaut haben, dann rufen wir nach dem ganzen Gott und seinem

ganzen Reiche.

Um die Auseinandersetzung mit dem
Kommunismus und um das Gespräch mit

den Kommunisten*
Vorbemerkung-. Die nachfolgenden Ausführungen sollen ein persönlicher

Versuch sein, unsere Stellungnahme und Haltung gegenüber dem
Kommunismus und den Kommunisten zu präzisieren. Es dünkt uns dies
notwendig zur eigenen Klarheit, aber vor allem auch als Grundlage
ernsthafter, im Dienste der Wahrheit stehender Gespräche mit den
Freunden innerhalb des religiösen Sozialismus sowohl in der Schweiz
als vor allem auch im Internationalen Bund religiöser Sozialisten.
Vielleicht kann diese Präzisierung aber auch weiteren Lesern mißlich sein.

Wir gehen aus von der Broschüre eines schweizerischen Kommunisten,

die vor zwei Jahren geschrieben wurde und die wir schon längst
in unserer Zeitschrift besprechen wollten. Da wir aber die Fragestellungen

dieser Broschüre ausführlicher und grundsäßlicher behandeln wollen,

kommt es nicht darauf an, wann, sondern daß es geschieht. Innerhalb

der nachfolgenden Ausführungen kann solch gründliche Behandlung

wiederum noch nicht geschehen, sondern diese Ausführungen
bilden ihrerseits den Ausgangspunkt eben für das weitere und sich
vertiefende Gespräch mit diesem speziellen Einzelnen, wie mit allen
Personen, die nach einem Gespräch verlangen und um Antwort bitten,
wie auch mit der Sache, die uns Christen als Aufgabe, Prüfung, Mahnung

und Bewährungsprobe «vor die Nase gesetjt» worden ist.

Warum das Qespräh mit dem Kommunismus und mit den
Kommunisten notwendig ist

Vom 16. bis 20. Februar 1954 fand in Zürich eine «Christliche
Friedenswoche» statt. Im Großmünster sprachen Dr. Daniel van der
Meulen, ehemaliger Minister für Erziehung und Unterricht in Hollän-
disch-Indien und Gesandter der Niederlande bei Ibn Saud, über: «Der
Bruder im fernen Land», unsere Verantwortung für die unterentwik-
kelten Völker; Pfr. Martin Niemöller über: «Unser Glaubenskampf
gegen die Angst»; Pasteur Qeorges Casalis, ehemaliger Seelsorger der

* Wir verweisen in diesem Zusammenhang nochmals auf die Ausführungen von
Pfr. Strijd im Januarheft.

83


	Worte von Leonhard Ragaz : Religion und Christentum ; Das menschliche Machen ; Jesus - das Ende der Religion ; Die Aufhebung der Religion ; Die Gewissheit Gottes in Jesus ; Was ist der Wille des Vaters? ; Gott dienen ; Wo Gott ist ; Der Quell der Tat ; Das "religiöse" Erwachen ; Um das religiös-soziale Problem

