
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 50 (1956)

Heft: 1

Artikel: Was bedeutet der Glaube an Jesus Christus für unsere Haltung in der
heutigen Welt?

Autor: Strijd, Kr.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was bedeutet der Glaube an Jesus Christus
für unsere Haltung in der heutigen Welt?1

Ich glaube, es ist gut, diese Frage gegen Ende unserer Konferenz
einmal sehr nachdrücklich zu stellen. Und daß wir sie selbständig und
unbefangen zu beantworten versuchen. «Selbständig und unbefangen»

- es ist nötig, dies ausdrücklich hinzuzufügen. Denn der «Glaube an
Jesus Christus» hat sich ja im täglichen kirchlichen Leben zu einer recht
matten und bürgerlichen Angelegenheit entwickelt. Das Christentum
ist dürr und mager geworden.

In weitaus den meisten Gottesdiensten wird nur auf den Trost des
Glaubens hingewiesen: die Betonung fällt ausschließlich auf die
Leitung Gottes und die Vergebung der Sünden. Wenn von der Zukunft
gesprochen wird, wird allzuoft nur an die Zukunft des Menschen nach
dem Tode gedacht. Und soweit dem Reich Gottes in der
Zukunftverkündigung überhaupt ein Plaß eingeräumt wird, findet man so gut
wie keine Verbindung mit der irdischen, sozialen und politischen
Wirklichkeit der heutigen Zeit.

Wenn ich nach der dritten Seite der christlichen Verkündigung
schaue, nämlich unserer Aufgabe, gehorsam auf den Wegen zu wandeln,

die Gott uns weist, dann bietet sich dasselbe Bild: das Christentum

versucht, das menschliche Leben in den kleinen Beziehungen von
Familie und Ehe zu leiten; es wird auch einmal vielleicht über die
individuellen Beziehungen der Menschen in der Schule, der Fabrik oder
im Büro gesprochen aber die Kirchen geben im allgemeinen keine
Leitung hinsichtlich der Haltung, die der Nachfolger Jesu Christi in
den politischen Fragen dieser Zeit einnehmen muß. Und das bedeutet
in Wirklichkeit, daß man in den Kirchen davon ausgeht, die politische
Lage, in der wir uns befinden, müsse eben so hingenommen werden,
wie sie sich zeigt.

Wollen wir nicht ein ungerechtes Urteil aussprechen, dann müssen
wir hinzufügen, daß die offiziellen Kirchen, falls sie sich schon einmal
über die heutigen Weltprobleme äußern, hierbei die größte Vorsicht
walten lassen. In vielen Fällen - man denke zum Beispiel an die Frage,
ob der Krieg als zulässig zu betrachten sei - sagen die Kirchen, daß
vom christlichen Glauben aus betrachtet zweierlei Haltung möglich ist:
die bejahende und die ablehnende.

Ich werde später hierüber weitere Einzelheiten geben. Ich glaube
aber, daß es gut ist, schon am Anfang diese Bemerkungen zu machen.

Um mit Berdjajew zu sprechen : es fällt vielen, wegen der Unwür-
digkeit der Christen, schwer, die Würde des Christentums zu
entdecken. Das trifft sicherlich zu, wenn es sich um unsere Haltung in

1 Referat des Ferienkurses 1955 auf dem Flumserberg.



dieser Welt dreht. Es ist nicht einfach, Selbständigkeit und Unbefangenheit

dem Christentum gegenüber zu bewahren.
Ja - und troßdem müssen wir zu einem bestimmten Zeitpunkt

deutlich einsehen, daß von geistig erwachsenen Menschen (oder um
es bescheidener auszudrücken: von Menschen, die sich zu geistiger
Reife entwickeln) Selbständigkeit und Unbefangenheit verlangt werden.

Es muß doch möglich sein, daß wir einmal, vielleicht erst nach ziemlich

langer Zeit, die Frage erheben: Wie steht es denn eigentlich mit
dem christlichen Glauben, los von allen Krusten, frei von allen
Karikaturen, die sich im Laufe der Jahrhunderte angesammelt haben? Wir
dürfen das Kind nicht mit dem Bade ausschütten.

Nun denn — wenn ich versuche, mit Ihnen zusammen eine Antwort
auf die Frage nach der Bedeutung des christlichen Glaubens für unsere
Haltung in der Welt zu finden, dann muß von vornherein klar gesagt
werden, daß der christliche Glaube nicht die Anerkennung gewisser
Wahrheiten bedeutet, sondern die Begegnung mit einer Persönlichkeit.
Es handelt sih also niht um ein System, sondern um eine Qestalt.
Und diese Gestalt ist Jesus Christus.

Wenn wir nun die Evangelien lesen, stoßen wir auf allerlei Dinge,
die uns sonderbar anmuten. In sehr vielen Fällen ist dies der uns
fremden orientalischen Struktur der Evangelien, des Neuen
Testaments, zuzuschreiben, die uns westliche Menschen vor Schwierigkeiten
stellt. Nicht umsonst wird das Problem der Entmythologisierung (Bult-
mann) mit so viel Nachdruck und Beharrlichkeit auf die Tagesordnung
gebracht.

Aber troß diesen Schwierigkeiten, ja quer durch diese Schwierigkeiten

hin, kann eine Begegnung stattfinden. Eine Gestalt ist auf uns
zugekommen. Jemand, in dem Gottes Barmherzigkeit, Wahrheit und
Gerechtigkeit Fleisch geworden ist. Er ist der Repräsentant des Gottesreiches.

In Ihm ist das Gottesreich in diese irdische Realität
eingebrochen.

Vielleicht ist diese Botschaft, diese Heilsverkündigung, noch viel
fremder für uns geworden als die orientalische Struktur der Evangelien.
Das Allermerkwürdigste liegt ja gerade in der Tatsache, daß Gott sich
mit dieser Welt bemüht, sich bis zum Opfertode mit dieser Welt
bemüht (Karl Barth hat dieser Tatsache im vorleßten Bande seiner Kirchlichen

Dogmatik auf Grund des Textes von Johannes 3, Vers 16,
vortreffliche, von Verwunderung zeugende Seiten geweiht: K. D. IV, 1,
75—78).

In diesem Jesus Christus fallen Person und Reich zusammen. Das
Begrenzte der Person und das Weite, das Ent-Grenzte des
Gottesreiches, sind in Ihm zu einer Synthese geworden.

Zu dem Zentralen des christlichen Glaubens gehört, daß wir glauben,

daß dieses Gottesreich einmal siegen wird. Wie oder wann dies



geschehen wird, weiß niemand. Die Bibel stammelt oder jubelt, wenn
darüber gesprochen wird. Die mythische Form ist wahrscheinlich die
einzige passende Form für die Verkündigung dieses Sieges des Gottesreiches.

Und die Hymne ist wahrscheinlich die unmittelbarste Aus-
drucksmöglichkeit für diese Zukunftssicherheit.

Daß dieser Sieg errungen wird, gehört zu dem tröstenden und
stärkenden Geheimnis unseres Glaubens. Im Ostergeschehen ist schon
der beginnende Sieg offenbart.

Ich will der Leßte sein, der behauptet, daß all dies theologisch so
einfach liegt. Albert Schweißer hat, gerade wenn die neutestamentliche
Eschatologie behandelt wird, einige Probleme zur Diskussion gestellt

- ich nenne hier nur die Wörter Naherwartung und Parusieverzöge-
rung -, womit die Theologie bis zu diesem Augenblicke noch lange
nicht fertig ist. Vor allem auch in Veröffentlichungen von Schweizer
Seite ist man dieser Problematik nicht aus dem Wege gegangen. Es ist
hier aber nicht am Plaße, über all dies ausführlicher zu sprechen.

Zusammenfassend will ich bemerken: Der christliche Glaube
besteht aus einer Begegnung mit einer Person. In dieser Gestalt ist das
Gottesreich gegenwärtig. Dieses Reich wird leßten Endes den Sieg
erringen. Mit einem Wort von Blumhardt: «Daß Jesus siegt, bleibt
ewig ausgemacht. Sein wird die ganze Welt.» Das Reich Gottes ist ein
unerschütterliches Reich.

Das bedeutet aber, daß, auch wenn es sich um ökonomisch-soziale
und politische Fragen handelt, der Christ mit dieser Wirklichkeit des
Gottesreiches rechnen muß. Besser, bescheidener: daß sich der Christ
durch diese Realität immer wieder ergreifen und beherrschen,
korrigieren und stimulieren lassen muß.

Das bedeutet auch, daß ein Christ das Zeichen des Kreuzes - und
das Kreuz ist die Siegesflagge - niemals aus dem Auge verlieren kann
und darf. Das bedeutet, daß wir den Klang des «Te Deum laudamus,
te Dominum confitemur» niemals verlieren können. Das bedeutet, daß
wir niemals die Hoffnung ganz fahren lassen werden können, denn
wir glauben an das Wirken Dessen, in Dem das Gottesreich gegenwärtig

ist: Veni Creator Spiritus.
Der Glaube an Jesus Christus - das ist eine bessere Bezeichnung

als «der christliche Glaube» : dieser Ausdruck kann noch zuviel in die
Sphäre eines «Systems christlicher Wahrheiten» eingeordnet werden
- verseßt uns in eine andere Wirklichkeit (Kolosser 1:13). Dadurch
stehen wir «ganz anders» (Epheser 4:20) gegenüber den Dingen dieser
Welt. Christus verhindert uns, «dieser Welt gleichförmig zu werden»
- er läßt uns gemäß eines anderen «Schemas» denken und leben (Römer

12:2). Wir meiden die Welt nicht - wir stehen und handeln nur
auf andere Weise in der Welt.

Zu diesem «Anderssein» gehört eine Unbefangenheit und
Selbständigkeit hinsichtlich und inmitten verkrampfter Verhältnisse, Soli-



darität mit der Not des Mitmenschen, Ausdauer, weiterzuschreiten in
der anderen, der neuen Richtung, der Richtung der Gestalt, die das
Gottesreich ist. Dies «Anders»-Sein bedeutet nicht an leßter Stelle ein
neues Qestaltgeben an die Kenosis, die Selbstentäußerung (vgl.
Philipper 2:7), die Jesus Christus uns zeigte.

Wie sehr diese Erwartung des Gottesreiches unser Leben tragen
und treiben kann, wurde mir aufs neue klar, als ich mich im August
nach dem Tode von Professor Heering noch einmal in seine 1954
erschienenen Radiovorträge «Wie ich zu meinem Glauben kam»
vertiefte.

In diesem warm und bewegt geschriebenen Bekenntnis sagt er am
Schlüsse das Folgende:

«In der Erwartung des Gottesreiches liegt eine enorme Trag- und
Triebkraft. Persönlich muß ich bekennen: Daß ich ungebrochen die
schweren Jahre meines Lebens, verdunkelt von zwei Weltkriegen mit
ihrem Leid und ihrer Schande und ihren verwüstenden Folgen,
durchstanden habe und geistig aufrecht geblieben bin - das habe ich Gottes
Güte zu verdanken, der die Erwartung Seines kommenden Reiches in
meinem Herzen brennend hielt. Keine Menschenmächte und keine
düsteren Kräfte können dieses Kommen verhindern.»

Es ist nicht unmöglich, daß wir, wenn wir in den Evangelien, im
Neuen Testament lesen, zu der Schlußfolgerung kommen, es werde
so wenig über die Haltung der Christen in dieser Welt gesprochen.

Die Stellung des an Christus glaubenden und (dies geht im Zeugnis
des Neuen Testaments immer zusammen) also Ihm folgenden Menschen

hinsichtlich des römischen Kaiserreiches wird nur selten erörtert.
Hierbei werden wir sicherlich die eschatologische Struktur des ältesten
Christentums berücksichtigen müssen. Die Erwartung des baldig
kommenden Gottesreiches machte die Besinnung über die Haltung und die
Aufgabe in dieser Welt im bestimmten Sinne zu einer Angelegenheit
geringerer Bedeutung. Der kommende Aeon (Weltzeit) verschlang die
Probleme dieses Aeonen und machte sie recht unwichtig.

In unserer Situation ist das anders geworden. Wenn auch die
eschatologische Richtung geblieben ist, so ist doch die Überzeugung, daß
zeitlich das Gottesreich sehr nahe ist, so gut wie verschwunden. Und
so hat die Eschatologie jeßt vor allem diese Funktion bekommen : Das
Gottesreich, das kommen wird, muß seinen Einfluß auf den Lauf der
Dinge der irdischen Reiche, die es jetzt gibt, ausüben: Dieser Aeon
muß durch den kommenden Aeon geleitet werden. Die heutige Zeit
darf nicht vernachlässigt werden — im Gegenteil, sie muß gerettet,
genesen, geheilt werden. Weil das Evangelium die Heilung der
Menschheit in den Mittelpunkt rückt, dürfen wir als Christen an der
Heilung dieser Welt mitarbeiten.

Auf diese Weise bekommt das Funktionieren des Evangeliums



eine prophetishe Struktur. So wie die alttestamentlichen Propheten
— ich nenne Arnos, Hosea, Jesaja, Jeremia — immer wieder die
soziale und politische Wirklichkeit ihrer Tage mit dem Heilswillen
Jahwehs konfrontierten, so darf auch, wer sich zu Christus in dieser
Welt bekennen will, einer solchen Konfrontation nicht ausweichen.
Das neutestamentliche Kerygma (Botschaft) wird auf die
Weise der Propheten angewendet werden müssen. Darum ist es in
einer Zeit wie der unsrigen so außerordentlich fruchtbar, ein Buch
wie den «Jeremia» zu lesen. Georges Pidoux hat in seiner vor nun
genau 10 Jahren ausgesprochenen «Leçon inaugurale» an der
theologischen Fakultät der Lausanner Universität «Actualité de Jérémie»
davon sehr lebendig gezeugt. «De tous les livres de la Bible aucun
n'a été lu avec une telle attention que celui de Jérémie», sagt er von
der Bibellektüre während des Zweiten Weltkrieges. (Revue de Theologie

et de Philosophie XXXIII. 1945, 161). Wir sehen durch Jeremia
zum Beispiel, auf welche Weise, in welchen Dimensionen das Evangelium

funktionieren darf und muß.
Wenn wir uns die Frage stellen, warum von dieser prophetischen

Funktion der Evangelischen Botschaft in den offiziellen Kirchen so

wenig zu bemerken ist, dann müssen wir von vornherein feststellen,
daß hier zuallererst von einem beängstigenden Rätsel gesprochen
werden muß. Trotz aller theologischen Argumentation über die
prophetische Funktion des Evangeliums hat das prophetische
Funktionieren in der Praxis nicht mehr als eine dürftige und schwache
Gestalt angenommen. Wir stoßen hier auf das Rätsel, wie Ungehorsam
und Sünde möglich sind.

An zweiter Stelle muß auf das Element der Verblendung
hingewiesen werden. Die Verblendung, die uns Menschen so oft trifft,
muß als Schicksal, aber auch als Schuld gesehen werden. Schuld ist
es sicherlich, wenn von Selbstverblendung gesprochen werden kann.
Oft können wir uns dem Eindruck nicht entziehen, daß man sich
selbst die Augen zudrückt, um nur ja der unausweichlichen Wahrheit
des Evangeliums zu entkommen. Wie weit diese Selbstverblendung
gehen kann, läßt uns Reinhold Niebuhr in seiner Schrift «Moral man
and immoral society (1932*, 1948**) an verblüffenden Beispielen
sehn.

Ich denke auch an einen Artikel von Foster Dulles in «The
Christian Century», 19. März 1952 (p. 336-338, in dem er über
die amerikanische Politik in Japan und den Vertrag mit Japan spricht.
Er sagt:

«So we drafted a treaty which invoked the spirit of forgiveness
to overcome the spirit of vengefulness; the spirit of magnanimity to
overcome the spirit of hatred; the spirit of humanity and fair play
to overcome the spirit of competitive greed; the spirit of fellowship

8



to overcome the spirit of arrogance and discrimination; and the spirit
oft trust to overcome the spirit of fear.»1

Wer aber in seinem Urteil über diese Aussprachen von Foster
Dulles die ökonomischen, politischen und strategischen Hintergründe
diskontiert, kommt zu der etwas zynisch klingenden Behauptung,
daß in der menschlichen Selbstverblendung schier keine Grenzen zu
finden sind Diese Selbstverblendung gibt es sicherlich auch innerhalb

der christlichen Kirchen.
Zum Dritten : Das Opfer ist bei niemandem beliebt. Wir möchten

selbst gern außer Schußweite bleiben. Und wir geraten gerade in das
Feld, wo die Schüsse fallen und uns treffen können, wenn wir das
Evangelium in prophetischen Dimensionen wirken lassen. Bekennen
und Leiden stehen in sehr wesentlicher Beziehung zu einander.
Bekennen ist eine Sache von Wort und Tat und Tod — Die Furcht
vor dem Kreuze beraubt uns häufig des Mutes, um es mit dem
Kreuze zu wagen und so zum Siege zu kommen. Via crucis, via
lucis — allzu oft sehen wir zwar das Kreuz, aber wir glauben nicht an
das Licht. Dann ziehen wir uns zurück, und dann zieht sich sicherlich
ein Kollektivum zurück, und die christlichen Kirchen als
Organisationen sind Kollektiva.

Schließlich: Die Rebellion gegen Gott sißt uns im Blute. Dadurch
ist das Kreuz auf dieser Erde errichtet worden. Leßten Endes wollen
wir nicht, daß Christus König über uns sein wird. Wir rufen mit den
Juden, die Jesus in den Tod jagten: «Wir haben keinen König,
sondern nur einen Kaiser!» (Joh. 19:15).

Wer mit dieser prophetischen Funktion des Evangeliums in der
heutigen Weltsituation ernst macht, wird immer wieder eines
entdecken : Wir bekommen diese Haltung als eine Gabe, eine Gnade, ein
Geschenk - wir suchen sie nicht. Wir würden sie sogar gern wieder
los werden. Dann würden wir viel ruhiger leben können.

Wer von all dem Unrecht und der Gewalt, welche durch Menschen
in dieser Welt hervorgerufen werden - man denke an den Hunger in
Asien und Afrika, an Greueltaten im Kriege - nur sagt, daß Gottes
Vergebung über alles geht und daß Sein Reich leßten Endes über alle
Dunkelheit und Sünde triumphieren wird, ist «christlich» und bleibt
dabei ruhig. Aber wer sagt: Solange wir beten «gib uns heute unser
täglihes Brot !», so lange wird dieser Hunger eine brennende Anklage
bleiben, so lange darf kein Opfer zu klein sein, um diesen Hunger

1 «So selten wir einen Vertrag auf, appellierend an den Geist der Versöhnung,
der Großmut, der Menschlichkeit, der Anständigkeit, der Kameradschaft, des
Vertrauens, auf daß dieser Geist die Rachgier,'den Haß, den Konkurrenzkampf, die
Vermessenheit, die Klassenunterschiede, die Furcht überwinde.» (Einen Begriff von
dieser Selbstverblendung konnte die Weltöffentlichkeit neuerdings aus den
Äußerungen von Außenminister Dulles in der amerikanischen Zeitschrift «Life»
bekommen. D. R.)

i& &



aus der Welt zu schaffen - wer sagt: Solange wir beten «Dein Name
werde geheiligt, Dein Reich komme, Dein Wille geschehe!», so lange
wird der Krieg für uns unannehmbar bleiben, und wir werden nicht
ruhen, bis er verbannt ist... wer das sagt, ist «christlich», und er
bleibt dabei niht ruhig. Er weiß von der Ruhe der ersten Aussprachen
- aber er weiß auch: sie bilden einen Torso, wenn die Unruhe der
zweiten Aussprachen nicht hinzukommt.

Die Reaktionen auf diese Haltung sind bekannt. Überall stehen
die «weisen» Männer und Frauen auf, die sagen: «Aber das ist nicht
zu verwirklichen, das ist zu radikal, zu idealistisch, zu aktivistisch
Eigentlich kommt es darauf hinaus, daß wir zwar in Worten und
Wahlsprüchen protestieren dürfen, aber nicht in unseren Taten. Es
darf auch alles nicht zu konkret werden.

Wir müssen versuchen, diese Reaktion zu begreifen. Wenn wir
aber durch Christus erfaßt sind, dann ist es unmöglich, uns von Ihm
loszulösen. Dann ist es auch unmöglich, Ihm das Verfügungsrecht des
internationalen Lebens im weitesten Sinne zu bestreiten.

Einfach ist das alles nicht. Wir werden etwas von Jeremias bitterer
Klage, wenn auch nur aus der Ferne, verstehen können :

«Du hast mich überredet, Ewiger, und ich ließ mich überreden,
Du bist mir zu stark gewesen und hast mich übermannt,
Ich bin zum Gelächter aller Tage geworden,
Sie alle verspotten mich!» (Jeremia 20:7).)
Und doch blieb Jeremia, troß Schwierigkeiten, Verzweiflung,

Rebellion, Gott gehorsam.
Und er fühlte sich mit seinem Volke solidarisch, nicht solidarisch

in der Verirrung, sondern solidarisch in der Gesamtschuld und im
Leiden. Bis zum bitteren Ende. So hat Rembrandt Jeremia gemalt: die
Flammenglut des brennenden Jerusalems erhellt sein von Schmerz
gefurchtes Antliß - aber das Erbarmen mit seinem Volke, die Liebe
zu seiner Stadt und seinem Land strahlt von ihm aus.

Wir wählen uns schließlich diese Haltung nicht selbst - wir werden
aufgefordert. Wir können uns dem nicht entziehen. In unsern besten
Momenten wollen wir auch nicht anders. Häufig wissen wir, daß wir
nicht anders dürfen. Oft auch tun wir wider unsern eigenen Willen,
was wir tun.

Darum - und das ist ein wichtiger Punkt für uns - ist es auch leßten

Endes für uns nicht entscheidend, daß man zu uns sagt: «Was
wollt ihr eigentlich? Es verändert sich nicht so viel Amerika fährt
in seinem politischen Spiele fort - und China kommt nicht in die
UNO, und Westdeutschland wird mit Nazis und allem Drum und
Dran militarisiert, und so weiter. Und auch Rußland seßt sein
politisches Spiel fort, und dazu gehört, daß nun auch Ostdeutschland
offiziell bewaffnet werden soll. Amerika wirft seine Atombomben nicht

10



weg, Rußland aber auch nicht. Und die Menschen ach, die laufen
schon mit! Sowohl in den Vereinigten Staaten wie auch in der Sowjetunion

Und die Christen und die Kirchen? Sie sind den Obrigkeiten
gehorsam. Troß allen radikalen christlichen Aussprachen «Christus
ist Herr» kommen alle Christen - mit ganz wenigen Ausnahmen -
bis zu den Zähnen bewaffnet und zu aller Vernichtung abgerichtet
und bereit, auf das erste Signal herbei. Ja, was erreicht ihr eigentlich?

...»
Sehr oft werden solche Überlegungen Eindruck auf uns machen.

Vielleicht fassen wir dann den festen Entschluß, mit allem aufzuhören.

- Aber dann sind wir, zu unserer eigenen Verwunderung, einige Zeit
später doch wieder mitten drin in unserer Arbeit. Und wir verstehen
etwas von Jeremias" Worten:

«Als ich sagte: Ich will nicht an IHN denken
Ich will nicht mehr Seinen Namen sprechen»,
So ward es in meinem Herzen wie brennendes Feuer
Eingeschlossen in meine Gebeine,
Dann wurde ich zu schwach, um es zu fassen,
Und ich konnte nicht anders.» Geremia 20-3.y

Wir verstehen diese Worte, wieder : aus der Ferne. Wenn in Jeremia

ein Feuer brannte, so darf in uns der Funke nicht fehlen.
Wir bekamen diese Haltung als Gabe, Gnade, Geschenk - wir.

suchten sie nicht. Vielleicht können wir bei sorgfältiger Analyse zwar
eine gewisse psychologische Veranlagung entdecken, die für diese
Haltung in besonderem Maße prädisponiert machte; vielleicht sind soziale
Faktoren zu nennen, die für unsere persönliche Einstellung ausschlaggebend

sind - wir müssen diese Elemente mit einer klaren, furchtlosen
Ehrlichkeit entdecken und bloßlegen. Diese Analyse kann uns vor
vielen Fehlern in unserem Handeln bewahren. Aber troßdem - den
innersten und wesentlichsten Kern werden wir schließlich nur auf die
Ergriffenheit durch Ihn, der in Seiner Person das Gottesreich repräsentiert,

zurückführen müssen.

Wir brauchen es uns aber mit unserm Zeugnis nicht schwieriger
zu machen als es schon ist. Wir können bei gewissen, allgemein
bekannten Vorausseßungen, allgemein erfahrenen Gefühlen, allgemein
akzeptierten Ansichten, Meinungen und Vermutungen anknüpfen. Ich
weiß wohl: Es gibt viel Spreu im Weizen. Aber hier oder da gibt es
sicherlich etwas, woran wir anknüpfen können.

Absichtlich sage ich: etwas - denn im Vorhandenen werden wir
das meiste korrigieren müssen, anfüllen und völlig erneuern. Die im
Westen allgemein propagierte politische Anschauung wird aus der
Neuheit des Glaubens an Christus erneuert werden müssen.

11



Ich nenne einige Punkte:
Allgemein ist man nun wohl davon überzeugt, daß es, wie es jeßt

geht, nicht mehr lange weitergehen kann. Das ist wichtig. Vor allem
seit den ersten politischen Besprechungen in Genf und der Zusammenkunft

der Atomgelehrten darf man das glücklicherweise wieder öffentlich

sagen und schreiben.
«So geht's nicht weiter», sagt man hinsichtlich des Militarismus.

Wenn man die Tatsachen betrachtet, kommt man zur Erkenntnis, daß
sich der Krieg selbst unmöglich gemacht hat. Wenn beide Parteien in
einer Vernichtung verschwinden. wer wird dann anzufangen
wagen? Aus Selbsterhaltungstrieb beginnt dann keine der Parteien mehr
einen Krieg. Das Juni/Juli-Heft 1955 der «Neuen Wege» hat mit einer
überwältigenden Anzahl Daten über den Atomkrieg und seine Folgen
unterrichtet. Nötig ist, daß sehr viele dies zu wissen bekommen. Der
Wahnsinn und das Unpraktische dieser Kriegsführung ist von vielen
erkannt worden.

Aber die Angst und die Furcht verhindert die Menschen, hieran
die einzig richtige Folgerung zu knüpfen. Und diese Angst wird durch
Radio, Presse und Film stets angefacht. Orwell hat in seinem Buche
«1984» auf erschütternde Weise den systematischen Haßfeldzug in
einer totalitären Gesellschaft und die damit verbundene, automatisch
auftretende Veränderung der Ansichten des Volkes geschildert. Von
diesen Methoden bemerken wir leider auch im Westen, in der
sogenannten «freien Welt», beschämend viel.

Dadurch aber entsteht das folgende Bild: Jeder ist davon
überzeugt, daß die heutige Kriegsführung mit massenvernichtenden Waffen

Wahnsinn ist. Aber aus Angst vor einem sowjetrussischen Einfall
läßt man direkt darauf folgen : «Keine Entwaffnung Wir dürfen nicht
wehrlos werden. Die Bewaffnung muß auf gewissem Niveau bleiben !»

Geben wir ein Beispiel. Das in Holland erscheinende «unabhängige»
Wochenblatt «Vrij Nederland» schrieb Ende September 1955, nachdem

der Bewaffnungsetat 1956 veröffentlicht war: «Es ist eine große
Beruhigung, daß unsere Regierung sich nicht durch die russische
Friedensoffensive einschläfern läßt.» Man nimmt hin, daß dann die
Verteidigungskosten wahrscheinlich höher sein werden. Aber das ist nötig :

«.. unverminderte Anspannung wird nötig bleiben, um das militärische

Gleichgewicht sicherzustellen.» - Dieselbe Zeitschrift veröffentlicht

auch oft Artikel, die deutlich den Wahnsinn und die Schande der
modernen Kriegsführung zeigen. Inzwischen sind die Mitarbeiter dieses

Blattes wirklich davon überzeugt, daß sie «frei» und «unabhängig»
schreiben. Traurig und tragisch. Orwell behält recht: Die durch eine
hartnäckig-monotone Propaganda erweckte Angst benebelt den Blick

- alle kritischen Kräfte werden paralysiert.
Was aber bedeutet der Glaube an Jesus Christus in diesem Punkt?

12



Zuallererst müssen wir versuchen, die Verblendung, welcher der
Westen zum Opfer gefallen ist, zu begreifen. Um Vertrauen zu wek-
ken, müssen wir von demjenigen Element in den herrschenden
Meinungen und Gefühlen ausgehen, das akzeptabel ist: Viele Menschen
geben zu, ja sie sehen ein, daß es eine Schande ist und daß es unpraktisch

ist, die Atomwaffen zu gebrauchen. Auch muß der andere immer
bemerken können, daß wir uns nicht frei von Schuld gegenüber dieser
Weltsituation sprechen, sondern daß wir unsere Mitschuld einsehen
und erkennen. Weiter kann aber die Solidarität in diesem Punkte
nicht gehen. Wie ich im Jahre 1952 gesagt habe: «Von uns wird
verlangt: Solidarität in der Schuld, Selbständigkeit in der Tat - Solidarität
im Verstehen - Selbständigkeit im Widerstehen» («Neue Wege,
Januar 1953, S. 14).

Der Glaube an Jesus Christus bedeutet ferner, daß wir vom Siege
des Gottesreiches überzeugt sind. Keine einzige Sache hat eine solche
feste und sichere Zukunft wie die Sache Christi. Darum haben alle
Mittel, die nichts mit diesem Reich und mit dieser Sache zu schaffen
haben und die Ihn, der dieses Reich und diese Sache repräsentiert,
höhnen und schmähen, keine dauerhafte Zukunft. Der Glaube an
Jesus Christus bedeutet: Rundheraus sagen, daß wir diesen Mitteln
niht trauen, weil sie zum Reiche der Finsternis gehören, und dieses
Reich ist schon in Christus vernichtet. Wenn wir also troßdem unser
Vertrauen in diese Mittel seßen, dann scharen wir uns an die Seite der
besiegten Mächte.

Wenn wir dem heutigen Gößendienst für Mars als Folge unserer
Ergriffenheit durch Christus den Rücken kehren, dann eröffnen sich

uns neue Perspektiven für eine neue Wehrhaftigkeit, eine neue Politik,
einen wirklichen Weltaufbau.

Diese Stimme aber wird leider viel zuwenig vernommen. Die
Kirchen sind zu vorsichtig. Auch die Versammlung des Zentralen
Weltkomitees der Kirchen, die im August 1955 in Davos stattfand, ging
nicht weiter, als man in «der Welt» geht. In der Erklärung der
Kommission der Kirchen für Internationale Fragen wird von einer
«Verminderung der Bewaffnung unter internationaler Aufsicht und der
Vorbereitung von Methoden zu einer friedsamen Lösung für bestehendes
Unrecht gesprochen». Das ist doch aber ein wenig zu viel «der Welt
gleichförmig-sein». Auf diese Weise bietet die Kirche nicht mehr als
die Welt, bietet die Kirche, wie sie es doch sollte, der verängstigten
und verlegenen Welt keine wirkliche Hilfe.

Die Kritik «Aber das ist Antimilitarismus und gehört nicht mehr
in diese Zeit!» soll nicht zu leicht unsere Aktivität zunichte machen!
Wir müssen dieses Zeugnis dem Kriege gegenüber als einen Sektor
des christlichen Gehorsams, der selbstverständlich dazu gehört, zum
Ausdruck bringen. Und das sollen wir tun mit Takt und mit
Barmherzigkeit.

13



Als zweiten Punkt nenne ich den Kolonialismus.
Langsam und allmählich beginnen viele einzusehen, daß das

Erwachen der Millionenmassen in Asien und Afrika nicht mehr aufzuhalten

ist. Wenn ihnen die Freiheit nicht gegeben wird, dann werden
sie die Freiheit sich schon nehmen. Bis jeßt ist es dem Westen nicht
gelungen, früher kolonialen Völkern die Freiheit ohne unnötiges
Blutvergießen zurückzugeben. Was vor einigen Jahren in dem früheren
Niederländisch-Indien geschehen ist (ich denke dabei an die
sogenannten Polizeiaktionen von holländischer Seite), was England in
Kenya, was Frankreich in Marokko und Algerien tun, muß uns mit
brennender Scham erfüllen. Wir können oder wollen die Zeichen der
Zeit nicht verstehen; dadurch sind wir außerstande, die befreiende
Antwort zu geben, die von uns erwartet wird.

Was in diesem Punkt der Glaube an Jesus Christus bedeutet? Ich

glaube das Folgende :

1. Christen müssen ihre ganze Einsicht und ihre volle Mitwirkung
daranseßen, daß das Freiheitsbestreben der asiatischen und
afrikanischen Völker auf eine Weise aufgefangen wird, daß sich die alte
Geschichte der brutalen Gewalttätigkeit nicht wiederholt. Es gehört
zur Aufgabe der christlichen Kirche, allen schönklingenden, idealistischen

«und humanitären» Losungen die Maske abzureißen und zu
sagen: Es geht im Grunde nicht um das Gemeinwohl der kolonialen
Völker - es geht zuallererst um unser eigenes Wohl, es geht um
Rohstoffe, um Handelsinteressen, um Industrialisierungsmöglichkeiten, es

geht um die Aufrechterhaltung unseres westlichen Lebensstandards
und schließlich auch noch um eine westliche Prestigewahrung um jeden
Preis. Deshalb soll sich die christliche Kirche weigern, das alte Spiel
mitzuspielen.

Was Indonesien betrifft, so hat es glücklicherweise Christen
gegeben, die von Anfang an alles getan haben, um dem früher kolonialen
Gebiet seine Selbständigkeit ohne Militärgewalt und Greueltaten geben

zu lassen. Wenn man auf sie gehört hätte, unter anderem auf die Führer

der holländischen Mission, dann wäre die schuldvolle Tragödie
zwischen Holland und Indonesien, die in eine völlige Entfremdung
auszugehen droht, keine traurige Tatsache geworden. - Leider gab es

zu wenige solcher Christen. Die sogenannten christlichen Parteien und
Zeitungen Hollands spielten darin eine andere, fatale Rolle, und die
Kirchen vermieden, sich deutlich zu äußern.

Aus ihrem Glauben an Jesus Christus können und müssen Christen
zu dem Punkte der Freiheitsbestrebungen der kolonialen Völker
Aufklärung geben, Perspektiven eröffnen und konstruktive Vorschläge
machen. Aber häufig wagen wir das nicht. Und zehn Jahre später
sagen wir dann : Wir hätten doch nicht schweigen dürfen

2. Bezüglich der Rassendiskrimination muß vom christlichen Glau-

14



ben aus ein deutliches Nein zu hören sein. Die Konferenz zu Evanston
gebrauchte auf diesem Punkt eine mutige Sprache. Aber - war sie

mutig und konkret genug
Die Lage ist sehr ernst. Wenn die Schande der Rassenunterschiede

so bleibt, wie zum Beispiel in Südafrika, dann kann es nicht zu den
Unmöglichkeiten gerechnet werden, wenn dort in absehbarer Zeit ein
schrecklicher Rassenkrieg die Weißen ausrottet. Und haben wir etwas
anderes verdient?

Ich frage mich, ob nicht in Evanston, bei der Konfrontation mit
Christus, einfach und offen hätte gesagt werden müssen, was von
Christen konkret verlangt wird, wenn es sich um Rassendiskrimination
handelt. Wenn diese Mauer von Fatalismus und Schuld abgebrochen
werden muß, dann müssen die Christen auch hören, wie sie diese

Mauer abbrechen müssen. Hier und da, in Amerika und Südafrika,
gibt es Gruppen von Christen, die uns aus der Praxis heraus hierüber
aufklären können.

3. Neben dem Streben nach Freiheit und der Rassendiskrimination
aber gibt es das Problem des Hungers. Ich brauche nicht viel hierüber
zu sagen — man lese den vortrefflichen Artikel von Dr. Hugo Kramer
in «Neue Wege» (November 1955). Dieser Artikel hätte ein Bericht
des Weltkirchenrates sein müssen!

Wir dürfen als Christen nicht aufhören zu sagen: Dieser Hunger
muß gestillt werden - und er kann zum großen Teil gestillt werden,
wenn wir das Geld, das wir jeßt für eine aussichtslose und sogenannte
Verteidigung ausgeben, für die Hilfe in den «unterentwickelten»
Gebieten verwenden. Mit Nahrung, mit agrarischen und industriellen
Veränderungen müßte dort geholfen werden und so, daß dem
Feudalismus ein sicheres Ende bereitet wird. Wenn wir es nur wollen, ist
es auch möglich. Für die Bewaffnung ist ja auch alles, selbst das
Unglaublichste, möglich.

Auf diese Weise können wir, wenn wir an gewisse, viele bereits
mit Unbehagen erfüllende Tatsachen anknüpfen, durch eine neue
Anschauung, durch eine neue Beurteilung (neu vom Standpunkt des
Gottesreiches, neu von Christus aus), Perspektiven sehen lassen, die praktisch

zu verwirklichen sind.
Ausführlich will ich mich zum Schlüsse über unsere Haltung dem

Kommunismus gegenüber äußern. Welchen Einfluß kann hierin unser
Glaube an Jesus Christus ausüben?

Ich will vorwegnehmen : als Christen können wir kein Mitglied der
kommunistischen Partei sein. Die kommunistische Ideologie verlangt
ein Leben in einem andern Klima als das des Evangeliums. Außerdem
ist das lebendige und wirkliche Christentum totalitär — lebendiger
und wirklicher Kommunismus ist das auch, obwohl in einer anderen
Weise. Diese beiden Totalitarismen schließen einander aus. Wirklich

15



prophetisches und selbständiges Christentum kann innerhalb des
Kommunismus keine Existenzmö^/icfokdt finden, schon deshalb, weil
man die Existenzgründe, die Existenzberechtigung eines solchen
Christentums schlechterdings nicht anerkennt und auch nicht anerkennen
kann. Berdjajew konnte man in Sowjetrußland nicht gebrauchen.

Aber hiermit ist dieses Problem keineswegs abgetan. Die lebendige

Begegnung mit Christus, das Erfaßt-Sein durch das Gottesreich,
läßt uns auch hierin mit einer Art neuer Unbefangenheit und
Selbständigkeit urteilen. Und diese beiden Eigenschaften machen es uns
möglich, gewisse Tatsachen zu sehen und zu würdigen, die in der
öffentlichen Meinung entweder negiert oder als Karikatur dargestellt

werden.
Wir schämen uns, daß es an einer guten und rettenden Initiative

mangelt und zuviel von unkonstruktiver Initiative im Westen zu
finden ist. Man kann auf ernstliche Fehler Rußlands hinweisen — die
Fehler, die der Westen begeht, sind immer ernstlicher : wir behaupten
ja, und häufig nicht ohne Selbstüberhebung, daß wir eine höhere und
bessere Ideologie besäßen, daß bei uns die Menschlichkeit besser
verbürgt sei als bei den Kommunisten, usw. Noblesse oblige — Adel
verpflichtet.

Wenn ich die letzten Jahre noch einmal überdenke und mich
frage, welch stark ins Auge fallende und konstruktive Initiative vom
Westen ausgegangen ist, dann kann ich eigentlich nur den Vorschlag
Eisenhowers nennen, gegenseitig Photographien und ähnliches, die
Bewaffnung betreffend, auszutauschen.

Aber daneben? Rußland schlug vor, Atomwaffen nicht mehr zu
gebrauchen und abzuschaffen. Es fängt selbst nicht damit an — die
leßte Atomexplosion in der Sowjetunion ist ein Beweis dafür, daß
man auch dort noch weiterexperimentiert. Aber — der Westen sollte
dann doch aus seiner «besseren» Ideologie, seiner Bürgschaft für
Humanität und Freiheit heraus ein Beispiel geben müssen. Wir aber
kommen nicht einmal dazu einen Vorshlag zu machen, geschweige
denn ein Vorbild zu geben.

Die christlichen Kirchen im Westen sollten die geistige Kraft, die
hierfür nötig ist, zu erwecken versuchen. Aber die Kirchen laufen
hinter den Tatsachen her. Die Kirche ist kein Pionier, sondern nur ein
Mitläufer, keine Vorhut, sondern eine Nachhut. Sie sanktioniert zwar
(und was?), sie stimuliert aber nicht. Ich verweise noch einmal auf
die Aussprachen, die man in Davos hörte.

Rußland hat versprochen, in Kürze 640 000 Mann seiner Streitkräfte

nach Hause schicken zu wollen; es tritt Porkkala, die russische

Basis vor den Toren der finnischen Hauptstadt ab.
Was kann der Westen demgegenüber aufweisen? Die Bindung

an das Gottesreich läßt uns aus einer neu-erhaltenen Selbständigkeit

16



sagen : der Westen hätte die Initiative, die Bewaffnung zu vermindern,
ergreifen und militärische und strategische Stützpunkte abtreten
müssen Es kann noch immer geschehen.

Nun kann man mit Recht sagen: Aber kennt man auch die wirkliche

Absicht der Sowjetunion? Gehört nicht alles, was Rußland nun
auch tut, zu der Zick-Zack-Politik, die ideologisch fundiert und
praktisch-politisch berechtigt ist? Ich antworte hier mit einer Passage aus
dem fesselnden Artikel von Stuart R. Schramm in «Christianisme
Social» (63e année, juillet-août 1955, p. 413-423) «La coexistence
hier et aujourd'hui»:

«.. S'agit-il d'un véritable changement d'attitude ou simplement
d'une tactique provisoire? Au fond, c'est la même question qu'on a

posée au début de l'expérience de libéralisation intérieure en 1953, et
nous y répondrons de la même façon : cela n'a pas tellement d'importance,

car l'évolution porte en elle ses propres conséquences» (421).
Und dann läßt er hierauf folgen :

«Cependant, si nous voulons profiter réellement de la nouvelle
attitude des chefs communistes envers le monde occidental, il
faudrait que l'Occident fît aussi la moitié du chemin (421).

Ich denke hierbei an die relative Entspannung, die im Augenblick
(Oktober 1955) in der internationalen Politik herrscht; mit Betonung
sage ich: «relativ». Von allen Seiten gehen Besucher in die Sowjetunion.

Auch von der Sowjetunion kommen Delegationen in den
Westen. — Was tun die Christen, um das alles konstruktiv und
befreiend aufzufangen und zu stimulieren?

Selbst wenn die Sowjetunion dieses politische Spiel nur spielen
würde, um Zeit zu gewinnen, um dadurch bei einem folgenden Kriege
mit sehr großer Treffsicherheit seinen leßten und entscheidendenSchlag
zu führen — ich spreche jetzt ganz gemäß dem Gedankengang
derjenigen, die Rußland hundertprozentig mißtrauen — müßte dennoch
der Westen, und an der Spitze die Kirchen, diese Atempause auf
eine Weise benutzen, die eine kommende Katastrophe unmöglich
machen müßte. Die Kirche sollte es zu einer ihrer wichtigsten
Aufgaben rechnen, mitzuhelfen zur Schaffung einer Atmosphäre, worin
es Amerika und Rußland unmöglich gemacht würde, einen neuen
Krieg zu entfesseln. Ich habe oben schon gesprochen über die Haltung
der Kirche dem militärischen Betrieb gegenüber, über die Hilfe für die
sogenannten rückständigen Länder; ich denke an die UNO und die
Beeinflussung ihrer Aktivität. Aber solange unsere westlichen Kir-
hen die Europäische Verteidigungsgemeinschaft, die Nordatlantische
Vertragsorganisation, die Remilitarisierung Deutschlands stützen,
solange arbeiten sie niht an der Entstehung einer so nötigen, neuen
geistig-politischen Atmosphäre mit.

Was wir im Westen und leider auch innerhalb der westlichen

17



Christenheit sehen, ist nur allzuoft ein elendes Aufrechterhalten des

politischen Mythos, daß die Sowjetunion jetzt aggressive Pläne gegen
den Westen schmiedet und daß wir darum die Bewaffnung, die
bürgerliche Verteidigung und die Manöver fortsetzen müssen.

Die Bindung an Jesus Christus, Seine Sache und Sein Reich, muß
uns als Seine Anhänger unsern deutlichen Auftrag sehen lassen: die
Atmosphäre muß von Haß, von Angst, Furcht und Mißtrauen gereinigt

werden. Denn nur dadurch sind wir geschwächt. Nicht
Sowjetrußland ist unser Feind Nr. 1 — sondern unser eigener Unglaube,
unser Aberglaube, unser Irrglaube ist Feind Nr. 1. Säuberung, geistige
Säuberung der Atmosphäre — das ist es, was wir am meisten nötig
haben.

In diesem Zusammenhang will ich noch einige Punkte aufführen.
Ich denke an China und die ungeheuren Veränderungen, die sich

dort während der letzten Jahre unter der Leitung der kommunistischen

Regierung vollzogen haben. Dr. Hugo Kramer hat hierüber
im Septemberheft 1955 von «Neue Wege» und im «Zeitdienst» («Im
Reich der Mitte., Bericht einer Chinareise». Nr. II - VI bis I - X - 55)
auf fesselnde und dokumentierte Weise geschrieben. Selbst der größte
Widersacher des Kommunismus muß zugeben, daß in China enorme
Veränderungen zum Guten auf sozial-ökonomischem, industriellem
und kulturellem Gebiet durchgeführt worden sind.

Zur Gelegenheit der Feier des 6. Geburtstages der Chinesischen
Volksrepublik am 1. Oktober 1955, schrieb die leitende liberale
holländische Tageszeitung «De Nieuwe Rotterdamse Courant» über
die chinesische Revolution, die — so schreibt das Blatt — «durch die
große Masse der armen chinesischen Bauern von Herzen bejubelt
wurde.»

Und es beendet seine Betrachtungen wie folgt: «Wenn sich die
chinesische Regierung vorläufig von imperialistischen Abenteuern und
Eroberungen enthält und ihre Gedanken auf die Entwicklung des
Landes selbst richtet, dann würde sie nicht nur auf die Unterstützung
der Bauern und Arbeiter rechnen können, sondern auch einen wichtigen

Beitrag zur Entspannung der internationalen Politik liefern.»
Ja aber, sagt man dann, das ist doch alles mit Mitteln von totalitärer

Struktur und mit Gewalt geschehen — das können wir doch
nicht gutheißen. Der gleiche Artikel in der NRC sagt: «... Fragt nicht
auf Kosten von wievielen Opfern.» Hierauf antworte ich: Die meisten
dieser Leute, die diese Einwendung machen, sind, weil sie den Krieg
in allen seinen Formen schließlich akzeptabel finden, absolut nicht
gegen «Mittel von totalitärer Struktur und Gewalt». Jeder, der den
totalen Krieg gutheißt, verspielt seinen Namen als verständiger
Mensch oder seinen Ruf als ehrlicher Mensch, wenn er gegen die

18



Mittel protestiert, deren sich der Kommunismus in der USSR oder
in China bedient hat.1

Wenn wir sehen, welche enormen Veränderungen in China sich

vollzogen haben, dann müssen wir uns doch wohl mit Scham und
Schrecken fragen: Warum konnte das alles wohl geschehen mit dem
Marxismus als Hintergrund und niht mit dem Christentum als

Hintergrund? Was tat Amerika in China? Chiang Kai-Shek, der
vollkommen zur autokratisch-feudalistischen Lebenssphäre gehört —
diese Bezeichnung stammt von dem holländischen reformierten Missionar

Dr. J. Verkuyl — ist und wird durch Amerika unterstützt. Und
erst kürzlich wurde das neue China wiederum durch Amerika daran
gehindert, in die Vereinten Nationen einzutreten.

Wenn wir das alles ehrlich und selbständig verarbeiten wollen,
dann hat das audi Konsequenzen hinsichtlich unserer Haltung der
Parteipolitik gegenüber. Es gibt, glaube ich, zwei Möglichkeiten:

a) Die Nachfolger Christi beschäftigen sich mit der Parteipolitik,
b) die Nachfolger Christi halten sich außerhalb der Parteipolitik,

aber beschäftigen sich mit Politik.
Über beide Punkte möchte ich etwas sagen, erst über den ersten.
Leider ist es, auch unter den Christen-Pazifisten, im allgemeinen

kein besonders beängstigendes Problem, daß sie es mit den sozialistischen

Parteien halten. Wenn wir uns aber die Leitung und die
Taten dieser sozialistischen Parteien betrachten, besonders bezüglich
der internationalen Probleme, dann ist es gar nicht so einfach.

In Holland ist die Partei des demokratischen Sozialismus die
Partei der Arbeit, in Fragen der internationalen Politik nicht nur
absolut antikommunistisch, sondern sie akzeptiert auch die militärische

«Verteidigung» mit allen technischen Mitteln, allen Konsequenzen
und allen Propagandamitteln. So ist es beinahe überall. — Gegner

läßt man reden — die Hauptlinie aber wird verfolgt. Daran wird
nichts verändert. Die Opposition erfüllt die Funktion der Sicherheitsklappe:

der Dampf muß ja einmal abgelassen werden. Die Opposition

erfüllt niht die Tunktion des Wehrufes, dem man gehorsam
sein müßte.

In sozial-ökonomischer Hinsicht zeigt sich noch einige Fortschrittlichkeit,

aber viele der Maßnahmen, die getroffen werden, sind durch
die Zeitumstände aufgedrungen, so daß von einer besonders
progressiven Haltung keine Rede ist. Was die Einstellung gegenüber der
allerwichtigsten Punkte, nämlich der internationalen Angelegenheiten
betrifft, so haben die sozialistischen Parteien keine eigene Meinung

1 Man vergleiche die Klage von Lorenz Stucki in «Die Weltwoche» vom
7. Oktober 1955 (S. 1) über «Das geringe Empfinden für den lebendigen
Menschen» im Kommunismus. Man sollte Römer 21 bei einer solchen Kritik nicht
vergessen.

19



mehr. Sie sind den Vereinigten Staaten hörig geworden. Die Angst
«kommunistisch» genannt werden zu können, ist so groß, daß häufig

liberale Zeitungen auf internationalem Gebiete mehr von
Selbständigkeit zeugende Aufklärung geben und eher «aus dem Ton
fallende» (nämlich aus dem amerikanischen Ton fallende) Tatsachen
bieten, als die sogenannt-sozialistischen Blätter.

Doch sind viele Christen-Pazifisten Mitglied der sozialistischen
Parteien. Noch schwieriger wird es, wenn wir sagen müssen : Mit dem
religiösen Sozialismus ist es nicht viel besser. Die letzte Konferenz in
Frankfurt war hiervon ein recht trauriger, aber deutlicher Beweis.
Man muß sich da eher als unter Gegnern, als unter Geistesverwandten
fühlen. Was Carmen Weingartner, Albert Böhler und Dr. Hugo Kramer

im September-Heft 1955 der «Neuen Wege» über die Frankfurter
Konferenz schrieben, läßt nichts an Deutlichkeit zu wünschen übrig.

Man findet es nicht selbstverständlich, daß ein Nachfolger Christi
an der Kommunistischen Partei mitarbeitet. Man findet es ziemlich
selbstverständlich, daß er zur Sozialistischen Partei hält. Das erscheint
mir stets merkwürdiger und verwirrender. Man denke an die
Haltung gegenüber Entwaffnungsvorschlägen, Anträgen auf Abschaffung
des Gebrauches von Atomwaffen, internationale Entspannung und so
weiter bei der Kommunistischen Partei und bei den sozialistischen
Parteien.

Man werfe der Kommunistischen Partei nicht zu schnell vor, die
Freiheit eliminiert zu haben. Ich weiß wohl, daß Opposition gegen
die Generallinie in der > Kommunistischen Partei ganz andere
Konsequenzen mit sich bringt, als in der Sozialistischen Partei, aber welchen
Wert hat es, wenn unter dem Schein der Freiheit-der-Meinungs-
äußerung einem Sozialisten in seiner Partei keine wesentliche
Möglichkeit gegeben wird, öffentlich für eigene, abweichende Meinung zu
zeugen.

Meine Schlußfolgerung kann keine andere sein als diese: Wenn
ein Nachfolger Jesu Christi, der also mit einer neuen Selbständigkeit
und Unbefangenheit und auch mit einem konstruktiven und
heilsamen Radikalismus in dieser Welt stehen darf, mit den sozialistischen

Parteien, so wie diese im Augenblick sind, mitarbeitet, dann ist
das eine sehr problematische Angelegenheit. Für mich ebenso
problematisch, als wenn er sich der Kommunistischen Partei anschließt. Ich
kann hierbei nicht mehr von Solidarität (dem Wort, mit dem man in
partei-sozialistischen Kreisen immer arbeitet), sondern nur von
Kollaboration sprechen.

Als zweite nannte ich die Möglichkeit: Ein Nachfolger Jesu
Christi bemüht sich nicht um Parteipolitik, jedoch um Politik.

Mir persönlich erscheint das im Augenblick die einzig mögliche
Haltung. Wir müssen uns aus den eben angeführten Gründen der
Parteipolitik enthalten; wir können und dürfen uns aber nicht der

20



Politik entziehen, weil Gottesreich und Welt, weil die Sache Christi
und die Sache der Menschheit nun einmal unlöslich miteinander
verbunden sind.

Nur in dieser Stellung von parteipolitischer Dachlosigkeit besteht
die Möglichkeit, in Freiheit und Selbständigkeit, sowohl Amerika wie
auch Rußland gegenüber, unsern Weg zu gehen. Beiden gegenüber
wollen wir Verständnis zeigen. Beiden gegenüber dürfen wir unsere
Kritik nicht schweigen lassen. Viele, die diese Haltung einehmen
wollen, haben sich zu der Bewegung «Der Dritte Weg»
zusammengeschlossen — obgleich gerade Christen-Pazifisten hier auch wieder
gewisse, aber meiner Ansicht nach nicht unüberwindliche Schwierigkeiten

sehen.
Diese «Dritte-Weg-Bewegung» soll keine Angst haben, geradeheraus

zu sprechen. Sie soll sich nicht vor allen Dingen ängstlidi
bemühen, Amerika oder Rußland zu schonen. Sie soll einen eigenen,
selbständigen Weg gehen.

Es ist fruchtbarer, in dieser Zeit als Ferment (individuell oder in
einer Dritte-Weg-Bewegung) tätig zu sein, als daß wir in irgendeine
parteipolitische Organisation eingeschlossen sind, die Moskau oder
Washington hörig ist.

Man fragt sich vielleicht, ob wir überhaupt keine Kritik haben,
anläßlich der Haltung der Sowjetunion in der internationalen Politik.

Hierüber will ich noch gerne etwas sagen. Über die kommunistische

Ideologie habe ich oben etwas gesagt. Jetzt nur über die
sogenannte praktische Politik.

Persönlich finde ich den schwersten Fehler Rußlands, daß es noch
immer nicht offen und deutlich den Vorschlag gemacht hat: Wir
ziehen uns vollkommen aus Ostdeutschland zurück, unter der Bedingung,

daß

a) Deutschland wieder vereinigt wird
b) das neue vereinigte Deutschland sich nicht an einen der Machtblöcke

anschließt,
c) Deutschland unbewaffnet bleibt — was mit sich bringen soll,

daß man, anders als in der Periode nach 1918, die Bewaffnung in
allen andern Staaten drastisch beschränkt, während in jedem Falle der
Gebrauch der Atomwaffen für jedes Land ausgeschlossen sein muß.

Ich habe ehrlich gesagt, immer auf einen solchen Vorschlag von
Sowjetrußland gewartet. Ein einziges Mal ist Rußland beinahe soweit
gewesen. — Es scheint nun, daß Rußland, wenigstens vorläufig die
Spaltung Deutschlands gutheißt. Es scheint auch, daß die Entwicklung

der Wiederbewaffnung von West- und Ostdeutschland schon
zu weit vorgeschritten ist, als daß man sie rückgängig machen könnte.

Außerdem bleibt immer die Gefahr bestehen, daß sich später die

21



Divisionen von West- und Ostdeutschland vereinigen und was
wird dann geschehen?1

Amerika hat hinsichtlich Deutschland Möglichkeiten versäumt,
Rußland aber auch.

Ich bin davon überzeugt, daß hier eine Aufgabe für die christlichen

Kirchen gelegen hätte und vielleicht nodi liegt. Sie hätten über
den Weltrat der Kirchen, einen rettenden und konkreten Vorschlag
machen müssen, einen Vorschlag, zu dem weder Amerika noch Rußland

imstande wären. So hätte die Kirche den ihr auferlegten «Dienst
der Versöhnung» vollbringen können und müssen. Man sage nicht,
daß das alles für den Kirchenweltrat zu technisch gewesen wäre. Als
der Koreakrieg ausbrach, sprach sich der Weltrat auch konkret über
eine technisch-politische Angelegenheit, nämlich die der Schuldfrage
aus.2 Was er in Toronto hinsichtlich Korea falsch tat, könnte er jetzt
hinsichtlich Deutschland wieder gutmachen.

Adenauer hat Chruschtschew in Moskau zu Recht den Vorwurf
gemacht: «Warum haben die Großmächte Hitler nach 1933 so groß
werden lassen?» Es scheint mir nicht unmöglich, daß in einigen Jahren
ein anderer Deutscher eine ähnliche Frage stellt, und zwar diese:
«Warum hat der Westen nach 1945 dem deutschen Nationalismus,
Militarismus und Nazitum soviel Raum zur Entwicklung gegeben?»

Viele wichtige Punkte müssen hier unbesprochen bleiben. Ich
denke zum Beispiel an unsere Haltung gegenüber Amerika, der
Koexistenz, der Veränderung der Gesellschaftsstruktur. Ich will diesen
Teil damit beendigen, daß ich etwas über unsere Haltung gegenüber
dem Weltfriedensrat sage.

Von Anfang an stand es bei mir fest, daß dieser Weltfriedensrat
ein Instrument der sowjetrussischen Außenpolitik war. Im Laufe der
Jahre hat sich die Meinung als richtig erwiesen: alle Schwankungen,
die die sowjetrussische Außenpolitik durchmachte, machte der
Weltfriedensrat mit. Bis zu der kürzlich in Helsinki gehaltenen Konferenz
ist das deutlich geblieben -

Doch könnte es sein, daß viele Christen-Pazifisten dem
Weltfriedensrat nicht genügend Unbefangenheit und Selbständigkeit gezeigt

1 Man lese die «Gesamtdeutsche Rundschau», «unabhängige Zeitung für Politik»,

worin Gustav Heinemann, Helena Wessel und A. M. ausgezeichnete Aufklärung

geben über das Deutschland-Problem (Verlag: Notgemeinschaft für den Frieden

Europas. Essen, An der Reidisbank 14).
2 In Toronto (8. bis 15. Juli 1950) wurde gesagt: «Armed attack as an instrument

of national policy is wrong. We therefore commend the United Nations, an
instrument of world order, for its prompt decision to meet this agression and for
authorizing a police measure which every member nation should support.»
(«Bewaffneter Angriff als Instrument der nationalen Politik ist falsdi. Wir empfehlen
daher den Vereinten Nationen, als einem Instrument der Weltordnung, einen
sofortigen Entschluß zu fassen, um diesem Angriff zuvorzukommen und eine Polizeimacht

aufzustellen, die jeder Mitgliedstaat Unterstufen sollte.»)

22



haben. Warum ist nicht mehr von der gebotenen Gelegenheit
Gebrauch gemacht worden, so daß überzeugte Pazifisten in diesem Kreise
vor diesen Leuten (die immerhin etwas wollten und auch unternahmen)
radikal-pazifistisch gesprochen hätten? Warum taten wir das nicht? -

Ich bin selbst aus vielen gültigen Gründen verhindert gewesen,
aber ich habe diese Handlungsweise stets als die richtige gesehen und
verteidigt. Man verstehe mich gut: Ich würde nur überzeugte, klar
denkende und politisch geschulte Pazifisten nach Helsinki usw. gehen
sehen wollen. Da könnte gute Arbeit geleistet werden.

Und zum Schlüsse:

In dieser Zeit von überall wachsendem Totalitarismus ist es nötig,
daß wir uns gewissenhaft und furchtlos klarmachen, was der Glaube
an Jesus Christus für unsere Haltung in dieser Welt bedeutet. Die
Lage ist höchst beunruhigend. Was in einem vortrefflich komponierten,

klar und mutig geschriebenen Heft wie «Speak truth to power»
(a Quaker search for an alternative to violence), das im März 1955
erschienen ist, über die Ausbildung des amerikanischen Soldaten zu
lesen steht - und andere Veröffentlichungen bestätigen diese
Tatsachen - ist erschreckend. Ich lese da unter anderem: «Film series -
such as Are you ready for Service? are designed to prepare young
people for conscription, and establish military points of view in the
minds of thirteen-year-olds. Shall we discover, as Hitler did, that
thirteen is also too late, and that we must begin our drilling and
shaping with five-year-olds?» (p. 18).1

Es ist nötig, daß wir ein deutliches Bild unserer Haltung in dieser
Zeit vor Augen haben. Das gilt für uns individuell. Das gilt auch für
uns als Gruppe.

Wenn Dr. Konrad Farner in seinem «Christ und Kommunist» (Die
christliche Friedenswoche und was sagt der Kommunist dazu? 1954)
Pfarrer Lüthi an das «Wächteramt der Kirche» (S. 26) erinnert, dann
schreibt er unter anderem: «Nur dann ist dieses Wächteramt ^möglich,
wenn es als echtes christliches Leben vorgelebt wird und nicht als
pharisäerhafte Verteidigung veralteter gesellschaftlicher Zustände. Dieses

Wächteramt seßt also den furchtlosen Christenmenschen voraus,
der das Wort aus 1. Joh. 4:18 stets vor Augen hat: «Furcht ist nicht
in der Liebe, sondern die völlige Liebe treibt die Frucht aus. Dieses
Wächteramt seßt demnach den ganzen, also den verwirklichten
Christenmenschen voraus, und allein von diesem her ist die Korrektur möglich,
ist sie sinnvoll und sinngemäß, kann sie angenommen werden» (S. 27).

Dies gilt auch für kleine Gruppen.

1 «Filmserien, wie z. B. ,Seid ihr zum Militärdienst bereit?', bezwecken, die jungen

Leute auf die Wehrpflicht vorzubereiten und die militärische Bereitschaft bei den
13jährigen zu wecken. Sollen wir, wie Hitler, zum Schluß kommen, daß 13 schon
zu spät ist und der Drill schon bei den 5jährigen beginnen sollte?»

23



Ich stelle mir als realisierbare Möglichkeit immer vor: kleine Qrup-
pen, die auf Qrund des Kontaktes mit Christus in dieser Welt gemein-
shaftlih auftreten. Sie müssen dem Dienst am Frieden Gestalt geben.
Sie helfen zum Beispiel da, wo jemand um des Gewissens willen in
Schwierigkeiten kommt, weil er durch andere unterdrückt wird. Konkret:

Bei Boykottierung eines Kommunisten, bei Verfolgung eines
Dienstverweigerers. Sie geben Pamphlete heraus oder verkaufen sie
in bestimmten Straßen und suchen auf diese Weise Kontakt mit den
Leuten und sprechen mit ihnen. Nach einigen Stunden kommen sie
dann zusammen und besprechen ihre Erfahrungen.

Wenn besondere spektakuläre Dinge an der Tagesordnung sind,
wenn das Volksgewissen durch einen scharfen Stachel beunruhigt
wird - eine Atomexplosion, das Sterben von Kuboyama, dem japanischen

Fischer, Übungen für den sogenannten Schuß der Bevölkerung
gegen Atombombenanfälle und so weiter -, dann vertiefen sie diese
Unruhe, indem sie sie in das Licht Christi zu bringen versuchen. In
«Peace News», dem bekannten und immer vortrefflich redigierten
Londoner Friedensblatt, das jede Woche mit sehr guten Artikeln
erscheint, sehe ich häufig Photos von Leuten, die mit gewissen
Aussprachen oder Texten in Gruppenverbänden umherlaufen, um so die
Aufmerksamkeit der Vorübergehenden in eine neue, sie aufrüttelnde
Richtung zu bringen.

Ähnliches gibt es noch mehr. Es ist nötig, sehr nötig, daß solche
und ähnliche Dinge unternommen werden. Der Dienst der Versöhnung
muß Qestalt annehmen.

Vergessen wir zum Schlüsse bei allen diesen Dingen das Wort
Christi nicht:

«Siehe, ich habe euch die Macht gegeben, auf Schlangen und
Skorpionen zu treten und gegen die ganze Heeresmacht des Feindes -
und nichts wird euch irgendwie schaden.» (Lukas 10:19.)

Kr. Strijd

Gedanken eines Ingenieurs zu brennenden
Zeitfragen1

Die modernen Waffen haben eine so furchtbare Wirkung erreicht,
daß man sich auch als Nachrichteningenieur, dem mancherlei an Literatur

durch die Hand geht, darüber Gedanken machen muß. Denn zwei-

1 Diese Gedanken brachte der Verfasser in der Nachbesprechung zum Vortrag
von Dr. Martin Niemöller im Rahmen der «Arbeitsgemeinschaft Bernischer
Friedensvereinigungen» am 14. Februar 1955 zum Ausdruck.

24


	Was bedeutet der Glaube an Jesus Christus für unsere Haltung in der heutigen Welt?

