
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 12

Artikel: Der grössere Christus

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der größere Christus

Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Wenn das Weizenkorn

nicht in die Erde fällt und stirbt, so bleibt es für
sich allein ; wenn es aber stirbt, trägt es viele Frucht.

Evangelium Johannis 12, 24

Man redet heute in gewissen Zusammenhängen gern von dem Qrö-
ßeren, das an die Stelle von etwas Kleinerem treten soll: von dem
größeren Lebensraum, dem größeren Wirtschaftsdenken, dem größeren
Frankreich, auch etwa der größeren Schweiz. Darin äußert sich nicht
nur Großmannssucht, sondern auch die Empfindung, daß für eine neue
Lage eine alte Form zu enge geworden sei. Sollten wir nicht mit ebensoviel

und vielleicht mehr Recht von einem größeren Christus reden —
selbstverständlich nicht in dem Sinne, daß Christus an sich, sondern in
dem Sinne, daß er für unser Verstehen und Glauben wie für unser
Handeln größer werden müsse?

Wie kann das gemeint sein?

Ein Gesichtspunkt vor allem scheint sich aus der neuen Lage der
Welt, der geistigen wie der politischen, aufzudrängen. Unser Christus,
der Christus, der bisher vor unseren Äugen stand, ist sozusagen stark
der Christus des Abendlandes und für das Abendland gewesen. Die
Geschichte des Abendlandes konzentrierte sich in ihm und um ihn. In
deren Mittelpunkt stand für den Protestantismus die Tatsache der
Reformation, die ausschließlich ein Ereignis des christlichen Abendlandes

ist. Die ganze Theologie wie auch schon das gemeinchristliche
Dogma, das aus den großen Konzilien hervorgegangen ist, war
abendländisch geprägt; es war, wie sein klassischer Geschichtsschreiber formuliert

hat*, ein Werk des Griechentums auf dem Boden des Evangeliums.
Das Griechentum aber, wenn es sich auch vorwiegend im Osten Europas

entfaltet hat, repräsentiert doch das Abendland : es ist typisch für
Europa, für das Europa, das zum guten Teil aus ihm hervorgegangen
ist. Das Abendland war der Rahmen für das Bild Christi, das wir uns
gemacht hatten. Von hier aus blickten wir mit einem naiven Überlegenheitsgefühl

auf die nichtabendländische Welt mit ihrer Kultur, die wir
für Unkultur, und ihrer Religion, die wir für Göfeentum hielten.
Einzelne Voraus-Geister blickten zwar schon lange weiter; aber für das

gesamtchristliche Denken war es so.
Aber nun wird dieser Rahmen gesprengt. Die Welt wird größer.

Nachdem sich einst zu dem alten Umfang des Abendlandes Amerika
gesellt hatte, das aber nach seinem Wesen doch Abendland blieb, tut
sich nun mit Wucht und Eindringlichkeit das Morgenland auf und

* Es ist Adolf Harnack gemeint.

565



damit wieder eine^eae Welt. Sie wird nun besonders infolge der
weltpolitischen Bewegungen, namentlich des Weltkrieges, und durch den
modernen Verkehr dem Blicke aller fast überraschend nahegerückt und
auch in den Kreis unseres Geisteslebens gezogen. Und dazu gesellt sich
das Südland, Afrika und alles, was zu ihm gehört, auch dieses nicht
weniger eine neue Welt. Diese Welt — denken wir jefet besonders
wieder an Asien — ist nun völlig anders als das Abendland. Sie ist
nicht nur politisch und sozial anders gestaltet, sondern hat auch ein
anderes Denken und Empfinden, und zwar eines, das wir nicht von
vornherein als mit dem unsrigen verglichen geringwertiger betrachten
dürfen. Ein Laotse und ein Kungfutse dürfen beanspruchen, an geistiger
Bedeutung neben Plato und Kant gestellt zu werden. Es erheben sich
aus dieser Welt große und großartige Religionen: in erster Linie der
Hinduismus und der Buddhismus. Die Auseinandersefeung mit ihnen,
die lange Zeit sozusagen mehr akademisch oder dann rein missionarisch
war, wird mit der neuen Öffnung der Welt und der neuen Begegnung
der Völker immer aktueller und allgemeiner. Aber auch der Islam erhebt
sich wieder und gewinnt im Panarabismus einen neuen politischen
Ausdruck. Aus ihm steigt wohl eines Tages ein neuer Messianismus empor.

Aber es handelt sich nicht nur um den Fernen Osten oder den
asiatischen Orient und afrikanischen Norden — auf den das Arabertum
ja auch weist —, sondern auch um den europäishen Osten. Der Islam
erinnert uns daran, daß er einst mit seinem Messianismus — denn ein
solcher ist er — gegen den Religionismus, Dogmatismus, Eklesiastizis-
mus und Kultismus des östlichen Christentums gesiegt hat. Aber nun
erinnern wir uns auch daran, daß es einst ein solches östliches Christentum

gegeben hat, das dem westlichen ebenbürtig, wenn nicht überlegen
war, und daß einmal Alexandrien, Antiochien und Konstantinopel im
Bereiche des Christentums mehr galten als Rom. Und nun weht der
Geist diese Totengebeine des östlichen Christentums an, daß sie wieder
lebendig werden. Wir ahnen, daß in diesem östlichen Christentum allerlei

große Wahrheit war, die im westlichen halb oder ganz vergessen
worden ist. Wir erleben vielleicht eine Auferstehung dieses Christentums

sogar in der Gestalt des russischen Kommunismus. Denn dieser
bezieht, ohne es zu wissen, einen Teil seines Sinnes und seiner Kraft
aus dem Boden dieses östlichen Christentums, das freilich in einem
Tolstoj und Dostojewskij, einem Solowjeff und Berdjajeff deutlicher
und tiefer sein Wesen offenbart. Aber es erlebt gerade in Verbindung
mit dem Kommunismus eine Auferstehung gewaltigsten Stils als eine
den ganzen Osten und Südosten Europas umfassende und nach Asien
und Afrika vordrängende religiöse, politische und soziale Volksbewegung

messianischer Art.
Damit sind wir erst recht über den sozusagen geographischen Rahmen

schon hinausgelangt. Es öffnet sich mit der neuen Lage nicht nur
eine neue Welt der Völker und Erdteile mit ihrer ganzen, von der

566



abendländischen verschiedenen geistigen, politischen und sozialen
Gestalt, sondern auch eine neue Welt von Problemen. Diese geographisch
zu bezeichnende neue Welt bedeutet selbst ein gewaltiges und
vielgestaltiges Problem. Aber die ganze Welt, das Abendland nun inbegriffen,

wird von neuer Erregung geschüttelt. Aus der Fülle der politischen,
sozialen und seelischen Fragen und Aufgaben erheben sich Probleme
wie der schon berührte Kommunismus oder das Schicksal Deutschlands
oder auch die Frage des Judentums und fordern Gedanken, die über
den Rahmen dessen, was wir als «Christentum» kennen, hinausgehen.

Und noch mehr als das : unsere ganze Welt löst sich auf und
versinkt in ein Chaos. Dieses harrt auf ein neues Schöpfungswort. Die
chaotisch gewordene Welt verlangt nach einer neuen Orientierung. Sie
liegt in schweren Geburtswehen und ruft nach Geburtshilfe. Sie
verlangt vor allem nach einer neuen Einheit, nicht nur einer politischen
und sozialen, sondern vor allem auch einer geistigen. Nicht kann es
länger ertragen werden, daß Politik, Moral und Religion in krassem
Widerspruch stehen; aber auch nicht, daß es eine Wissenschaft und
Kunst gibt, die neben einem Glauben stehen, mit ihm nicht innerlich
verbunden, und damit ebenso Sinn und Kraft verlieren wie dieser
Glaube selbst. Diese Welt schreit nach einem neuen, umfassenden und
belebenden Sinn.

Sie schreit aber vor allem nach Erlösung von ihrer Not, und zwar
nicht mehr bloß im einzelnen Menschen um Erlösung von seiner Not,
sondern als Welt um Erlösung von der Weltnot. Die kosmishen Nöte
treten als solche immer deutlicher und umfassender hervor: als Armut,
Laster, Krankheit, Tod. Sie rufen nach der Erlösung. Es bieten sich zur
Hilfe die Qöte,en an — Göfeen aller Art : totaler Staat und totale Gesellschaft,

göfeenhafte Religion, viel versprechende und wenig haltende
Mystik, zum Teil auch bloß die Technik. Sie alle schreien, ohne es zu
wissen, ja oft gegen ihren Willen, nach Christus — dem größeren
Christus.

2.

Dieser größere Christus aber kann niht der Christus unseres her-
kömmlihen abendländishen Christentums sein, sondern nur der Christus

des Reihes — Er, der auh der Christus der Bibel ist. Die Botschaft
vom Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit ist, als Botschaft von dem
Einen, lebendigen Gott, die sie ist, von vornherein für die Welt
bestimmt, nicht bloß für Europa oder das Abendland. Schon der Blick der
Propheten Israels ist von Gott aus auf die ganze Völkerwelt gerichtet
und so nicht minder der Blick Jesu wie der des Paulus und Johannes.
Es ist kein geschichtlicher Zufall, daß das Heilige Land in der Mitte
zwischen Asien, Afrika und Europa liegt. So ist auch die Botschaft der
Bibel universeller Art. Sie enthält nicht nur die Erlösung des Einzelnen,
sondern auch die der Gemeinschaft, und nicht nur die politische und

567



soziale, sondern auch die kosmishe -, die Erlösung von Schicksal, Krankheit,

Tod, aber auch vom Rätsel und Dunkel der Welt. Diese ganze
Erlösung ist verkörpert in Christus — dem größeren Christus, dem
politischen, sozialen und kosmischen Christus, dem Fleisch gewordenen
Worte der Bibel.

Ihn müssen wir wieder sehen, so, wie ihn Paulus und Johannes
gesehen haben, und doch wieder neu, im Lichte einer neuen
Offenbarung, worin die alte sich entfaltet. Die Gerechtigkeit seines Reiches
ist das, was in die Völkerwelt dringen will, worauf die Völkerwelt wartet.

Aus ihm quillt, sobald wir ihn einmal recht erkennen und neu daran
glauben, die neue Macht über Schicksal, Krankheit und Tod. Aus ihm
bricht das neue Licht der Welt, das die Dunkelheiten des Erkennens
aufhebt. Aus ihm strömt die Erlösung und Verwandlung auch der
Natur. Aus ihm, in dem nach dem Wort des Kolosserbriefes (2, 3) «alle
Schäfee der Weisheit und Erkenntnis verborgen sind», erwächst die
neue Einheit der Kultur; er gibt als fleischgewordenes Wort der Welt
den neuen Sinn und besiegt durch sein Kreuz und Offenes Grab die
Götter, Göfeen und Dämonen.

Das ist ein Stück der Revolution Christi, die kommen muß, die
kommen wird, die schon im Kommen ist — das der größere Christus,
das der totale Christus, der Christus, der das A und O ist, in dem Gott
nicht nur Mensch, sondern Welt wird. (Auch das ist durchaus biblisch
gedacht.)

Darüber aber muß sich das bisherige Bild Christi, das allzu
abendländische, überhaupt allzu begrenzte, stark verändern. Es wird andere
Proportionen bekommen. Es wird nicht mehr im Mittelpunkt stehen,
sondern sich in ein größeres Ganzes ordnen; es wird nicht mehr das
Bild sein, sondern ein Teil des größeren Bildes.

Ich will den Finger nur auf einen Punkt legen. Für uns abendländische

Protestanten bildet, wie ich schon bemerkt habe, die Reformation
des sechzehnten und siebzehnten Jahrhunderts den Mittelpunkt der
Geschichte der Sache Christi zwischen der Apostelzeit und der Gegenwart,

und damit auch ihre Themen den Mittelpunkt der christlichen
Problematik, vor allem das der Rechtfertigung aus dem Glauben allein.
Ihre Losungen vom Glauben, von der Freiheit des Christenmenschen,
von der Bedeutung der Bibel füllen unsern seelischen Gesichtskreis aus.
Paradoxerweise ist gerade in den lefeten Jahrzehnten durch eine
sogenannte Theologie der Reformation der Protestantismus wieder
ausschließlich in die Grenzen dieses Horizontes gebannt worden.

Aber diese Grenzen müssen vor der neuen Lage weichen. Die
Geistesformen der Reformation sind dieser Lage nicht gewachsen. Sie
sind dafür zu enge. Das ist nicht so gemeint, daß die besondere Wahrheit,

welche die Reformation mit ihrer Theologie auf den Scheffel gestellt
hat, preisgegeben werden sollte und müßte. Sie bleibt Wahrheit. Aber
sie darf nicht mehr als die ganze Wahrheit betrachtet werden,- sie ist

568



nicht mehr die Wahrheit, sondern wird Teil einer Wahrheit, die reicher
und größer ist. Sie wird dabei nicht verlieren; im Gegenteil: jede Wahrheit

verliert ihren Wert in dem Maße, als sie aus dem größeren
Zusammenhang, in den sie gehört, gelöst und vereinseitigt, und gewinnt in
dem Maße an Wert, als sie in diesem Zusammenhang verstanden wird.
Wir bedürfen der weiteren und größeren Losungen aus der Wahrheit
des Reiches Gottes, vor allem des Wortes von der Gerechtigkeit dieses
Reiches; des Wortes von der Erlösung von Schicksal, Not und Tod; des
Wortes von der Weisheit und Erkenntnis, die in Christus verborgen
sind; des Wortes von der Fleischwerdung des Logos in Christus — wir
bedürfen des größeren Christus.

3.

Diese Entwicklung der Wahrheit Christi entspricht der zentralen
Linie der Offenbarung Gottes, welche die Bibel und die ganze
Geschichte der Sache Christi durchzieht. Jeder Tortshritt der Offenbarung
Qottes stellt sih ah eine Erweiterung des Horizontes der Erkenntnis
und des Dienstes Qottes dar. Und zwar tritt diese Erkenntnis
regelmäßig auch in der paradoxen Form auf, daß Gott an Stellen erkannt
wird, wo niemand bisher sein Walten gesehen hatte, wo die herkömmliche

Religion sogar das Gegenteil zu erblicken meinte: bloße Gottesferne,

wenn nicht Gottesfeindschaft. Eine solche Erweiterung des
Horizontes stellt ein Arnos dar, und zwar auf doppelte Weise : damit, daß
er Israel klarmacht, daß Gott nicht an Israel gebunden ist, sondern
Israel an Gott, daß Gott Israel aufgeben und ein anderes Volk zu
seinem Volke machen kann, aber auch damit, daß er drastisch verkündigt,
wahrer Gottesdienst sei nicht Kultus, sondern Gerechtigkeit. Eine solche
Erweiterung desHorizontes tritt großartig in der Art auf, wie der zweite
Jesajas gegen den nationalen Gott Israels den Gott der Völkerwelt
verkündet und wie er in dem Perserkönig Kyros einen Knecht und Gesalbten

Gottes erkennt. Diese Erweiterung braucht nicht nur extensiver,
sondern kann auch intensiver, nicht nur quantitativer, sondern auch
qualitativer Art sein. So geschieht sie, wenn derselbe zweite Jesajas
Gottes tiefste Offenbarung durch das stellvertretende Leiden seines
Knechtes geschehen läßt. Das Kreuz auf Golgatha ist die Erfüllung dieses

Gesichtes. Die in Jesus geschehene Offenbarung läßt sich am besten
als die lefete und entscheidendste Ausweitung des Horizontes der
Erkenntnis und des Dienstes Gottes verstehen. In seinem Sinne trägt
Paulus Christus, den größeren Christus, in die Völkerwelt hinaus.

Dieser Durchbruch zur Erweiterung der Offenbarung in dem
Ausblick auf einen neuen Horizont bedeutet freilich immer eine große
Krise. Den Vertretern des begrenzteren Horizontes, der bisherigen
Form der Offenbarung, erscheint die neue Erkenntnis leicht als bloße
Verneinung und Zerstörung, wenn nicht gar als Lästerung. Aber sie
fällt auch ihren eigenen Vertretern nicht leicht. Sie kostet sie furcht-

569



baren Kampf mit den Menschen und vielleicht auch mit Gott. Das
Kreuz bezeichnet die lefete Höhe und Tiefe dieses Kampfes. Es erfüllt
sich darin das Wort vom Weizenkorn, das in die Erde muß, um zu
sterben, damit es nicht «allein» bleibe, sondern viele Frucht trage. Dieses

Sterben und Auferstehen ist die Grundordnung der Entwicklung
des Reiches Gottes. Jede Sache, die wirklich aus Gott ist, darf nicht sich
selbst leben und sich selbst suchen; sie darf sich nicht in sich selbst
abschließen. Sie muß stets bereit sein, sich selbst in der vorhandenen Form
aufzugeben, um Gott zu dienen, dem Gott, der ein Gott ist der Lebendigen

und nicht der Toten.
So müssen wir heute, wenn wir dem lebendigen Gott im lebendigen

Christus dienen wollen, bereit sein, die alte Gestalt seiner Sache
aufzugeben, um die neue zu fassen, den kleineren Christus zu verlassen,
um dem größeren zu folgen : in die Weite eines neuen Horizontes der
Offenbarung des Lebendigen hinein. Wir müssen, in diesem Sinne,
bereit sein, die Reformation des sechzehnten und siebzehnten
Jahrhunderts für die Revolution Christi des zwanzigsten preiszugeben —
sie nicht etwa zu verraten, aber nicht mehr auf die bisherige Weise als

Zentrum oder gar Abschluß und lefetes Wort der Sache Christi zu
betrachten. Wir müssen die Kirhe preisgeben, in dem Sinne, daß wir Gott
in der Welt walten sehen und ihm in der Welt dienen. Wir müssen das
Christentum preisgeben, damit wir Christus neu verstehen. Wir müssen
die Religion preisgeben, um das Reih Qottes zu erfassen. Wir müssen
Gott auch da sehen lernen, wo man ihn bisher nicht gesehen hat, wo
man sogar eine feindliche Macht zu sehen glaubte. Wir müssen den
Blick für Gott zugleich ausweiten und verschärfen. Wir müssen nur
immer mehr lernen, Gott nicht nur in seiner religiösen und kirchlichen
Gestalt zu erkennen, sondern auch in seiner weltlichen. Wir müssen
auch Christus nicht nur im Rahmen des «Christentums» erblicken,
sondern auch in der ganzen Welt, der politischen, sozialen, kulturellen, die

aus ihm entstanden ist und die ihn vielfach stärker verkündigt als die
religiöse, theologische, kirchliche Gestalt. Wir müssen ihn auch erkennen,

wenn er als Qegner auftritt : im Sozialismus, im Kommunismus, im
Anarchismus, ja sogar — so paradox das klingt — im Atheismus; müssen

ihn auch in Proudhon, Bakunin, Lenin wie in Niefesche erkennen
(man wird doch verstehen, was ich meine?), müssen ihn aber auch

immer mehr ablehnen lernen, wo er zu sein vorgibt, aber nicht wirklich

ist. Wir müssen Christus als den Herrn der Welt erkennen, nicht
nur als den, der es sein wird, sondern auch als den, der es in gewissem
Sinne schon ist. So soll sich auch auf diese Art erfüllen, daß Qott alles
sei und in allem.

Das bedeutet tiefsten Schmerz, aber auch höchste Freude,- das
bedeutet bitteren Tod, aber auch hohes Leben; das bedeutet dunkeln
Karfreitag, aber auch strahlende Ostern.

570



4.
Aber es stellt sich doch am Schluß noch eine Frage ein : Besteht nicht

die Gefahr, daß dieser größere Christus, dieser neue Christus unserer
Seele entfremdet werde? Uns war doch der alte Christus vertraut. Mit
ihm stand unser Gemüt in persönlicher Verbindung. Dieser enge Horizont

war für uns heimatlich und warm — sollte seine Ausweitung nicht
Entfernung und damit Leere und Kälte bewirken?

Wir verstehen diesen Einwand sehr gut; haben wir doch diese Krise
mit ihren Schmerzen — Todesschmerzen — selbst durchgemacht.
Solche Durchbrüche zu neuer Offenbarung müssen, im Kleinen wie im
Großen, bezahlt werden, bezahlt durch Leiden und Opfer, vielleicht
durch bitteres Sterben. Das ist nun einmal eine Grundordnung der Welt
Gottes.

Aber eine heilsame, eine gesegnete Ordnung. Denn bedenken wir :

Das Sterben ist schwer, aber ein Leben, das eigentlich kein Leben ist,
ist noch schwerer. Aber es ist ja auch so, daß keine Wahrheit stirbt,
solange sie noch lebenskräftig ist und die Seelen befriedigt. Sie stirbt
erst, wenn sie zum Sterben reif ist; dann aber ist das Sterben, das mit
der Verheißung neuen Lebens verbunden ist, Erlösung und höchste
Freude. Darum ist die Erweiterung des Horizontes der Erkenntnis Gottes

und Christi wie ihres Dienstes das Größte und Schönste, was es

gibt. Kein echter Prophet und Märtyrer hätte es je um der Bequemlichkeit
des Alten willen preisgegeben.

Es waltet ja auch auf dieser Linie — und wie — neben der
Ordnung, daß es gilt zu verlieren, um zu gewinnen, die andere, ebenso
umfassende, daß es gilt zu erfüllen, um aufzulösen. Wenn die
Auflösung schmerzt, so beglückt die Erfüllung, und die Erfüllung ist in dem
gleichen Maße beglückender denn die Auflösung, als die Freude der
Mutter über das Kind größer ist denn die Schmerzen der Geburt.

Und es ist ja auch so, daß es schon die neue Erkenntnis ist, welche,
wenn auch noch bloß keimartig, in der Knospenhülle verborgen, die
alte abstößt, so wie oft erst im Frühling das Treiben der neuen Blätter
das welke alte Laub abstößt.

Der größere Christus rückt uns nicht ferner, sondern näher —
gerade weil er größer ist! Denn dieser größere Christus ist auch der
wirklihe Christus. Er ist der Christus von heute, der aktuelle Christus.
Wir können ihm nicht mehr ausweichen. Der zu enge Christus muß
uns ja, wenn wir uns in der Fülle der lebendigen Wirklichkeit bewegen,
ferne rücken, fremd werden, weil er dazu keine rechte Beziehung hat;
aber der Christus, der uns gerade in dieser lebendigen Wirklichkeit
begegnet, der auf der einen Seite Anspruch auf sie macht und auf der
andern uns aus ihr entgegentritt: er ist mit uns, in uns, um uns. Es ist
keine Gefahr: der größere Christus wird für jeden von uns, wie für die
Welt, erst recht der lebendige Christus sein. Er ist es schon.

April 1945 Leonhard Ragaz

57)


	Der grössere Christus

