Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 12

Artikel: Der grossere Christus

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140038

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der gréfiere Christus

Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Wenn das Weizen-

korn nicht in die Erde fallt und stirbt, so bleibt es fiir

sich allein; wenn es aber stirbt, trigt es viele Frucht.
Evangelium Johannis 12, 24

Man redet heute in gewissen Zusammenhingen gern von dem Gré-
fleren, das an die Stelle von etwas Kleinerem treten soll: von dem
grofieren Lebensraum, dem gréferen Wirtschaftsdenken, dem grofieren
Frankreich, auch etwa der gréfleren Schweiz. Darin duflert sich nicht
nur Grofimannssucht, sondern auch die Empfindung, daf} fiir eine neue
Lage eine alte Form zu enge geworden sei. Sollten wir nicht mit ebenso-
viel und vielleicht mehr Recht von einem grofleren Christus reden —
selbstverstindlich nicht in dem Sinne, daf Christus an sich, sondern in
dem Sinne, daf3 er fiir unser Verstehen und Glauben wie fiir unser
Handeln gréfler werden miisse?

Wie kann das gemeint sein?

1

Ein Gesichtspunkt vor allem scheint sich aus der neuen Lage der
Welt, der geistigen wie der politischen, aufzudrangen. Unser Christus,
der Christus, der bisher vor unseren Augen stand, ist sozusagen stark
der Christus des Abendlandes und fiir das Abendland gewesen. Die
Geschichte des Abendlandes konzentrierte sich in thm und um ihn. In
deren Mittelpunkt stand fiir den Protestantismus die Tatsache der
Reformation, die ausschliefSlich ein Ereignis des christlichen Abend-
landes ist. Die ganze Theologie wie auch schon das gemeindchristliche
Dogma, das aus den grofien Konzilien hervorgegangen ist, war abend-
lindisch geprigt; es war, wie sein klassischer Geschichtsschreiber formu-
liert hat*, ein Werk des Griechentums auf dem Boden des Evangeliums.
Das Griechentum aber, wenn es sich auch vorwiegend im Osten Euro-
pas entfaltet hat, reprisentiert doch das Abendland: es ist typisch fiir
Europa, fiir das Europa, das zum guten Teil aus ihm hervorgegangen
ist. Das Abendland war der Rahmen fiir das Bild Christi, das wir uns
gemacht hatten. Von hier aus blickten wir mit einem naiven Uberlegen-
heitsgefithl auf die nichtabendlindische Welt mit ihrer Kultur, die wir
fiir Unkultur, und ihrer Religion, die wir fiir Gégentum hielten. Ein-
zelne Voraus-Geister blickten zwar schon lange weiter; aber fiir das
gesamtchristliche Denken war es so.

Aber nun wird dieser Rahmen gesprengt. Die Welt wird grofler.
Nachdem sich einst zu dem alten Umfang des Abendlandes Amerika
gesellt hatte, das aber nach seinem Wesen doch Abendland blieb, tut
sich nun mit Wucht und Eindringlichkeit das Morgenland auf und

* Es ist Adolf Harnack gemeint.
565



damit wieder eine neue Welt. Sie wird nun besonders infolge der welt-
politischen Bewegungen, namentlich des Weltkrieges, und durch den
modernen Verkehr dem Blicke aller fast iiberraschend nahegertickt und
auch in den Kreis unseres Geisteslebens gezogen. Und dazu gesellt sich
das Siidland, Afrika und alles, was zu ihm gehért, auch dieses nicht
weniger eine neue Welt. Diese Welt — denken wir jetst besonders
wieder an Asien — ist nun vollig anders als das Abendland. Sie ist
nicht nur politisch und sozial anders gestaltet, sondern hat auch ein
anderes Denken und Empfinden, und zwar eines, das wir nicht von
vornherein als mit dem unsrigen verglichen geringwertiger betrachten
diirfen. Ein Laotse und ein Kungfutse diirfen beanspruchen, an geistiger
Bedeutung neben Plato und Kant gestellt zu werden. Es erheben sich
aus dieser Welt grofie und grofdartige Religionen: in erster Linie der
Hinduismus und der Buddhismus. Die Auseinandersesung mit ihnen,
die lange Zeit sozusagen mehr akademisch oder dann rein missionarisch
war, wird mit der neuen Offnung der Welt und der neuen Begegnung
der Volker immer aktueller und allgemeiner. Aber auch der Islam erhebt
sich wieder und gewinnt im Panarabismus einen neuen politischen Aus-
druck. Aus ihm steigt wohl eines Tages ein neuer Messianismus empor.

Aber es handelt sich nicht nur um den Fernen Osten oder den
asiatischen Orient und afrikanischen Norden — auf den das Arabertum
ja auch weist —, sondern auch um den europdischen Osten. Der Islam
erinnert uns daran, daf$ er einst mit seinem Messianismus — denn ein
solcher ist er — gegen den Religionismus, Dogmatismus, Eklesiastizis-
mus und Kultismus des 6stlichen Christentums gesiegt hat. Aber nun
erinnern wir uns auch daran, dafl es einst ein solches dstliches Christen-
tum gegeben hat, das dem westlichen ebenbiirtig, wenn nicht tiiberlegen
war, und dafd einmal Alexandrien, Antiochien und Konstantinopel im
Bereiche des Christentums mehr galten als Rom. Und nun weht der
Geist diese Totengebeine des Ostlichen Christentums an, daf} sie wieder
lebendig werden. Wir ahnen, daf} in diesem 6stlichen Christentum aller-
lei grofle Wahrheit war, die im westlichen halb oder ganz vergessen
worden ist. Wir erleben vielleicht eine Auferstehung dieses Christen-
tums sogar in der Gestalt des russischen Kommunismus. Denn dieser
bezieht, ohne es zu wissen, einen Teil seines Sinnes und seiner Kraft
aus dem Boden dieses ostlichen Christentums, das freilich in einem
Tolstoj und Dostojewskij, einem Solowjeff und Berdjajeff deutlicher
und tiefer sein Wesen offenbart. Aber es erlebt gerade in Verbindung
mit dem Kommunismus eine Auferstehung gewaltigsten Stils als eine
den ganzen Osten und Stidosten Europas umfassende und nach Asien
und Afrika vordringende religitse, politische und soziale Volksbewe-
gung messianischer Art.

Damit sind wir erst recht iiber den sozusagen geographischen Rah-
men schon hinausgelangt. Es 6ffnet sich mit der neuen Lage nicht nur
eine neue Welt der Volker und Erdteile mit ihrer ganzen, von der

566



abendlindischen verschiedenen geistigen, politischen und sozialen Ge-
stalt, sondern auch eine neue Welt von Problemen. Diese geographisch
zu bezeichnende neue Welt bedeutet selbst ein gewaltiges und viel-
gestaltiges Problem. Aber die ganze Welt, das Abendland nun inbegrif-
fen, wird von neuer Erregung geschiittelt. Aus der Fiille der politischen,
sozialen und seelischen Fragen und Aufgaben erheben sich Probleme
wie der schon bertthrte Kommunismus oder das Schicksal Deutschlands
oder auch die Frage des Judentums und fordern Gedanken, die iiber
den Rahmen dessen, was wir als «Christentum» kennen, hinausgehen.

Und noch mehr als das: unsere ganze Welt 16st sich auf und ver-
sinkt in ein Chaos. Dieses harrt auf ein neues Schépfungswort. Die
chaotisch gewordene Welt verlangt nach einer neuen Orientierung. Sie
liegt in schweren Geburtswehen und ruft nach Geburtshilfe. Sie ver-
langt vor allem nach einer neuen Einheit, nicht nur einer politischen
und sozialen, sondern vor allem auch einer geistigen. Nicht kann es
linger ertragen werden, daf} Politik, Moral und Religion in krassem
Widerspruch stehen; aber auch nicht, daf} es eine Wissenschaft und
Kunst gibt, die neben einem Glauben stehen, mit ihm nicht innerlich
verbunden, und damit ebenso Sinn und Kraft verlieren wie dieser
Glaube selbst. Diese Welt schreit nach einem neuen, umfassenden und
belebenden Sinn.

Sie schreit aber vor allem nach Erlésung von ihrer Not, und zwar
nicht mehr blof} im einzelnen Menschen um Erlésung von seiner Not,
sondern als Welt um Erlésung von der Weltnot. Die kosmischen Note
treten als solche immer deutlicher und umfassender hervor: als Armut,
Laster, Krankheit, Tod. Sie rufen nach der Erlésung. Es bieten sich zur
Hilfe die Goten an — Gogen aller Art: totaler Staat und totale Gesell-
schaft, gétenhafte Religion, viel versprechende und wenig haltende
Mystik, zum Teil auch blof3 die Technik. Sie alle schreien, ohne es zu
wissen, ja oft gegen ihren Willen, nach Christus — dem grifleren
Christus.

2,

Dieser grofiere Christus aber kann nicht der Christus unseres ber-
kémmlichen abendlindischen Christentums sein, sondern nur der Chri-
stus des Reiches — Er, der auch der Christus der Bibel ist. Die Botschaft
vom Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit ist, als Botschaft von dem
Einen, lebendigen Gott, die sie ist, von vornherein fiir die Welt be-
stimmt, nicht blof3 fiir Europa oder das Abendland. Schon der Blick der
Propheten Israels ist von Gott aus auf die ganze Vélkerwelt gerichtet
und so nicht minder der Blidk Jesu wie der des Paulus und Johannes.
Es ist kein geschichtlicher Zufall, dafy das Heilige Land in der Mitte
zwischen Asien, Afrika und Europa liegt. So ist auch die Botschaft der
Bibel universeller Art. Sie enthilt nicht nur die Erlosung des Einzelnen,
sondern auch die der Gemeinschaft, und nicht nur die politische und

567



soziale, sondern auch die kosmische : die Erlosung von Schicksal, Krank-
heit, Tod, aber auch vom Ritsel und Dunkel der Welt. Diese ganze
Erlosung ist verkorpert in Christus — dem grofleren Christus, dem
politischen, sozialen und kosmischen Christus, dem Fleisch gewordenen
Worte der Bibel.

Thn miissen wir wieder sehen, so, wie ihn Paulus und Johannes
gesehen haben, und doch wieder neu, im Lichte einer neuen Offen-
barung, worin die alte sich entfaltet. Die Gerechtigkeit seines Reiches
ist das, was in die Vélkerwelt dringen will, worauf die Volkerwelt war-
tet. Aus ihm quillt, sobald wir ihn einmal recht erkennen und neu daran
glauben, die neue Macht tiber Schicksal, Krankheit und Tod. Aus ihm
bricht das neue Licht der Welt, das die Dunkelheiten des Erkennens
aufhebt. Aus ihm strémt die Erlosung und Verwandlung auch der
Natur. Aus ihm, in dem nach dem Wort des Kolosserbriefes (2, 3) «alle
Schiatse der Weisheit und Erkenntnis verborgen sind», erwichst die
neue Einheit der Kultur; er gibt als fleischgewordenes Wort der Welt
den neuen Sinn und besiegt durch sein Kreuz und Offenes Grab die
Gotter, Gotsen und Diamonen.

Das ist ein Stiick der Revolution Christi, die kommen muf3, die
kommen wird, die schon im Kommen ist — das der groflere Christus,
das der totale Christus, der Christus, der das A und O ist, in dem Gott
nicht nur Mensch, sondern Welt wird. (Auch das ist durchaus biblisch
gedacht.) '

Dariiber aber muf} sich das bisherige Bild Christi, das allzu abend-
lindische, tiberhaupt allzu begrenzte, stark verindern. Es wird andere
Proportionen bekommen. Es wird nicht mehr im Mittelpunkt stehen,
sondern sich in ein grofleres Ganzes ordnen; es wird nicht mehr das
Bild sein, sondern ein Teil des gréfieren Bildes.

Ich will den Finger nur auf einen Punkt legen. Fiir uns abendlin-
dische Protestanten bildet, wie ich schon bemerkt habe, die Reformation
des sechzehnten und siebzehnten Jahrhunderts den Mittelpunkt der
Geschichte der Sache Christi zwischen der Apostelzeit und der Gegen-
wart, und damit auch ihre Themen den Mittelpunkt der christlichen
Problematik, vor allem das der Rechtfertigung aus dem Glauben allein.
Thre Losungen vom Glauben, von der Freiheit des Christenmenschen,
von der Bedeutung der Bibel fiillen unsern seelischen Gesichtskreis aus.
Paradoxerweise ist gerade in den letsten Jahrzehnten durch eine so-
genannte Theologie der Reformation der Protestantismus wieder aus-
schlief3lich in die Grenzen dieses Horizontes gebannt worden.

Aber diese Grenzen miissen vor der neuen Lage weichen. Die
Geistesformen der Reformation sind dieser Lage nicht gewachsen. Sie
sind dafiir zu enge. Das ist nicht so gemeint, daf$ die besondere Wahr-
heit, welche die Reformation mit ihrer Theologie auf den Scheffel gestellt
hat, preisgegeben werden sollte und miifite. Sie bleibt Wahrheit. Aber
sie darf nicht mehr als die ganze Wahrheit betrachtet werden; sie ist

568



nicht mehr die Wahrheit, sondern wird Teil einer Wahrheit, die reicher
und grofler ist. Sie wird dabei nicht verlieren; im Gegenteil : jede Wahr-
heit verliert ihren Wert in dem Mafle, als sie aus dem grofieren Zusam-
menhang, in den sie gehort, gelost und vereinseitigt, und gewinnt in
dem Mafle an Wert, als sie in diesem Zusammenhang verstanden wird.
Wir bediirfen der weiteren und groferen Losungen aus der Wahrheit
des Reiches Gottes, vor allem des Wortes von der Gerechtigkeit dieses
Reiches; des Wortes von der Erlésung von Schicksal, Not und Tod; des
Wortes von der Weisheit und Erkenntnis, die in Christus verborgen
sind; des Wortes von der Fleischwerdung des Logos in Christus — wir
bediirfen des grofieren Christus.

3

Diese Entwicklung der Wahrheit Christi entspricht der zentralen
Linie der Offenbarung Gottes, welche die Bibel und die ganze Ge-
schichte der Sache Christi durchzieht. Jeder Fortschritt der Offenbarung
Gottes stellt sich als eine Erweiterung des Horizontes der Erkenntnis
und des Dienstes Gottes dar. Und zwar tritt diese Erkenntnis regel-
miflig auch in der paradoxen Form auf, dafl Gott an Stellen erkannt
wird, wo niemand bisher sein Walten gesehen hatte, wo die herkémm-
liche Religion sogar das Gegenteil zu erblicken meinte: blofle Gottes-
ferne, wenn nicht Gottesfeindschaft. Fine solche Erweiterung des Hori-
zontes stellt ein Amos dar, und zwar auf doppelte Weise: damit, daf
er Israel klarmacht, daf3 Gott nicht an Israe{3 gebunden ist, sondern
Israel an Gott, daf8 Gott Israel aufgeben und ein anderes Volk zu sei-
nem Volke machen kann, aber auch damit, daf8 er drastisch verkiindigt,
wahrer Gottesdienst sei nicht Kultus, sondern Gerechtigkeit. Eine solche
Erweiterung desHorizontes tritt grof3artig in der Art auf, wie der zweite
Jesajas gegen den nationalen Gott Israels den Gott der Vilkerwelt ver-
kiindet und wie er in dem Perserkénig Kyros einen Knecht und Gesalb-
ten Gottes erkennt. Diese Erweiterung braucht nicht nur extensiver,
sondern kann auch intensiver, nicht nur quantitativer, sondern auch
qualitativer Art sein. So geschieht sie, wenn derselbe zweite Jesajas
Gottes tiefste Offenbarung durch das stellvertretende Leiden seines
Knechtes geschehen 1af3t. Das Kreuz auf Golgatha ist die Erfiillung die-
ses Gesichtes. Die in Jesus geschehene Offenbarung 1a{3t sich am besten
als die letste und entscheidendste Ausweitung des Horizontes der Er-
kenntnis und des Dienstes Gottes verstehen. In seinem Sinne trigt
Paulus Christus, den gréfieren Christus, in die Volkerwelt hinaus.

Dieser Durchbruch zur Erweiterung der Offenbarung in dem Aus-
blik auf einen neuen Horizont bedeutet freilich immer eine grofle
Krise. Den Vertretern des begrenzteren Horizontes, der bisherigen
Form der Offenbarung, erscheint die neue Erkenntnis leicht als blofle
Verneinung und Zerstorung, wenn nicht gar als Listerung. Aber sie
fallt auch ihren eigenen Vertretern nicht leicht. Sie kostet sie furcht-

569



baren Kampf mit den Menschen und vielleicht auch mit Gott. Das
Kreuz bezeichnet die letste Hohe und Tiefe dieses Kampfes. Es erfiillt
sich darin das Wort vom Weizenkorn, das in die Erde muf$, um zu
sterben, damit es nicht «allein» bleibe, sondern viele Frucht trage. Die-
ses Sterben und Auferstehen ist die Grundordnung der Entwidklung
des Reiches Gottes. Jede Sache, die wirklich aus Gott ist, darf nicht sich
selbst leben und sich selbst suchen; sie darf sich nicht in sich selbst ab-
schlieffen. Sie mufd stets bereit sein, sich selbst in der vorhandenen Form
aufzugeben, um Gott zu dienen, dem Gott, der ein Gott ist der Leben-
digen und nicht der Toten. *

So miissen wir heute, wenn wir dem lebendigen Gott im lebendigen
Christus dienen wollen, bereit sein, die alte Gestalt seiner Sache auf-
zugeben, um die neue zu fassen, den kleineren Christus zu verlassen,
um dem grofleren zu folgen: in die Weite eines neuen Horizontes der
Offenbarung des Lebendigen hinein. Wir miissen, in diesem Sinne,
bereit sein, die Reformation des sechzehnten und siebzehnten Jahr-
hunderts fiir die Revolution Christi des zwanzigsten preiszugeben —
sie nicht etwa zu verraten, aber nicht mehr auf die bisherige Weise als
Zentrum oder gar Abschlufy und letstes Wort der Sache Christi zu be-
trachten. Wir miissen die Kirche preisgeben, in dem Sinne, dafl wir Gott
in der Welt walten sehen und ihm in der Welt dienen. Wir miissen das
Christentum preisgeben, damit wir Christus neu verstehen. Wir miissen
die Religion preisgeben, um das Reich Gottes zu erfassen. Wir miissen
Gott auch da sehen lernen, wo man ihn bisher nicht gesehen hat, wo
man sogar eine feindliche Macht zu sehen glaubte. Wir miissen den
Blick fiir Gott zugleich ausweiten und verschirfen. Wir miissen nur
immer mehr lernen, Gott nicht nur in seiner religiosen und kirchlichen
Gestalt zu erkennen, sondern auch in seiner weltlichen. Wir miissen
auch Christus nicht nur im Rahmen des «Christentums» erblicken, son-
dern auch in der ganzen Welt, der politischen, sozialen, kulturellen, die
aus ihm entstanden ist und die ihn vielfach stirker verkiindigt als die
religiose, theologische, kirchliche Gestalt. Wir miissen ihn auch erken-
nen, wenn er als Gegner auftritt: im Sozialismus, im Kommunismus, im
Anarchismus, ja sogar — so paradox das klingt — im Atheismus; miis-
sen ihn auch in Proudhon, Bakunin, Lenin wie in Niesche erkennen
(man wird doch verstehen, was ich meine?), miissen ihn aber auch
immer mehr ablehnen lernen, wo er zu sein vorgibt, aber nicht wirk-
lich ist. Wir miissen Christus als den Herrn der Welt erkennen, nicht
nur als den, der es sein wird, sondern auch als den, der es in gewissem
" Sinne schon ist. So soll sich auch auf diese Art erfiillen, daf3 Gott alles
sei und in allem.

Das bedeutet tiefsten Schmerz, aber auch-héchste Freude; das be-
deutet bitteren Tod, aber auch hohes Leben; das bedeutet dunkeln
Karfreitag, aber auch strahlende Ostern.

570



4

Aber es stellt sich doch am Schlufl noch eine Frage ein: Besteht nicht
die Gefahr, daf} dieser groflere Christus, dieser neue Christus unserer
Seele entfremdet werde? Uns war doch der alte Christus vertraut. Mit
ihm stand unser Gemiit in personlicher Verbindung. Dieser enge Hori-
zont war fiir uns heimatlich und warm — sollte seine Ausweitung nicht
Entfernung und damit Leere und Kilte bewirken?

Wir verstehen diesen Einwand sehr gut; haben wir doch diese Krise
mit ihren Schmerzen — Todesschmerzen — selbst durchgemacht.
Solche Durchbriiche zu neuer Offenbarung miissen, im Kleinen wie im
Groflen, bezahlt werden, bezahlt durch Leiden und Opfer, vielleicht
%urch bitteres Sterben. Das ist nun einmal eine Grundordnung der Welt

ottes.

Aber eine heilsame, eine gesegnete Ordnung. Denn bedenken wir:
Das Sterben ist schwer, aber ein Leben, das eigentlich kein Leben ist,
ist noch schwerer. Aber es ist ja auch so, daf$ keine Wahrheit stirbt,
solange sie noch lebenskriftig ist und die Seelen befriedigt. Sie stirbt
erst, wenn sie zum Sterben reif ist; dann aber ist das Sterben, das mit
der VerheifSlung neuen Lebens verbunden ist, Erlosung und hochste
Freude. Darum ist die Erweiterung des Horizontes der Erkenntnis Got-
tes und Christi wie ihres Dienstes das Gréfite und Schonste, was es
gibt. Kein echter Prophet und Mirtyrer hitte es je um der Bequemlich-
keit des Alten willen preisgegeben.

Es waltet ja auch auf dieser Linie — und wie! — neben der Ord-
nung, dafl es gilt zu verlieren, um zu gewinnen, die andere, ebenso
umfassende, dafl es gilt zu erfiillen, um aufzulosen. Wenn die Auf-

losung schmerzt, so begliickt die Erfiillung, und die Erfiillung ist in dem
~gleichen Mafle begliidkender denn die Auflésung, als die Freude der
Mutter tiber das Kind gréfler ist denn die Schmerzen der Geburt.

Und es ist ja auch so, dafy es schon die neue Erkenntnis ist, welche,
wenn auch noch blofl keimartig, in der Knospenhiille verborgen, die
alte abstof3t, so wie oft erst im Frithling das Treiben der neuen Blatter
das welke alte Laub abstof3t.

Der groflere Christus riickt uns nicht ferner, sondern niher —
gerade weil er grofler ist! Denn dieser grofiere Christus ist auch der
wirkliche Christus. Er ist der Christus von heute, der aktuelle Christus.
Wir konnen ihm nicht mehr ausweichen. Der zu enge Christus muf3
uns ja, wenn wir uns in der Fiille der lebendigen Wirklichkeit bewegen,
ferne riicken, fremd werden, weil er dazu keine rechte Beziehung hat;

.aber der Christus, der uns gerade in dieser lebendigen Wirklichkeit
begegnet, der auf der einen Seite Anspruch auf sie macht und auf der
andern uns aus ihr entgegentritt: er ist mit uns, in uns, um uns. Es ist
keine Gefahr: der gréflere Christus wird fiir jeden von uns, wie fiir die
Welt, erst recht der lebendige Christus sein. Er ist es schon.

April 1945 Leonbard Ragaz

571



	Der grössere Christus

