Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 49 (1955)

Heft: 11

Buchbesprechung: Buchbesprechung : Krieg - Kriegsdienst und
Kriegsdienstverweigerung : nach der Botschaft des Neuen
Testaments [Walther Bienert]

Autor: Bohler, Albert

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Staaten aufgedringten «Politik der Stirke» — des militirischen und
wirtschaftlichen Machtdruckes gegeniiber der Sowjetunion und der
Chinesischen Volksrepublik — durch eine Politik friedlichen Wett-
bewerbes aller Staats- und Wirtschaftssysteme eine kriegerische Explo-
sion iiber kurz oder lang unvermeidlich sein wird. Ob es zu einem
solchen Umschwung kommen wird — das bleibt nach wie vor die ent-
scheidende Probe darauf, ob der so unablissig zitierte «Geist von
Genf>» eine lebendige Wirklichkeit wird oder nur ein freundlicher Trug
ist, mit dem die Gewaltdimonen ihr grausiges Spiel treiben.

13. November. Hugo Kramer

BUCHBESPRECHUNG

Walter Bienert: Krieg — Kriegsdienst und Kriegsdienstverweigerung. (Nach
der Botschaft des Neuen Testaments.) Evangelisches Verlagswerk Stuttgart.

«Nach der Botschaft des Neuen Testaments» sollen die oben genannten Fragen
in dieser Schrift behandelt werden, Das wiire eine ganz grofle Sache, denn die Bot-
schaft des Neuen Testaments enthilt u. E. in der Tat das entscheidende Wort zu
diesen Fragen. Sie ist in umfassender Weise die Friedensbotschaft. Wenn die Schrift
von Walter Bienert diesen noch lange nicht geniigend erkannten Tatbestand aufzeigt
und in vielen Punkten in erfreulicher Weise unterstreicht, so verfehlt sie ihn doch
wieder an entscheidenden Punkten. Das wird schon offenbar in der «Grundlegung»,
die «Krieg und Kreuz» betitelt ist. Da wird einerseits gesagt, daf «nicht das An-
wenden von Gewalt der Kampf‘ der Christen» sei. Und: «Die Haltung des Kreuz-
trigers (das heiflit Jesu) ist folglich auch fiir die Haltung der Christen mafigeblich.
Dann aber gibt es weder durch Jesus noch durch seine Nachfolger einen «Glaubens-
krieg», einen «Krieg fiir den Glauben», einen «Krieg fiir das Reich Gottes», einen
«Krieg fiir Gott», einen «heiligen Krieg» oder einen «Kreuzzug». «Seit dem Kreuz
von Golgatha kann es keinen Krieg fiir Gott bzw. fiir die Sache Gottes mehr geben
(so sehr das auch im Alten Testament der Fall gewesen sein mag) .» Es gibt keinen
«christlichen Krieg». Es wird weiter in These 2 gesagt: «Das Kreuz Christi ist als
die Quelle des Friedens mit Gott zugleich die Quelle des irdischen Friedens.»

Aber da wird dann in einer audh wissenschaftlich ganz unzuldssigen Weise unter
Berufung auf den Hauptmann und die Soldaten unter dem Kreuz und auf den
Hauptmann von Kapernaum, die mit ihren Aussagen und ihrem Verhalten héchstens
an der Schwelle des Glaubens stehend durchaus noch nicht als «Nachfolger» Christi
— und das allein hiefSe ja im Vollsinn «Christen» — gezeichnet sind, in einer er-
schreckend verkehrten (nicht nur «allzu munteren»!) Weise wieder der Krieg und
das «Kriegshandwerk», «das auch Christen betreiben kénnen» (!) in die Botschaft
des Neuen Testaments hineingenommen, in denen sie nun einmal keinen Ort haben.
Was als Verfehlung, Schuld und Siinde gerade am Kreuz und gegeniiber dem Kreuz
offenbar wird und, unter die Vergebung Christi gestellt, auch die «Nidhtwissenden»
gewify nicht in der Siinde belassen, sondern nach der wirklichen Botschaft des Neuen
Testaments freimachen und auf den Weg des Lebens und in den Gehorsam des
Glaubens (und nicht der Welt!) weisen soll, was als Ausdrudk und Tat der «Michte»
dieser Weltzeit (dieses Aons), aus der die «Christen» <herausgerufen» werden,
deutlich erkennbar ist, das wird nun doch wieder fiir den «Christen» akzeptiert. Es
ist die altbekannte verheerende, aber keineswegs neutestamentliche Begriindung. Fir

554



das «Kriegshandwerk» darf sich zwar dieser «Christ» nicht zur «Verteidigung oder
Ausbreitung des Glaubens» hergeben, aber fiir «andere (weltliche) Zwecke». Diese
«Zwecke» bestehen darin, dafl der Staat «zur Aufrechterhaltung seiner Obrigkeit»
oder (an anderer Stelle) sich «zur Aufrechterhaltung der Ordnung auch der kriege-
rischen Macht bedienen kann», Daf der «Christ» dazu etwa durch den Militidrdienst
gehalten sei, wird an allen angefiihrten Stellen in den Text im wahrsten Sinne des
Wortes hineingeschoben. Es steht einfach nicht drinnen. Und anstatt diese Stellen
nach Sinn und Geist Christi und seiner ganzen Botschaft zu verstehen, die fiir den
reinen Sinn das «Kriegshandwerk» ohne Zweifel ausschlieflen, wird umgekehrt den
Weltmichten ein Recht iiber die «Christen» zugebilligt, das ihnen nirgends im Neuen
Testament gegeben ist. Die «Unterordnung» der Christen unter die weltliche Macht
ist an all diesen Stellen eine zuerst unter dem Gebot Gottes und dem Geiste Christi
stehende, nicht fiir <weltliche Zwecke», sondern dem Guten und Vollkommenen
Gottes dienende Haltung. So vor allem im Rémerbrief, auf dessen 13. Kapitel sich
Bienert nattirlich beruft. Da wird wieder einmal aus der theologia crucis (Kreuzes-
theologie) eine Staats-Theologie. Wie wird in bezug auf Stellen wie Rémer 13, 1 ff.;
Titus 3,1; 1. Petrus 2,13 ff. argumentiert? «Ist in diesen Stellen auch nicht vom
Gehorsam in Fragen des Kriegsdienstes speziell die Rede (sic!), so doch von dem
tibergeordneten grundsiglichen Gehorsam gegeniiber dem Staat. Wenn daher der
Christ seiner Obrigkeit grundsitlich gehorchen soll, solange sie den Gehorsam im
Rahmen ihrer gottverlichenen Aufgabe des Strafens an den Bésen bleibt, so gilt das
auch in dem speziellen Falle, wenn der Staat Kriegsdienst zum Zwecke des Bestra-
fens der Bosen fordert.» Aber es ist eben an diesen Stellen weder von einem «grund-
saglichen Gehorsam gegeniiber dem Staat» noch von einer Beteiligung des Christen
an der «Bestrafung der Bésen», wie sie vom Staate betrieben wird, die Rede. Es ist
im Gegenteil deutlich, daf} dieser Staatszweck nicht des Christen Sache ist. Er ordnet
sich dem Staate unter, er gibt ihm Steuer, Zoll und Ehre, auch «Furcht». Er ist aber
von Gott und in Christus gebunden an das Gute, nicht an Luthers «die Feinde
wiirgen, rauben, brennen». Wenn und soweit er das tut, hat der Staat keine legitime
Begriindung, das «Schwert» gegen ihn zu fithren. Es wird von den Christen dem
«Cisar» gegeben, was ihm gehort, sein «Schwert» zu fithren, ist dessen eigene Sache.
Auch Roémer 13 enthilt die innere Distanz des Christen zum Staate, die nichts
anderes ist als die volle Bindung an den Christus, der auch «Herr» iiber die «Céisaren»
ist. Dieser «Staat» oder diese Cisaren sind aber gerade nach diesen Stellen nicht
mehr, wie sie das im ganzen Heidentum waren, Selbstherren oder gar «Gébtter»,
sondern «Diener Gottes». Wozu, wird auch noch gesagt: «Denn sie ist Gottes Diene-
rin, der Anwalt des Rechts im Dienste des Zorns gegen den, der das Bose treibt.»
Aber noch einmal — wo ist gesagt, daf3 der Christ gewalttitigen Funktionen des
Staates zu dienen hat? Fiir den Christen gilt vielmehr, was Paulus am Ende von
Romer 12 sagt, damit auch Rémer 13 ins rechte Licht segend: «Lafl dich nicht vom
Bésen besiegen, sondern besiege durch das Gute das Bose.» ;

So ist es auch nichts mit dem folgenden: «Dieser Anschauung, daf3 der Christ als
Diener Gottes Frieden stiften und auf der andern Seite doch gegebenenfalls seinem
Staat auch mit kriegerischer Gewalt dienen soll, hat Luther in seiner Lehre vom
Christen als Biirger zweier Reiche «auf den schirfsten und klarsten Ausdruck ge-
bracht». In einer Anmerkung bemerkt der Verfasser noch: «Diese heftig diskutierte
Lehre sei hier keineswegs bedenkenlos {ibernommen, sie stimmt aber in unserer Frage
mit Lehre und Praxis des Neuen Testaments tiberein.» Nein, diese augustinisch-
lutherische Verkehrung in das Staats-Christentum stimmt keineswegs mit «Lehre
und Praxis des Neuen Testaments» {iberein. Die Ergebnisse dieser «Lehre» haben
wir durch die Jahrhunderte gesehen. Sie fithrt zum Heidentum, zur Gottlosigkeit
und zum Teufelsdienst. Und wenn sich Bienert auf eine andere theologische Autoritit,
auf Karl Barth, beruft, der sich folgendermaflen vernehmen l463t: «Es miissen schon
sehr gewichtige Mifltrauensgriinde gegen ihn (d.h. den Staat) vorliegen, wenn der
Christ berechtigt und berufen sein sollte, an dieser Stelle nein zu sagen. Ein grund-
siliches christliches Nein kann es hier unmoglich geben, weil es das grundsasgliche

555



Nein zum irdischen Staat als solches sein miifite, was als solches unméglich christlich
sein kann», so sagen wir demgegeniiber ruhig und wie wir glauben in besserer
sachlicher Ubereinstimmung mit Lehre und Praxis des Neuen Testaments und vielen
Zeugnissen des frithen Christentums: Nein, diese Sache ist nicht Sache des Christen,
er hat damit auch keineswegs ein «grundsigliches Nein zum irdischen Staat als
solches» gesagt. Wenn schon eine Behauptung aufgestellt werden mufl, so ist es
diese: Tn der ganzen Botschaft des Neuen Testaments ist der Friedensdienst und
nicht der Kriegsdienst als Sache des Christen dargestellt. Darin leistet er auch dem
«Staat» den besten Dienst, was der «Christ» Origenes schon mit Recht dem Heiden
Celsus entgegenhielt. Er ist auch darin als «Salz der Erde» und als «Licht der
Welt» berufen, als «Friedetiter». Es ist an der Zeit, dafl der «Siindenfall des Chri-
stentums» (G. Heering) und der Fluch des Kriegsdienstes von «Christen» fiir die
«Zwecke» des Staates gesithnt werde. Die Welt beginnt sich mit gutem Recht zu
fragen, ob sie mit der kriegerischen Gewalt weiter bestehen kann, und «Christen»
haben immer noch keine andere Botschaft als den grundsitlichen Gehorsam gegen-
tiber dem Staat fiir den Kriegsdienst!

Dabei ist es fiir die Theologie (nicht fiir Lehre und Praxis des Neuen Testa-
ments!) bezeichnend, dafl sie zwar den Regierenden, den Politikern sehr optimistisch
zutraut, dafl sie in rechter Verantwortung stehen und also nur den «Verteidigungs-
krieg», die «Bestrafung der Bdsen» im Auge haben, dem «Christ» aber im Zweifels-
falle eher zum grundsislichen Gehorsam als zur eigenen Stellungnahme rit, da er
sich kaum ein geniigend klares Urteil bilden kénne. Was fiir ein «Christentum» !
Sicher, um mit Kierkegaard zu reden, nicht das des Neuen Testaments!

Auch was Bienert tiiber Notwehr und Verteidigungskrieg sagt und wie er sie aus
dem Neuen Testament zu begriinden versucht und dem «Christen» tiberbindet, ist
eine unhaltbare theologische Konstruktion. Was sollen sodann die Menschen unserer
Zeit, die vor dem Atom- und Wasserstoffbombenkrieq stehen, denken, wenn von der
Verteidigung des Staates als «Verteidigung einer Schépfungsordnung» geredet wird?
Nach den Aussagen der Wissenschafter wird diese «Schépfung» in einem unausdenk-
baren Ausmafle zerstort werden und der Mensch und Gottes Kreatur auf Erden
werden einem Schicksal ausgeliefert werden, von dem zu sagen, dafl es sich um
«Verteidigung» handle, nur ein Hohn sein wird.

Der ganzen Schrift fehlt ein entscheidender Hinweis. Es ist der auf den lebendigen
Gott und seinen lebendigen Christus, die den «Christen» durch den Geist ganz gewil$
Weg und Wahrheit in dieser Sache zu weisen vermégen. Darauf kommt es an! Im
frithen Christentum ist davon auf alle Fille viel mehr wirksam gewesen als bei dem,
was sich heute als Christentum ausgibt. Und auch an entscheidender Erkenntnis zur
rechten Stellung in dieser Frage war dieses frithe Christentum reicher, als es Bienert
sehen will. Es sind uns nicht nur die Worte einiger «rigoristischer Kirchenviter» wie
Tertullian tiberliefert, sondern eine, wenn man sie einmal zusammenstellt, recht grof3e
Zahl, die zeigen, dafy diesen Christen die Unvereinbarkeit des Friedensdienstes
derer, «die ihr Biirgerrecht im Himmel haben» (Brief an Diognet), mit dem Kriegs-
dienst dieser Welt sehr wohl bewuflt war. Wo echter christlicher Friedensdienst ist,
ist auch das Fatum des weltlichen «Kriegsdienstes» zerbrochen und die Unterordnung
des Christen unter den Staat und sein Dienst am Guten und sein Sich-dem-Staate-
Nichtwidersetsen nicht als «grundsiglicher Gehorsam gegeniiber dem Staat» mif3-
ver;tanden, von dem das Neue Testament und die frithe Christenheit weit entfernt
sind.

Es ist schade, daf} diese Schrift, die in bezug auf den Zusammenhang Krieg —
Stinde — Satan — Kriegmachen so Gutes zu sagen weif3, in den genannten Punkten
die neutestamentliche Botschaft so entscheidend verkennt und die fiir die Kriegs-
ideologie angefiihrten Texte so mifideutet. Albert Bébler

556



	Buchbesprechung : Krieg - Kriegsdienst und Kriegsdienstverweigerung : nach der Botschaft des Neuen Testaments [Walther Bienert]

