
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 11

Buchbesprechung: Buchbesprechung : Krieg - Kriegsdienst und
Kriegsdienstverweigerung : nach der Botschaft des Neuen
Testaments [Walther Bienert]

Autor: Böhler, Albert

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Staaten aufgedrängten «Politik der Stärke» - des militärischen und
wirtschaftlichen Machtdruckes gegenüber der Sowjetunion und der
Chinesischen Volksrepublik - durch eine Politik friedlichen
Wettbewerbes aller Staats- und Wirtschaftssysteme eine kriegerische Explosion

über kurz oder lang unvermeidlich sein wird. Ob es zu einem
solchen Umschwung kommen wird - das bleibt nach wie vor die
entscheidende Probe darauf, ob der so unablässig zitierte «Geist von
Genf» eine lebendige Wirklichkeit wird oder nur ein freundlicher Trug
ist, mit dem die Gewaltdämonen ihr grausiges Spiel treiben.

13. November. Hugo Kramer

BUCHBESPRECHUNG

Walter Bien er t .- Krieg - Kriegsdienst und Kriegsdienstverweigerung. (Nach
der Botschaft des Neuen Testaments.) Evangelisches Verlagswerk Stuttgart.

«Nach der Botschaft des Neuen Testaments» sollen die oben genannten Fragen
in dieser Schrift behandelt werden. Das wäre eine ganz große Sache, denn die Bot-
sdhaft des Neuen Testaments enthält u. E. in der Tat das entscheidende Wort zu
diesen Fragen. Sie ist in umfassender Weise die Friedensbotschaft. Wenn die Schrift
von Walter Bienert diesen noch lange nicht genügend erkannten Tatbestand aufzeigt
und in vielen Punkten in erfreulicher Weise unterstreicht, so verfehlt sie ihn doch
wieder an entscheidenden Punkten. Das wird schon offenbar in der «Grundlegung»,
die «Krieg und Kreuz» betitelt ist. Da wird einerseits gesagt, daß «nicht das
Anwenden von Gewalt der ,Kampf der Christen» sei. Und: «Die Haltung des
Kreuzträgers (das heißt Jesu) ist folglich auch für die Haltung der Christen maßgeblich.
Dann aber gibt es weder durch Jesus noch durch seine Nachfolger einen «Glaubenskrieg»,

einen «Krieg für den Glauben», einen «Krieg für das Reich Gottes», einen
«Krieg für Gott», einen «heiligen Krieg» oder einen «Kreuzzug». «Seit dem Kreuz
von Golgatha kann es keinen Krieg für Gott bzw. für die Sache Gottes mehr geben
(so sehr das auch im Alten Testament der Fall gewesen sein mag).» Es gibt keinen
«christlichen Krieg». Es wird weiter in These 2 gesagt: «Das Kreuz Christi ist als
die Quelle des Friedens mit Gott zugleich die Quelle des irdischen Friedens.»

Aber da wird dann in einer auch wissenschaftlido ganz unzulässigen Weise unter
Berufung auf den Hauptmann und die Soldaten unter dem Kreuz und auf den
Hauptmann von Kapernaum, die mit ihren Aussagen und ihrem Verhalten höchstens
an der Schwelle des Glaubens stehend durchaus noch nicht als «Nachfolger» Christi
- und das allein hieße ja im Vollsinn «Christen» - gezeichnet sind, in einer
erschreckend verkehrten (nicht nur «allzu munteren»!) Weise wieder der Krieg und
das «Kriegshandwerk», «das auch Christen betreiben können» in die Botschaft
des Neuen Testaments hineingenommen, in denen sie nun einmal keinen Ort haben.
Was als Verfehlung, Schuld und Sünde gerade am Kreuz und gegenüber dem Kreuz
offenbar wird und, unter die Vergebung Christi gestellt, auch die «Nichtwissenden»
gewiß nicht in der Sünde belassen, sondern nach der wirklichen Botschaft des Neuen
Testaments freimachen und auf den Weg des Lebens und in den Qehorsam des

Qlaubens (und nicht der Welt!) weisen soll, was als Ausdruck und Tat der «Mächte»
dieser Weltzeit (dieses Äons), aus der die «Christen» «herausgerufen» werden,
deutlich erkennbar ist, das wird nun doch wieder für den «Christen» akzeptiert. Es

ist die altbekannte verheerende, aber keineswegs neutestamentliche Begründung. Für

554



das «Kriegshandwerk» darf sich zwar dieser «Christ» nicht zur «Verteidigung oder
Ausbreitung des Glaubens» hergeben, aber für «andere (weltliche) Zwecke». Diese
«Zwecke» bestehen darin, daß der Staat «zur Aufrechterhaltung seiner Obrigkeit»
oder (an anderer Stelle) sich «zur Aufrechterhaltung der Ordnung auch der
kriegerischen Macht bedienen kann». Daß der «Christ» dazu etwa durch den Militärdienst
gehalten sei, wird an allen angeführten Stellen in den Text im wahrsten Sinne des
Wortes hineingeschoben. Es steht einfach nicht drinnen. Und anstatt diese Stellen
nach Sinn und Qeist Christi und seiner ganzen Botschaft zu verstehen, die für den
reinen Sinn das «Kriegshandwerk» ohne Zweifel ausschließen, wird umgekehrt den
Weltmächten ein Recht über die «Christen» zugebilligt, das ihnen nirgends im Neuen
Testament gegeben ist. Die «Unterordnung» der Christen unter die weltliche Macht
ist an all diesen Stellen eine zuerst unter dem Qebot Qottes und dem Qeiste Christi
stehende, nicht für «weltliche Zwecke», sondern dem Quten und Vollkommenen
Qottes dienende Haltung. So vor allem im Römerbrief, auf dessen 13. Kapitel sich
Bienert natürlich beruft. Da wird wieder einmal aus der theologia crucis
(Kreuzestheologie) eine Staats-Theologie. Wie wird in bezug auf Stellen wie Römer 13, 1 ff.;
Titus 3,1,- Ì.Petrus 2,13 ff. argumentiert? «Ist in diesen Stellen auch nicht vom
Gehorsam in Fragen des Kriegsdienstes speziell die Rede (sie!), so doch von dem
übergeordneten grundsäfelichen Gehorsam gegenüber dem Staat. Wenn daher der
Christ seiner Obrigkeit grundsäfelich gehorchen soll, solange sie den Gehorsam im
Rahmen ihrer gottverliehenen Aufgabe des Strafens an den Bösen bleibt, so gilt das
auch in dem speziellen Falle, wenn der Staat Kriegsdienst zum Zwecke des Bestra-
fens der Bösen fordert.» Aber es ist eben an diesen Stellen weder von einem
«grundsäfelichen Gehorsam gegenüber dem Staat» noch von einer Beteiligung des Christen
an der «Bestrafung der Bösen», wie sie vom Staate betrieben wird, die Rede. Es ist
im Gegenteil deutlich, daß dieser Staatszweck nicht des Christen Sache ist. Er ordnet
sich dem Staate unter, er gibt ihm Steuer, Zoll und Ehre, auch «Furcht». Er ist aber
von Qott und in Christus gebunden an das Qute, nicht an Luthers «die Feinde
würgen, rauben, brennen». Wenn und soweit er das tut, hat der Staat keine legitime
Begründung, das «Schwert» gegen ihn zu führen. Es wird von den Christen dem
«Cäsar» gegeben, was ihm gehört, sein «Schwert» zu führen, ist dessen eigene Sache.
Auch Römer 13 enthält die innere Distanz des Christen zum Staate, die nichts
anderes ist als die volle Bindung an den Christus, der auch «Herr» über die «Cäsaren»
ist. Dieser «Staat» oder diese Cäsaren sind aber gerade nach diesen Stellen nicht
mehr, wie sie das im ganzen Heidentum waren, Selbstherren oder gar «Götter»,
sondern «Diener Qottes». Wozu, wird auch noch gesagt: «Denn sie ist Gottes Dienerin,

der Anwalt des Rechts im Dienste des Zorns gegen den, der das Böse treibt.»
Aber noch einmal — wo ist gesagt, daß der Christ gewalttätigen Funktionen des
Staates zu dienen hat? Für den Christen gilt vielmehr, was Paulus am Ende von
Römer 12 sagt, damit auch Römer 13 ins rechte Licht sefeend: «Laß dich nicht vom
Bösen besiegen, sondern besiege durch das Gute das Böse.»

So ist es auch nichts mit dem folgenden : «Dieser Anschauung, daß der Christ als
Diener Gottes Frieden stiften und auf der andern Seite doch gegebenenfalls seinem
Staat auch mit kriegerischer Gewalt dienen soll, hat Luther in seiner Lehre vom
Christen als Bürger zweier Reiche «auf den schärfsten und klarsten Ausdruck
gebracht». In einer Anmerkung bemerkt der Verfasser noch: «Diese heftig diskutierte
Lehre sei hier keineswegs bedenkenlos übernommen, sie stimmt aber in unserer Frage
mit Lehre und Praxis des Neuen Testaments überein.» Nein, diese augustinisch-
lutherische Verkehrung in das Staats-Christentum stimmt keineswegs mit «Lehre
und Praxis des Neuen Testaments» überein. Die Ergebnisse dieser «Lehre» haben
wir durch die Jahrhunderte gesehen. Sie führt zum Heidentum, zur Gottlosigkeit
und zum Teufelsdienst. Und wenn sich Bienert auf eine andere theologische Autorität,
auf Karl Barth, beruft, der sich folgendermaßen vernehmen läßt: «Es müssen schon
sehr gewichtige Mißtrauensgründe gegen ihn (d. h. den Staat) vorliegen, wenn der
Christ berechtigt und berufen sein sollte, an dieser Stelle nein zu sagen. Ein grund-
säfeliches christliches Nein kann es hier unmöglich geben, weil es das grundsäfeliche

555



Nein zum irdischen Staat als solches sein müßte, was als solches unmöglich christlich
sein kann», so sagen wir demgegenüber ruhig und wie wir glauben in besserer
sachlicher Übereinstimmung mit Lehre und Praxis des Neuen Testaments und vielen
Zeugnissen des frühen Christentums: Nein, diese Sache ist nicht Sache des Christen,
er hat damit auch keineswegs ein «grundsäfeliches Nein zum irdischen Staat als
solches» gesagt. Wenn schon eine Behauptung aufgestellt werden muß, so ist es
diese: "In der ganzen Botschaft des Neuen Testaments ist der Triedensdienst und
nicht der Kriegsdienst als Sache des Christen dargestellt. Darin leistet er auch dem
«Staat» den besten Dienst, was der «Christ» Origenes schon mit Recht dem Heiden
Celsus entgegenhielt. Er ist auch darin als «Salz der Erde» und als «Licht der
Welt» berufen, als «Friedetäter». Es ist an der Zeit, daß der «Sündenfall des
Christentums» (G. Heering) und der Fluch des Kriegsdienstes von «Christen» für die
«Zwecke» des Staates gesühnt werde. Die Welt beginnt sich mit gutem Recht zu
fragen, ob sie mit der kriegerischen Qewalt weiter bestehen kann, und «Christen»
haben immer noch keine andere Botschaft als den grundsäfelichen Gehorsam gegenüber

dem Staat für den Kriegsdienst
Dabei ist es für die Theologie (nicht für Lehre und Praxis des Neuen Testaments

bezeichnend, daß sie zwar den Regierenden, den Politikern sehr optimistisch
zutraut, daß sie in rechter Verantwortung stehen und also nur den «Verteidigungskrieg»,

die «Bestrafung der Bösen» im Auge haben, dem «Christ» aber im Zweifels-
falle eher zum grundsäfelichen Gehorsam als zur eigenen Stellungnahme rät, da er
sich kaum ein genügend klares Urteil bilden könne. Was für ein «Christentum»!
Sicher, um mit Kierkegaard zu reden, nicht das des Neuen Testaments

Auch was Bienert über Notwehr und Verteidigungskrieg sagt und wie er sie aus
dem Neuen Testament zu begründen versucht und dem «Christen» überbindet, ist
eine unhaltbare theologische Konstruktion. Was sollen sodann die Menschen unserer
Zeit, die vor dem Atom- und Wasserstoffbombenkrieg stehen, denken, wenn von der
Verteidigung des Staates als «Verteidigung einer Schöpfungsordnung» geredet wird?
Nach den Aussagen der Wissenschafter wird diese «Schöpfung» in einem unausdenkbaren

Ausmaße zerstört werden und der Mensch und Gottes Kreatur auf Erden
werden einem Schicksal ausgeliefert werden, von dem zu sagen, daß es sich um
«Verteidigung» handle, nur ein Hohn sein wird.

Der ganzen Schrift fehlt ein entscheidender Hinweis. Es ist der auf den lebendigen
Qott und seinen lebendigen Christus, die den «Christen» durch den Qeist ganz gewiß
Weg und Wahrheit in dieser Sache zu weisen vermögen. Darauf kommt es an! Im
frühen Christentum ist davon auf alle Fälle viel mehr wirksam gewesen als bei dem,
was sich heute als Christentum ausgibt. Und auch an entscheidender Erkenntnis zur
rechten Stellung in dieser Frage war dieses frühe Christentum reicher, als es Bienert
sehen will. Es sind uns nicht nur die Worte einiger «rigoristischer Kirchenväter» wie
Tertullian überliefert, sondern eine, wenn man sie einmal zusammenstellt, recht große
Zahl, die zeigen, daß diesen Christen die Unvereinbarkeit des Friedensdienstes
derer, «die ihr Bürgerrecht im Himmel haben» (Brief an Diognet), mit dem Kriegsdienst

dieser Welt sehr wohl bewußt war. Wo echter christlicher Friedensdienst ist,
ist auch das Tatum des weltlichen «Kriegsdienstes» zerbrochen und die Unterordnung
des Christen unter den Staat und sein Dienst am Guten und sein Sich-dem-Staate-
Nichtwidersefeen nicht als «grundsäfelicher Gehorsam gegenüber dem Staat»
mißverstanden, von dem das Neue Testament und die frühe Christenheit weit entfernt
sind.

Es ist schade, daß diese Schrift, die in bezug auf den Zusammenhang Krieg -
Sünde - Satan - Kriegmachen so Gutes zu sagen weiß, in den genannten Punkten
die neutestamentliche Botschaft so entscheidend verkennt und die für die
Kriegsideologie angeführten Texte so mißdeutet. Albert Böhler

556


	Buchbesprechung : Krieg - Kriegsdienst und Kriegsdienstverweigerung : nach der Botschaft des Neuen Testaments [Walther Bienert]

