
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 11

Artikel: Sören Aabye Kierkegaard (1813-1855) : zum Gedenken

Autor: Böhler, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


siegreiche Hervorbrechen des Lebens Gottes, durch welches Jesus, der
Auferstandene, seinen Vater auch auf Erden verklärt.»

In solchem hoffendem Kämpfen durfte er selber einige Zeit vor
seinem Scheiden «eine im Geiste sich vollziehende Erscheinung des Herrn»
als Zeugen der Verheißung in sich aufnehmen, und eines seiner lefeten
Worte war wiederum ein Hoffnungswort: «Der Herr wird seine milde
Hand auftun zur Barmherzigkeit über alle Völker.» Und das Lefete war
der Segen für den Sohn Christoph : «Ich segne dich zum Siegen.» So
hinterließ dieser Knecht Gottes den Fortgang des Kampfes um das Reich
Gottes einem andern Knecht zu neuem Sieg, in der Hoffnung selig und
gewiß :

«Jesus ist der Siegesheld,
Der all seine Feinde besieget;
Jesus ist's, dem alle Welt,
Bald zu seinen Füßen lieget;
Jesus ist's, der kommt mit Pracht
Und zum Licht führt aus der Nacht.» Albert Böhler

Sören Aabye Kierkegaard (1813—1855)
Zum Qedenken

(Vgl. die Anmerkung)

Zwar ist es 1800 Jahre her, seitdem Jesus Christus hier auf Erden
wandelte; aber das ist ja kein Ereignis wie andere Ereignisse, die erst
als vergangen in die Geschichte übergehen, um dann, als längst
vergangen, in Vergessenheit zu geraten. Nein, seine Gegenwart hier auf
Erden wird niemals Vergangenheit und somit auch nie noch vergangener

— wenn anders Glauben auf Erden ist; denn wenn es keinen Glauben

gibt, dann ist es wahrlich im selben Augenblick lange her, seit er
lebte. Solange es dagegen einen Glaubenden gibt, muß dieser — sonst
wäre er ja nicht gläubig geworden — immer ebenso gleichzeitig mit
Jesu Gegenwart gewesen sein und bleiben wie jene Gleichzeitigen;
diese Gleichzeitigkeit ist die Voraussefeung des Glaubens, genauer : sie
ist der Glaube selbst.

Man ist auf unzulässige und unerlaubte Weise ein von Christus
Wissender geworden — das Zulässige aber besteht darin, daß man
ein Glaubender wird.

Die Christenheit hat das Christentum abgeschafft, ohne es selbst
richtig zu entdecken; die Folge ist, daß man versuchen muß, das
Christentum wieder in die Christenheit einzuführen, wenn etwas
geschehen soll.

512



Laßt uns nicht vergessen, daß Zeichen und Wunder in der Situation
der Gleichzeitigkeit eine ganz andere Elastizität besifeen, abzustoßen
und anzuziehen, als jenes zahme Gerede —- wie es die Pfarrer im
allgemeinen aufwärmen : jenes noch zahmere Gerede — von Zeichen und
Wundern — vor 1800 Jahren. Zeichen und Wunder sind in der Situation

der Gleichzeitigkeit etwas verdammt Aufdringliches, etwas, was
einen auf höchst unangenehme Weise beinahe dazu zwingt, eine
Meinung zu haben, etwas, worüber man höchst erbittert werden kann,
wenn man gleichzeitig damit ist und nun einmal nicht dazu aufgelegt
ist, zu glauben, weil einem dadurch das Leben viel zu anstrengend
gemacht wird, und zwar um so mehr, je verständiger, entwickelter und
gebildeter man ist. Es ist eine ganz besondere Sache darum, von einem
Zeitgenossen annehmen zu müssen, daß er wirklich Zeichen und Wunder

tut —¦ hat man ihn dagegen auf Abstand und hilft einem das
Ergebnis seines Lebens in Einbildungen hinein, kann man sich leicht
einbilden, daß man es glaubt.

Warum hat Hegel das Gewissen und das Gewissensverhältnis in
dem Einzelnen zu «einer Form des Bösen» gemacht (vgl. «Philosophie
des Rechts»)? Warum? Weil er das Bestehende vergötterte.

Und sonderbarerweise ist diese Vergöttlichung des Bestehenden
gerade der fortwährende Aufstand, der unaufhörliche Aufruhr gegen
Gott. Er will nämlich (was man ihm ja schließlich nicht verdenken kann)
in der Weltentwicklung seine Hand ein klein wenig mit im Spiel
behalten oder will das Menschengeschlecht in der Entwicklung halten.
Die Vergöttlichung des Bestehenden dagegen ist eine selbstzufriedene
Erfindung des schlappen, weltlichen, menschlichen Sinns, der seine
Ruhe haben will und sich einbilden möchte, daß wir nun eitel Friede
und Geborgenheit erlangt haben, und daß wir es nun so herrlich weit
gebracht haben.

Furcht und Zittern bedeutet, daß man im Werden ist, und jeder
einzelne Mensch, sowie das ganze Menschengeschlecht, ist im Werden und
soll sich dessen bewußt sein. Und Furcht und Zittern bedeutet, daß ein
Gott lebt, was kein Mensch und nichts Bestehendes je einen Augenblick

lang vergessen darf.
Nein, das Ärgernis bezieht sich entweder auf Christus oder darauf,

daß man selber ein Christ ist.
Sein Nachfolger sein heißt, daß dein Leben so viel Ähnlichkeit mit

seinem hat, wie es einem Menschen nur irgendwie möglich ist.
Statt daß jede Generation von vorn mit Christus zu beginnen hat,

um so sein Leben als Paradigma (Beispiel) darzustellen, hat sich die
Christenheit die Freiheit genommen, das ganze Verhältnis rein historisch

auszulegen, indem sie damit anfängt, daß sie ihn tot sein läßt —
um dann zu triumphieren. Die Christenheit wächst seit jener Zeit mit
jedem Jahr an Menge — was Wunder auch, die meisten Leute wollen

513



ja immer gern dabei sein, wenn es mehr oder weniger darum geht, zu
triumphieren oder den Herrentag einzureiten. Und deshalb ist das
Christsein in der Christenheit ebenso verschieden von dem Christsein
in der Situation der Gleichzeitigkeit wie Heidentum und Christentum.

Man hat das eigentliche christliche Leiden abgeschafft, nämlich das

«um des Wortes willen und um der Gerechtigkeit willen usw.», dagegen
pufet man die gewöhnlichen menschlichen Leiden heraus und macht
sie so zurecht, — o Meisterstück der Verkehrtheit — daß sie nach dem
Paradigma gehen.

Glaube ist eine Wahl, keineswegs die direkte Annahme — und
der Annehmende ist der, der offenbar wird, ob er glauben oder sich

ärgern will.
Und das größte Examen, dem sich ein Mensch zu unterwerfen hat,

für das ihm ein ganzes Leben angewiesen ist, besteht darin : Christ zu
werden und zu sein.

Was das Christentum völlig verwirrt hat und zum großen Teil
die Einbildung von der triumphierenden Kirche hervorgerufen hat, ist
gerade, daß man das Christentum als Wahrheit im Sinne des Ergebnisses

betrachtet hat, während es Wahrheit im Sinne des «Weges» ist.
Und auch in der Situation der Gleichzeitigkeit gab es keine

Gelegenheit zu bewundern; denn Christus hatte dem, der sich ihm anschloß,

nur die gleiche Lage zu bieten — und unter solchen Bedingungen hat
noch nie ein Bewunderer mitmachen wollen.

Was ist also der Unterschied zwischen einem «Bewunderer» und
einem «Nachfolger»? Ein Nachfolger ist — oder strebt danach, das

zu sein, was er bewundert; ein Bewunderer hält sich persönlich fern;
bewußt oder unbewußt entdeckt er nicht, daß das, was er bewundert,
eine Forderung an ihn enthält, das Bewunderte selbst zu sein oder
danach zu streben, es zu werden.

Wenn aber der, den sie bewundern, ihnen auf irgendeine Weise
andeuten würde, daß sie sich nun wohl selbst entschließen müßten,
so zu handeln wie er, um, statt in ihrer Wohnstube Krieg zu spielen,
in der wirklichen Welt für Wahrheit und Recht zu kämpfen : dann ist
alles verändert, dann zieht sich die Bewunderung vorsichtig zurück und
würde sogar zornig auf ihn werden.

Denn es ist ebenso leicht zu berechnen wie die Sterne, daß
derjenige, der im Verhältnis zur Wahrheit nur ein Bewunderer ist, zum
Verräter werden muß, sobald Gefahr kommt.

Und wir bitten für die einfachen Christen, daß sie — selber zu dir
(das heißt zu Jesus) gezogen — nicht so gering von sich denken mögen,
als wäre es nicht auch ihnen gegeben, andere zu dir zu ziehen, soweit
dies ein Mensch vermag.

Soweit es ein Mensch vermag, denn du allein bist der, der zu dir
514



ziehen kann, wenn du auch alles und alle zu gebrauchen vermagst —
um alle zu dir zu ziehen.

Anmerkung. Der hundertste Todestag (11. November 1855) von Sören Kierkegaard

gibt uns Anlaß, seiner mit einer kleinen Auswahl seiner eigenen Worte zu
gedenken. Immer noch, ja stärker denn je, gilt, was Leonhard Ragaz am Schlüsse
eines Kierkegaard-Aufsafees zum hundertsten Geburtstag (1913) desselben am
Schlüsse seiner Ausführungen schrieb: «Und so grüßen wir den mächtigen Erwecker
und Beunruhiger, den Wächter und Richter. Möge er ein Lebendiger werden für
viele, für viele einzelnen !»

Unsere Auswahl stammt aus einem der eindringlichsten Werke Kierkegaards:
der «Einübung im Christentum». Walter Rest hat uns dieses Werk, zusammen mit
zwei ethisch-religiösen Abhandlungen (Hat ein Mensch das Recht, sich für die Wahrheit

totschlagen zu lassen?» und «Über den "Unterschied zwischen einem Qenie und
einem Apostel») und der Abhandlung: «Das Buch Adler oder der Begriff des
Auserwählten» in einer ganz vorzüglich bearbeiteten Neuherausgabe (verlegt bei Jakob
Hegner, Köln und Ölten) zugänglich gemacht. Dieses Werk konnte unter Mitwirkung

der Kopenhagener Kierkegaard-Gesellschaft herausgegeben werden. Man
möchte nur wünschen, daß das Gesamtwerk Kierkegaards einmal in einer so gediegenen

Gesamtausgabe in deutscher Übersefeung vorliegen möge. Kierkegaards Wort
ist lebendig und wird lebendig bleiben. A. Böhler

Leonhard Ragaz zum Gedächtnis

Die Wurzel unserer Hoffnung
Soll ich Ihnen sagen, welches die wirkliche Wurzel ist? Sie heißt:

Qott und die Not - auf der einen Seite der starke Gott, dessen
Wirklichkeit wir erleben, dessen Wesen und Wille uns in Jesus vor Augen
steht, auf der andern die Not, die soziale, die sittliche, die religiöse.
Wie stimmen sie zusammen: jene Gotteswelt und diese Welt der Not?
Aus ihrem Zusammenstoß entspringt unsere Hoffnung. Sie ist Schmerz
über die Dunkelheit der Welt, ist Jubel darüber, daß Gott uns nicht
im Stiche läßt, daß er dennoch ist und sein Werk weiterführt, sie ist
Sehnsucht nach der Wirklichkeit Gottes in allen Dingen; sie ist nicht
etwas, was wir machen, weil wir unser Herz berauschen und betrügen
möchten, sie ist etwas, was in uns von selber wächst, wie ein Frühling,
und von dem wir reden in des Herzens Not und Freude; sie ist etwas,
das uns zwingt, wie Gottes Wirklichkeit uns zwingt. (1913)

Das Kommen des Reihes
Daß das Reich kommt, ist mir gewiß, das Gewisseste, was ich habe,

aber über seine Vollendung stelle ich keine Zeitrechnung auf; ob nächstes

Jahr, ob in tausend, ob in zehntausend Jahren, das überlasse ich
ganz und gar Gott selbst. Vor Gott schmilzt mir alle Zeit zur Wesen-

515


	Sören Aabye Kierkegaard (1813-1855) : zum Gedenken

