Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 10

Artikel: Christentum als Theokratie (Schluss) : Teil 12
Autor: Dallago, Carl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140026

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christentum als Theokratie
(Schluf?)

XIL

Woas ich hier als zweites Erfordernis vorbringe, iibereinstimmend
mit der richtigen Auffassung von Theokratie, ist, daf$ wir als Christen
zu glauben haben, dafl mit Christus das Richter- und Strafvollzugsamt
von den Menschen fortgenommen und Gott zuriickgegeben wurde, iber-
haupt jedes Herrscheramt, weil die unmittelbare Aufrichtung von Got-
tesherrschaft jede Menschenherrschaft ausschlieffit und diese als un-
berechtigtes Vorgreifen, das immer ein Sichvergreifen ist, brandmarkt.
Wenn innerhalb des Christentums noch von Amtern und Wiirden und
Herrscherpositionen und Staat und Obrigkeit und derartigem die Rede
ist, so ist es, weil dies alles Bestandteile der Einrichtung dieser Welt sind,
in der auch der Christ zu leben gezwungen ist und deren Einrichtungen
er insoweit zu respektieren hat, als sie der Aufrichtung und Aufrecht-
erhaltung der Gottesherrschaft in seinem Innern nicht entgegen sind.
Nach aufien hin wird sich das auswirken im Nichtherrschenwollen, und
zwar um so mehr, je mehr Gott in thm herrschend ist.

Im erwihnten Buch «Kampf um Israel» spricht Buber auch von der
«Nachabmung Gottes» und verweist auf die Worte im Epheserbrief
(5, 1), die er so gibt: «Werdet nun Nachahmer Gottes, als die lieben
Kinder, und wandelt in Liebe, gleich wie Christus auch geliebt hat.»
Daran kniipft er die Bemerkung: «Die Nachahmung Gottes ist fiir das
Christentum identisch mit der Nachahmung seines Stifters, der ihm die
Gottheit in einer Menschengestalt und in einem Menschenleben abbild-
lich darstellt» und sieht das im Johannesevangelium vom Stifter selber
ausgesprochen in den Worten: «Wer mich gesehen hat, hat den Vater
gesehen.» Ich sese dem entgegen, dafl dieser «Stifter» auch gesagt hat:
«Ehe denn Abraham war, bin ich» und daf3 diesem Sein Jesu, das von
jeher ist, das Aufgeben des personlichen Ichs zugrundeliegt, so daf nun
fiir dieses Sein nur mehr ist, in das es aufgegangen ist, das der Wille des
Vaters ist, also Gottes Herrschaft: die aufgerichtete unmittelbare Theo-
kratie. Im Johannesevangelium (4, 39) ist von Jesus auch gesagt: «Meine
Speise ist, daf$ ich den Willen dessen tue, der mich gesandt hat, und
vollende sein Werk.» Die Speise ist, was das Leben erhilt, und zwar
hier das Leben, das «das Licht der Menschen war». Dieses Leben erhilt
sich Jesus durch Tun nach dem Willen des Vaters, also durch Aufgehen
in Gottesherrschaft, die er als der Messias in dem Menschen eben auf-
richten muf8. Fiir meine Ausfithrungen, die Christentum als Theokratie
dartun und darzutun haben, kénnen die zitierten Worte Jesu gar nicht
anders gedeutet werden. Wie sollte der zum Messias Berufene das Werk
Gottes, zu dem doch die Gestaltung des Menschen gehort, auch anders
vollenden kénnen als durch die erneute Aufrichtung von Gottesherr-

457



schaft im Menschen? Stellt doch der Prolog des Johannesevangeliums
das Christentum als Theokratie hin, denn er 1a3t mit Christus im Men-
schen vollendet herrschend geworden sein, was im Anfang herrschend
war : nicht der Mensch, sondern Gott. |

- Von Belang ist hier auch der Hinweis Bubers auf die «imitatio
Christi», die er «in der Frithzeit des Christentums» einseten und erst
nach mehr als einem Jahrtausend ihre Hohe erreichen sieht. So sagt er:
«Die Tendenz der Nachahmung erfiillt sich in Franz von Assisi» und
folgert: «Fiir den Christen ist der menschliche Lebenslauf, der ihn als
Christen begriindet hat, maf- und mustergebend ; er ahmt nicht ein Bild
nach, sondern eine Lebensgeschichte.» Und nun tut sich ihm die Frage
auf: «Inwiefern kann diese Nachahmung eines Menschenlebens eine
Nachahmung Gottes bedeuten? Darauf», sagt Buber, «antwortet die
Kirche mit dem Dogma der Menschwerdung. Aus den frithchristlichen
Gemeinden antworten andere Stimmen. Die klarste wohl ist die des
Ignatius von Antiochia. Er schreibt an die Philadelphier: ,Werdet Nach-
ahmer Jesu Christi, wie er Nachahmer war seines Vaters. Das erinnert
wunderlich an das Wort Pauli an die Korinther (1. Kor., 11/1) : ,\Werdet
meine Nachahmer, gleich wie ich Christi. Die Nachahmung wird durch
Zwischenglieder erleichtert, erméglicht. Wir brauchen uns nur aus der
Indirektheit in die Direktheit, aus der Nachahmung Jesu in seine Nach-
ahmung unseres Vaters zu versegen, und wir stehen auf jiidischem
Boden.»

Ja, gewif3, es ist der Boden des Judentums, auf dem das Christentum
immer zu stehen, aber sich so zu erheben hat, daf$ es iiber jenes hinaus-
weist, jenes zurtickldf}t eben mit seiner Nachahmung unseres Vaters,
indem es dessen Herrschaft in uns so vollendet aufzurichten hat, daf3
auch mit einem «Durchglithtsein von theokratischem Verfassungswillen»
nicht mehr genug getan wire, und indem es den Menschen auch nicht
mehr zu einem begrenzten Auftrag Macht und Herrschaft zuerkennt,
smﬁdern immer und iiberall allein die Gottes, des Vaters, in Kraft sehen
will.

Es 1i3t einem freilich die Abschwichung bis zur moglichen vélligen
Entstellung sich vorstellen, die eintreten kann durch Einschiebung von
Mittlern und Fithrern, durch Einschiebung neuer Glieder, die Gefolg-
schaft beanspruchen. Wir haben hiefiir ein drastisches Beispiel in der
Einschiebung der Kirche als Mittlerin und Wahrerin des Christentums,
das, als die Aufrichtung von Gottesherrschaft, durch Christus allein und
tatsichlich vermittelt wird, durch ihn, in dem das Aufgegangensein in
Gott, als dem Vater, die Fithrung hat, Damit ist noch nicht gesagt, daf}
wir, als an ihn Glaubende, seine Lebensgeschichte zu iibernehmen haben,
denn er hatte die Messiasmission zu erfiillen, die eine Einmaligkeit ist
und die aufzunehmen an jedem andern Menschen eine Vermessenheit
wire. Auch das Leben des Franz von Assisi, das ihn als Heiligen aus-
weist, nachzuahmen, ist uns zunichst nicht beschieden, da es die Beru-

458



fenheit zum Heiligen erforderlich macht, die wir ohne Uberhebung
schwer in uns vorfinden. Was wir als Zugewandte vom Christentum
aber unabweislich zu tibernehmen haben, ist und bleibt Jesu Nach-
ahmung Gottes, des Vaters und Schopfers, die eben mit seinem Auf-
gegangensein in ihm und seinem Willen gegeben ist: es bedeutet die
Aufrichtung der Theokratie, ihre Aufrichtung in uns, die uns der
Menschwerdung zufithrt und zu Widersachern dieser Welt macht,
welche die Schépfung verheert und von Menschenherrschaft gehalten
wird. Zu solcher Menschenherrschaft gestaltete sich auch die Kirche, die
in dieser Welt offiziell geworden ist. So ist auch ihr Dogma von der
Menschwerdung Gottes im frithesten Christentum nicht aufzufinden,
weder die Evangelien noch die Apostelbriefe sprechen von ihr, auch hat
sich Jesus Christus als Person nie mit Gott identifiziert, er bekannte sich
nur als eins mit Gottes Willen. Zudem ist fiir die Gestaltung der Lebens-
haltung des Christen der Glaube an dieses Dogma vollig unwesentlich.
Lassen wir darum die Menschwerdung Gottes ein Mysterium fiir sich
sein; im Christentum aber, das sei als drittes festgehalten, geht es um
die Menschwerdung des Menschen im Sinne Gottes, was wiederum nur
bedeuten kann, daff im Menschen nicht der eigenmichtige Mensch, son-
dern Gott zur Herrschaft kommen miisse, eine Einsicht, die von der Tat-
sachlichkeit getragen wird, dafy der Mensch, auf dem der Geist ruht,
nicht herrschen will. Ich hore das jetst so: dafs, wer auf Gott bért, nicht
berrschen will. Und der Christ mufd auf Gott hoéren,weil ihm, mit dem
Glauben an Jesus Christus, mehr als jedem anderen Menschen auch das
Wort Gottes kundgetan ist.

Bubers Buch «Zwiegesprdche» enthilt den fiir einen Forscher und
Theisten bedenklichen Sats: «<Hartnidkiger Jude, der ich bin.» Denn den
Forscher beeintrichtigt Hartnackigkeit in seiner Aufgabe, und das Ab-
solute begehrt nicht nach ihr, um sich zu halten. Diese Selbstglossierung
Bubers aber zeigt vielleicht auf, was charakteristisch ist fiir den theisti-
schen Juden dem Christentum gegeniiber. Sie lif3t Buber in einer gemisch-
ten Gesellschaft den anwesenden Christen auch entgegenhalten, dafl
die Juden «Jesus von innen her auf eine Weise kannten, eben in den
Antrieben und Regungen seines Judentums, die den ihm untergebenen
Vilkern unzuginglich bleibe». Das ist vielleicht das Gewagteste, was
Buber verlautbart hat. Denn Jesus auf diese Weise zu kennen, besagt
wohl, ihn als Christus nicht anerkennen zu konnen, sonst wire die Aus-
sage den christusgliubigen Anwesenden ja nicht als Vorwurf entgegen-
zuhalten. Dieses Nichtanerkennenkodnnen entspricht jedoch dem Stand-
punkt der Juden zur Zeit Christi, es bildet da gewissermaflen das bereits
Eingebiirgerte beim herrschenden Judentum, dem aber auch bereits
jeder Sinn fiir wahre Theokratie verlorengegangen ist. Es erlaubt,
das Vermogen, Jesus auf die erwihnte nur den Juden zugingliche Weise
zu kennen, daraus das Unvermdgen, ihn als Messias anerkennen zu
konnen, herzuleiten ist, mit dem Verlust jeglichen Sinnes fiir Theokratie

459



in Beziehung zu bringen. Ist dem aber so, dann zeigt sich dieses von den
- Juden traditionell itbernommene Nichtanerkennen, dem den Nichtjuden
gegeniiber ein Plus an Jesuskenntnis zugrundeliegen soll, namlich ihn
auch zu kennen in den Antrieben und Regungen seines Judentums, als
verfingliches Vorurteil, dem nicht verfillt, wer an Jesus einfach als an
die Wahrheit glaubt und somit auch glaubt, daf} sein Reich nicht von -
dieser Welt ist, und dies ihm besagt, daf3 Jesus als Christus die Men-
schenherrschaft dieser Welt brechen und Gottesherrschaft auf Erden
aufrichten wolle. Das von den Juden hartnickig traditionell Ubernom-
mene beeintrichtigt ihre Urteilskraft eben oft entscheidend in ihrer
Redchtlichkeit und Freiheit. Das bekundet mir besonders das Buch «Sab-
batai Zewi» von Josef Kastein, das «Martin Buber, dem wirkenden
Menschen, zugeeignet» ist. Es lohnt sich gewifl der Miihe, dariiber ein
wenig zu reden. Es gibt Aufschluf} iiber die Juden, tiber die wiisten Ver-
folgungen, die ihnen bereitet wurden von sich christlich nennenden Vol-
kern. Es zeigt das véllige Abhandengekommensein des Christentums
durch offizielles Christentum, es zeigt aber auch, daf8 Hartnickigkeit,
die sich zu Halsstarrigkeit und Trots auswachsen kann, ein jiidischer
Erbfehler ist, der Israel immer wieder aufler Stand setst, zu erlangen,
was ihm durch VerheifSung zugedacht ist.

Schon das erste Kapitel des denkwiirdigen Buches Kasteins, das mit
einer Schilderung der Zeit um die Wende des siebzehnten Jahrhunderts
einsetst, zeigt uns die ausgesetste Lage der Juden in greller Beleuchtung:
in alle Welt verstreut, haben sie nirgends eine Heimat. Doch lassen wir
Kastein das Wort, das er trefflich fithrt: «Auf der Suche nach Nahrung,
nach Lebensmoglichkeit war ihr Wanderstrom bis nach Sibirien vor-
gestofSen. Das Gesets dieser Wanderung wurde ihnen von der nackten
Lebensnot diktiert. Den Raum, den sie brauchten, mufSten sie der Um-
gebung abringen und ablisten . . . Wihrend sie mit allen freien Dingen
der Welt handelten, handelte die Welt mit ihnen. Kaiser verkauften sie
und die Einnahmen, die sie boten, an Fiirsten. Fiirsten traten sie an
Stiadte ab. Oft mufiten sie ihren Ort wechseln, wie Gegenstinde ihn
wechseln. Es braucht etwa ein Regent oder ein Land oder eine Stadt
Geld. Dann wurden sie unter Konfiszierung ihrer Giiter vertrieben und
gegen hohe Zahlungen wieder zugelassen . . . Ihr Besits hatte keinen Ort,
keine Heimat . . . Thre Geistigkeit hatte keinen Ort . . . Ihr Glaube hatte
keinen Ort... Thr Volkstum hatte keinen Ort ... Sie lebten in der
Gegenwart mit den Mitteln der Vergangenheit.» Kastein ist zweifellos
Jude, er erkennt jedoch auch: daff das Volk der Juden «im Laufe seiner
Geschichte vor dem Auftrag, den es bekommen hatte, so oft versagte,
daf} es endlich mit der Strafe der Zerstreuung belegt wurde. Aber da es
nur Strafe und nicht Vernichtung sein sollte, wurde ihnen eine neue, die
letste VerheifSung gegeben: die der Erlosung durch einen Messias.» Hier
ist nicht zu {ibersehen, daf3 diese leste VerheifSung zeitlich weit frither
zu seBgen ist als die Zerstreuung, die hier in Betracht kommt und eigent-

460



lich erst nach Christi Kreuzestod einsetste, so daf} sie uns, nicht unberech-
tigt, gerade als Strafe fiir der Juden Verhalten zu Jesus erscheinen kann.
Doch Kastein liegt zunichst daran, zu zeigen, wie die Zeit und ihre
Geschehnisse wirklich danach angetan waren, in den Juden die Erwar-
tung eines Messias zu einem lodernden Verlangen zu machen. Wo dem
so ist aber, wird ein Mensch, den auflergewohnliche Befihigung und
iiberreizte Geistigkeit dazu verfithren, als Messias auftreten und wirken
zu wollen, als solcher auch bald verbreitete Anerkennung finden. So
war es auch mit Sabbatai Zewi, dem «Messias von Ismir», dessen
Lebensschicksal uns Kastein vor Augen fithrt. Wesentlicher als dieses
aber ist die Haltung des Berichterstatters als eines theistischen Juden
und sind die Zeitgeschehnisse, die auf das Judentum wie auf landliufiges
Christentum ihr grelles Licht werfen.

Wir horen: Der Jude stand damals «schon zwischen erwachendem
Biirgertum und Krone und Adel. Dariiber hinaus mufite er noch die
Spannung aushalten, die sich zwischen Polen und Russen, zwischen Ade-
ligen und Leibeigenen, zwischen Stidtern und Kleinbauern, zwischen
polnischen Katholiken und russischen Orthodoxen ergab und die fort-
schreitend zu einer Katastrophe dringte.» Die schiefe Stellung, in die
der Jude als Diener und Geldvermittler der Machthaber geraten war,
machte ihn zum Siindenbodk. «Wurden Abgaben nicht gezahlt, die der
Grundherr gebieterisch von seinem Verwalter forderte, dann war es der
Jude, der dem Leibeigenen die letste Kuh aus dem Stalle holte. Der Herr
blieb unsichtbar. Gegen ihn richtete sich der Trieb des Bedriickten zur
Auflehnung und Befreiung. Aber gegen den Juden richtete sich das
Geliiste nach Marter und Totschlag.» So kam es in Polen und RufSland
immer wieder zu Aufstinden, bei denen die Juden in Massen ermordet
wurden. Kastein berichtet von den Vorfillen um die Mitte des sieb-
zehnten Jahrhundert herum. Die Aufstinde nahmen den Charakter
eines Glaubenskrieges an. «Eine Welle von Schrecken und Blut geht
tiber das Land.» Kein Dekalog, kein Gebot des Nichttotensollens hin-
derten Orthodoxe, den Gegner vor die Alternative Bekehrung oder Tod
zu stellen . . . Die Geschichte und das Schicksal der Juden haben einen

'besonderen Begriff entstehen lassen, den Kiddusch haschem, das bedeu-
tet: die Heiligung des gottlichen Namens, das Besiegeln der Treue zu
ihrem Gott durch das Erdulden von Marter und Sterben.» Hier héren
wir gesagt: «Auch andere Vélker haben Mirtyrer. Keinem aber ward
das Schicksal, fiir zwei Jahrtausende das Martyrium zum Bestandteil
ihres Lebens und ihrer Geschichte erheben zu miissen.» Das ist in der
Gegenwart ausgesprochen, also nach fast zweitausend Jahren nach
Christi Erdendasein. So kénnte der Juden Schicksal mit threm Verhalten
zu Christus in Verbindung gebracht werden mit der Frage: Wurden sie
nicht schuldiger als andere Vélker dadurch, daf} sie gefillige Diener der
Machthaber, der eigenmichtigen Menschenherrschaften wurden, die
wider Gottesherrschaft sind, die, als das Volk, dessen urprophetische

461



Fithrer immer wieder den theokratischen Verfassungswillen zu ent-
fachen versucht hatten, was zu schlieflen berechtigt, daf} die Aufgabe
des Messias lesten Endes die volle Aufrichtung der Theokratie sein
miuisse?

Doch héren wir nun von den GrofStaten des jiidischen Glaubens,
sie bleiben bestehen: «In Nemirow stellt der Hetmann Ganja an die
Juden das Ansinnen, seinen Glauben anzunehmen. Der Leiter des jiidi-
schen Lehrhauses, Jechiel-Michel ben Elieser, dagegen ruft seine Ge-
meinde zum Kiddusch haschem auf. Am 10. Juni 1648 nehmen an die
6000 Juden den Mirtyrertod auf sich.»

«Tulczyn in Podolien wird von dem Ataman KrlwonOB besetst. Er
1363t die Juden auf einen freien Platg zusammentreiben und fordert Be-
kehrung. Sie lehnen ab. 15 000 Juden lassen sich toten.»

«In Ostropol sammelt der Kabbalist Simson 300 seiner Getreuen in
Sterbeminteln um sich in der Synagoge und beantwortet den Ubertritt
durch Gebete. Sie werden im Gebet getétet.»

«In Homel will Chmelnicky selbst die Erérterung fiir seinen Glauben
machen. Das geistliche Oberhaupt der Juden, Rabbi Elieser, braucht nur
zu mahnen: ,Gedenket, Briider, des Todes unserer Stammesgenossen,
die sich um der Heiligkeit des Namens willen geopfert haben.’ Das
geniigt. Die Juden bitten einander um Vergebung und iiberantworten
ihre Seele Gott. Dann werden mehr als 2000 erschlagen.»

Ein getreuer Chronist, Natan Hannover, vermerkt aus der Fiille
dessen, was er gesehen, Dinge wie diese: «Den einen zogen die Kosa-
ken die Haut ab, um das Fleisch den Hunden vorzuwerfen. Den andern
brachten sie schwere Wunden bei, ohne ihnen jedoch den Gnadenstof3
zu versetsen, und warfen sie sodann auf die Strafle, um ihre Todesqual
zu verlingern. Andere wieder wurden bei lebendigem Leibe begraben.
Sie erdolchten Siuglinge in den Armen der Miitter und rissen viele wie
einen Fisch in Stiicke. Schwangeren Frauen schliste man den Bauch auf,
rif} die Frucht aus dem Leibe und schleuderte sie der Mutter ins Gesicht.
Anderen prefite man lebende Katen in den Leib hinein, nihte ihn dann
zu und hieb den Ungliicklichen die Arme ab, damit sie sich nicht helfen
konnten. Mitunter warf man Haufen jiidischer Kinder ins Wasser, um
die Furten zu ebnen.» Und die Vertiber dieser Greuel gehorten zu den
orthodoxen Russen, also rechneten sich auch zur Christenheit; sie waren
nicht Tartaren, denen «ganze Gemeinden (der so entsetlich bedrohten
Juden) entgegenziehen, um sich freiwillig in ihre Gefangenschaft zu
begeben». Denn diese «beriichtigten Tartaren machen nur Gefangene
und verkaufen sie an die Juden der tibrigen Welt».

Wir horen weiter: «Im Herbst 1655 bricht Karl Gustav X. von
Schweden in Polen ein und besetst fast ungehindert ganz Grof3- und
Kleinpolen. Er betrachtet die Juden nicht als Kriegsbeute und behandelt
sie folglich mit Schonung. Wie sollten sie es ihm anders vergelten als
durch eine loyale Haltung? Aber diese Haltung wurde ihnen verdacht...

462



Wie der Befreiungskampf der Polen unter ihrem ,Erléser Stephan Czar-
niecky einsetst, werden die Juden das Opfer einer Rachsucht, vor deren
Formen selbst die Bestialitit eines Chmelnicky zu einem bescheidenen
Anflug von Grausamkeit wird . . . Selbst polnische und deutsche Chro-
nisten bezeichnen das Verhalten der Polen als ,barbarisch und durchaus
unchristlich‘.» Die Zahl der Opfer lassen «Schisungen der Zeit bis zu
einer halben Million gehen». Und dieses katholische Polen bekannte
sich sicher auch zum Christentum.

Wir horen auch iiber «die spanische Inquisition und das Maranen-
tum, das sie im Gefolge hatte», ausgesagt: «Da wird das Gebot ,Du
sollst nicht toten’ und der schlichte Gedanke der Nichstenliebe mit
allem Bompast kirchlicher und dogmatischer Jurisprudenz zur Vericht-
lichmachung und Totung der Andersgliubigen benutt. Die Propagie-
rung des Glaubens geschieht, indem man dem Opfer die Wahl 14{3t
zwischen dem Wasser der Taufe und dem Feuer des Scheiterhaufens.
Als Zwischenglied ist ein raffiniertes System geistiger und koérperlicher
Folter ausgebildet . . . Immer wieder und noch in dieser Zeit» (bis gegen
die Mitte des siebzehnten Jahrhunderts) «sind die Gerichtssile der Inqui-
sition mit Banken von Angeklagten besetst, die des Maranentums, der
heimlichen Ausiibung des jiidischen Glaubens, angeklagt und tiberfithrt
werden. Immer wieder flammen die Scheiterhaufen und fressen Juden,
deren Taufe keinen Wandel der Gesinnung zum Gefolge hatte. 1639
standen in Lima 63 Maranen unter Anklage, von denen 17 verbrannt
wurden.»

Ich habe diese Berichte wiedergegeben, weil sie aufzeigen, was sei-
tens der Angehorigen einer Christenheit an Juden veriibt worden ist.
Dieses entsegliche Gewalttun la{3t sich mit dem Christentum unmdoglich
in Einklang bringen. Wenn es als Christentum gelten sollte, miifSten wir
dieses den fluchwiirdigsten Religionen auf Gottes Erdboden zuzihlen.
Dafs angebliches Christentum sich so auswirken konnte, ist denen anzu-
rechnen, die es in Verwahrung und zur Vermittlung itbernommen haben.
Das sind die Kirchen. Ihre offizielle Haltung hat es zustandegebracht,
dafl selbst Christentum als gottwidrige Menschenherrschaft und nicht
als Gottesherrschaft zur Geltung gekommen, dafd Christentum zum
Widerchristentum geworden ist. Soweit uns das Judentum aus den
zitierten Berichten vor Augen tritt, kann jedermann an der Haltung der
Juden auch fiir christliche Haltung ein Beispiel nehmen. Das ist eines.
Aber nun kommen wir zum wunden Punkt des Judentums: das ist seine
Auffassung von der Aufgabe des Messias als der Aufrichtung einer
Menschenherrschaft. Diese fragwiirdige Auffassung zeigt sich auch im
Buche Kasteins: sie erst ermdglicht den groflen Aufwand von Wissen
und Kénnen und umsichtiger Arbeit, mit dem dem Auftreten des Sab-
batai Zewi als des Messias gewissermaflen bedingte Berechtigung zu-
erkannt ist. |

Lassen wir den Spruch gelten «Wenn die Not am grofiten ist, ist

463



Gottes Hilfe am nichsten», so ist das zunichst so zu deuten, daf} die
Not den Menschen findig macht, und zwar in geistiger Weise so findig,
dafl er zu Gott findet, was, religids gesehen, immerhin die beste see-
lische Hilfe in der Not ist. Aber daf} eine Zeit, weil sie den Juden Not
und Tod und Marter im Ubermaf} beschert hat, auch den Messias her-
vorbringen muf3, ist darum noch nicht zu folgern. Vielmehr kann gerade
der Glaube der Juden, daf} jhnen letsten Endes doch zukommen muf3,
was ihnen verheiflen ist, dazu fithren, einzusehen, dafl ihnen mit Gottes
Zulassung so tibel zugesetst wird eines Verkennens wegen, des Verken-
nens der Verheiflung, das gutgemacht werden mufi. Die Verheiflung
beansprucht eben, daf3 der Boden gediingt werde fiir das Aufgehen der
Verheiflung. Wie soll aber eine VerheifSung aufgehen kénnen, wenn sie
verkannt ist2? Christusgldubig, kommt man zur Frage: Wie soll das Gute
der Verheiflung in einem Volke seinen Plag finden, wenn durch Ver-
kennen der Verheiflung das Bése diesen Plats besetst hilt? Dieses Ver-
kennen entspricht hier dem Verkennen der Aufgabe des Messias, der
Messiasmission, das erst zum Verkennen des Messias fithrt und so zum
Bosen wird. Auf diesen Punkt ist die Aufmerksamkeit seitens der Juden
zu richten. Was der Messias erbringen soll, ist nicht Menschenherr-
schaft, sondern Gottesherrschaft, ist die volle Aufrichtung der Theo-
kratie. Das ist mit der Erfiillung der Verheiflung den Juden vorbehalten.
Es fehlt zur Voraussesung, daf} sie zum Erkennen des wahren Messias
gelangen. Fir den Christusgliubigen besagt das: daf sie zum Glauben
an Christus kommen miissen. ,

Den Juden der Messiasbewegung im Buche Kasteins haftet mit dem
Glauben an Sabbatai Zewi als den Messias auch mehr oder weniger der
Glaube an die Aufrichtung eines weltlichen jiidischen Reiches an, das
zweifellos Menschenherrschaft erforderlich macht. Es ist also in diesem
Glauben ein Verkennen der Messiasmission, dem ein Verkennen der
Verheilung zugrundeliegt. Dieses Verkennen befihigt hier zur An-
erkennung eines falschen Messias, wie es seinerzeit zur Nichtanerken-
nung Jesu als des Messias fiihrte. Es ist etwas vom argen Wesen dieser
Welt in diesen Juden sef$haft geworden, so daf} sie den Begriff der Theo-
kratie nicht mehr rein in sich aufnehmen kénnen. So tragen sie von der
Art der Juden von damals in sich, die Jesu feind geworden waren ob
seiner griindlichen Auflerkraftsesung jeglicher Menschenherrschaft.

In Sabbatai Zewi zeigt sich nichts von einem Sinn fiir Theokratie,
seine exaltierte Geistigkeit nimmt immer mehr groteske Formen an, die
schliefSlich auch zu einer grotesken Heirat und einem pomphaften Auf-
treten fithren, das oft geradezu — abendlindisch gesehen — wie Mas-
kerade sich ausnimmt. Wir haben es mit einem Menschen zu tun, den
seine Kenntnisse — er ist griindlicher Kenner der Kabbala — und un-
gewohnlichen geistigen Fihigkeiten und das Dringen und die Not seines
Volkes in der Zeit dazu verleiten, sich mit Gewalt an sich als an den
Messias glauben machen zu wollen, und dem hiefiir beinahe schon jedes

464



Mittel recht ist. Was fiir unser Thema von besonderem Interesse ist,
ist — wie schon angedeutet — die Haltung des Berichterstatters, der
sein Werk Martin Buber gewidmet hat, dem er sich in manchem auch
geistesverwandt zeigt. Er erzihlt uns von einem Abraham Jachini, der
auch Kabbalist ist und «weif}, dafd in dieser Zeit ein Messias kommen
muf3. Er hat langst begriffen, um was es im Wollen und im Schicksal des
Sabbatai Zewi geht. Er hat lingst erfiithlt, dafl dieser auf einer heftigen,
gierigen Suche nach einer Bestiitigung seiner Berufung ist.» — «Er kann
Urkunden herstellen, in Papier und Tinte und Schriftfithrung und Zeit-
ausdruck so genau, daf} niemand zu sagen wagt, sie seien erst jetst und
unter seinen Hianden entstanden.» Dieser Jachini erwartet nun das Kom-
men von Sabbatai Zewi und will ihm dienstbar sein. Und als er gekom-
men ist und sich wieder verabschieden will, fithrt ihn Jachini «in ein
abgelegenes Zimmer, 6ffnet dort eine Truhe und entnimmt ihr ein
zusammengerolltes Pergament und gibt es Sabbatai in die Hand: ,Lies!
Es geht dich an.’ Der Inhalt lautet: ,. . . Im Jahre 5386 wird dem Mardo-
choi Zewi ein Sohn geboren werden, den man Sabbatai heilen wird. Er
wird den groflen Drachen bezwingen und die Schlange niederringen.
Er wird der wahrhaft Gesalbte sein.*»

Es ist die erste grofie Filschung als Mittel zum Zweck. Kastein urteilt
hier merkwiirdig ungeistig, wenn er sagt: «In dieser Situation gibt es
keinen Betriiger und keinen Betrogenen. Der eine gibt ein Mittel, und
der andere nimmt es, weil sie beide zutiefst an die Notwendigkeit des
Zwedkes glauben.» Zum Zwecke aber, Wahrem zur Geltung zu ver-
helfen, kann es sich nie als notwendig erweisen, Unwahres zu tun. Das
kann jedoch zutiefst mit dem notwendig erzwungenen Glauben der
Juden an das Kommen des Messias zusammenhingen, falls dem in
Wirklichkeit entgegensteht, dafl der Messias schon gekommen und nur
verkannt worden ist aus Verkennung der Messiasaufgabe wie der Ver-
heiflung, was letsten Endes zu erweisen freilich nicht den Menschen, son-
dern Gott vorbehalten ist. Hier sei nur bemerkt, dafl das verkannte
Gekommensein des Messias in allen, die noch an sein Kommen glauben,
das Verlangen nach seinem Kommen entfachen mufi, und daf3 dieses
Verlangen zur Spannung werden und so zur Entspannung dringen
kann, daf} man dann mit Leichtigkeit Prophezeiungen findet oder erfin-
det, die fiir sein Kommen das Jetst setsen. Es ist also die Verkennung des
Gekommenseins des Messias, was bei den Juden, die an die Verheiflung
des Messias glauben, immer wieder grofite Bereitwilligkeit fiir sein Kom-
men auslost. Und «sie glauben alle» — sagt Kastein von den Juden der.
damaligen Zeit — «an einen Messias». So hat einer, der wie Sabbatai
Zewi sein ganzes Wollen mit Vehemenz darauf einstellt, an sich als an
den Messias zu glauben, gewissermaflen leichtes Spiel, sich durchzu-
setzen in Hinsicht auf kurzlebigen duflerlichen Erfolg. Der war ihm auch;
aber ihn dauernd zu machen und wahr zu machen, was er Falsches an
sich hatte, gelang dem vermeintlichen Messias nicht. Um so schlimmer

465



sein Sichhaltenwollen um jeden Preis. Das habe ich noch aufzuzeigen,
und zwar wiederum wesentlich der Haltung wegen, die Kastein als der
Berichterstatter einnimmt. |

Es kommen zu Sabbatai Zewi zwei Abgesandte aus der polnischen
Judenheit, die vermehrtes Ansehen genieflen um des Martyriums willen,
das die Juden in Polen erduldet hatten. Bevor sie zu thm vorgelassen
werden, werden sie vom Kreis seiner Verkiinder empfangen, die ihnen
auch «die wunderbare Auffindung der schriftlichen Prophezeiung» be-
statigen. Dann kommen sie zur Audienz vor Sabbatai. Der empfingt
sie in grofler Aufmachung. «Er trigt ein rotes Gewand und hat die
Thorarolle, die in seinem Zimmer steht, mit einem roten Mantel ver-
sehen lassen» und frigt sie nun, auf Kleid und Mantel weisend, warum
beide rot sind? Sie schweigen ehrfiirchtig; da erldutert er: «Denn ein
Tag der Ahndungen ist in meinem Herzen angebrochen, und das Jahr
meiner Erlosten ist gekommen.» Mit derartigem wird ihnen noch mehr
zugeset, und schliefllich werden sie reich beschenkt entlassen. Und da
Sabbatai auch von einem Propheten in Polen gehért hatte namens Nehe-
mia ha’ Kohen, wird dem Briefe, den die Abgesandten fiir die Heimat
mitbekommen, noch als Nachschrift hinzugesetst: «er wiinsche sobald
wie moglich ,den Propheten Nehemias® bei sich zu sehen». «Wieder da-
heim, tibergeben sie die Aufforderung des Messias an Nehemia ha’
Kohen. Ohne ein Wort des Widerspruchs, ohne eine Sekunde des Z6-
gerns macht sich der ,Prophet® auf den Weg. Er ist kein Jiingling mehr
und die Strapazen einer Reise nicht gerade gewohnt. Aber er ist mit
einem stillen, selbstverstindlichen Eifer drei Monate unterwegs, um
- dem Befehl zu gehorchen . . .» «Er wird mit den gréfiten Ehren empfan-
gen. Es wird seiner moglichen Bedeutung als neuem Propheten des Mes-
sias von vornherein Rechnung getragen... Er sieht diesen ganzen Pomp
und diesen tibermifligen Reichtum mit verhaltenem MifStrauen . .. Es
ist ihm alles zu unruhig und zu laut und zuwenig ernsthaft . . . Gegen
sein Schamgefiihl steht die aufreizende Erscheinung einer Sarah, wie sie
neben dem Messias Hof hilt. Er mochte das alles mit einer groflen
Handbewegung fortriumen, er mochte den Raum klar und durchsichtig
machen fiir den Zwedk, um dessen Willen er zugleich berufen und
gesandt ist. Und ungleich den Gesandten aus Polen vor ihm, wehrt er
sich gegen das Getdne und den Uberschwall der Gefithle und den Nebel
der Worte, die auf ihn eindringen, erzwingt es, dafl aus dem unruhigen
Monolog ein klarer Dialog werde, und beginnt hart und unerbittlich zu
fragen.» «. .. Es steht nun geschrieben, dafl der Messias der leiderfiillte
Mensch sei. Er ist der Mensch der Verfolgungen, der Erduldungen, der
Erniedrigungen und des Elends. Er muf$ es sein, weil er das Bose, das die
Welt getan hat, durch sein Erleiden abtragen und tilgen mufl. Abtragen
nicht durch den Tod, sondern durch das Leben. Nicht sein Opfertod
befreit die Menschen, sondern sein opfervolles Leben. Wie ist es da
mit Sabbatai Zewi bestellt? Was hat er gelitten, erduldet und ertra-

466



gen2‘» So geht es weiter. Sabbatai wird von Nehemia formlich auf-
gestdbert in seinem ganzen Wesen und erhilt Stofl um Stof3, Erschiitte-
rung um Erschiitterung in seiner ganzen Sicherheit. Das Unhaltbare und
Briichige seiner Messiasposition kommt immer mehr zum Vorschein.
«Es vergeht die Nacht. Sie disputieren in den folgenden Tag hinein . . .
Am dritten Tage hat der Wechsel der Rollen sich in seiner letsten Trag-
weite offenbart. Aus dem schrittweise Nachpriifen und Verwerfen, aus
dem unbeirrbaren Urteil iiber das, was er gesehen und gehort hat, hat
sich Nehemia eine endgiiltige Uberzeugung, ein fanatisches Wissen um
den Menschen vor ihm verdichtet . . . Er wird zum Anklidger, Sabbatai
zum Angeklagten. Ubermichtig redit Nehemia ha’ Kohen sich auf und
spricht das Urteil: ,Du bist ein falscher Messias. Du hast das Volk be-
logen und es auf Irrwege geleitet. Deine gottliche Berufung ist eine Fil-
schung. Nach unserem Gesetse gibt es fiir dich nur eine Strafe: den
Tod!» «Die Anhinger des Sabbatai, die atemlose, bedriickte Zeugen
dieses dreitiagigen Disputes und seines Ausganges gewesen sind, ver-
stehen von Erwigungen vielleicht nichts. Dagegen begreifen sie eines
mit dufderster Klarheit: wenn Nehemia, der Eiferer, jetst die Festung ver-
1af3t, wird er, wie er einmal das Kommen des Messias verkiindet hat,
jetst die Kunde von der Entlarvung eines falschen Messias verbreiten . . .
Das darf nicht sein. Die Bewegung darf jetst nicht gestort, der Glaube
der Anhinger jetst nicht erschiittert oder auch nur auf eine Probe gestellt
werden. Es ist auch der Gefahr vorzubeugen, daf} Nehemia sich an die
tiirkischen Behorden wendet und vom falschen Messias berichtet. Diese
Erwigungen, in den Zeitraum von Minuten zusammengedringt, er-
g=ben den harten Schlufl: Nehemia muf$ zum Schweigen gebracht wer-
den. Nehemia darf die Festung nicht lebendig verlassen. Um der Sache
willen muf} dieser Eine geopfert werden. Nehemia spiirt die Stille, die
seiner Anklage folgt, mit itberwacher Aufmerksamkeit. Er hort dieses
Raunen und Fliistern im Hintergrunde . . . Er versteht sofort: Todes-
gefahr! Mit einem Sprung ist er auf den Beinen. Jih durchbricht er den
noch unvollkommenen Ring der Sabbataianer und erreicht die Ttire des
Raumes. Hinter ihm her iiber die Ginge und Treppen hasten und jagen
und johlen die Verfolger. Aber die Todesangst oder der fanatische Wille,
noch vor dem Tode seine Botschaft in die Welt zu schleudern, geben
ihm Krifte. Er erreicht das Tor. Er ist im Freien. Dicht hinter ihm die
Menschen, die ihn erschlagen wollen. Vor ihm die Menschenmassen,
die, wie gewohnlich, den freien Plats vor der Festung belagern, Juden
und Mohammedaner durcheinander. Er wirft seine pelzbeseste Miitse
zu Boden, stiirzt sich auf den nichsten Muselmanen, reifdt ihm den grii-
nen Turban vom Kopfe und sest ihn sich selber auf. Mit dieser sym-
bolischen Handlung tritt Nehemia in vollendeter und ausreichender
Form zum Islam iiber. Seine Verfolger weichen entsetst zuriick. Einen
Mohammedaner diirfen sie nicht bertithren . . . Wihrend in der ,Macht-
burg’ das bange Schweigen und Horchen lastet, steht der Mohamme-

467



daner Nehemia vor dem Vertreter Mehmeds IV. und denunziert mit
klaren, kalten Argumenten den, an den zu glauben er gekommen war,
als Liigner, Betriiger, Hochstapler und Rebellen.»

Das ist der Vorgang. Er hat mich in Beschlag genommen mehr als
alles andere im Buche. Ich sehe in Nehemia einen Wahrheitsfanatiker,
der geradezu heroisch seiner Uberzeugung die Treue hilt. Wer an den
Messias und sein Kommen glaubt, kann diesen Glauben nicht besser
beweisen als durch furchtloses Verneinen des falschen Messias. Da gibt
es kein Firsichbehalten, es wiirde mitschuldig machen am Betrug.
Ich glaube auch, dafs Nehemia mit seinem Ubertritt zum Islam in solcher
Situation erst recht Jude geblieben ist. Ja man kann es so sehen, daf3
ihm der duflere Ubertritt, gemacht in Todesgefahr, um sich die Méglich-
keit zu wahren, den als falsch erkannten Messias zu stiirzen, erst recht
als treu dem Wohle seines Volkes erwiesen hat, indem der falsche Mes-
sias doch auch das Gegenteil vom wahren Messias erbringen miisse, also
Unheil, da doch das Falsche das Gegenteil vom Wahren ist. Kastein
aber gibt sein Urteil ab, bevor er, was sich begibt, geschildert hat. Er
1aft Sabbatai nach einem Propheten ausspihen, «dem die Welt Klug-
heit, Niichternheit und Autoritit der Gelehrsamkeit zubilligte». Dieser
Prophet ist eben Nehemia ha’ Kohen. Nach ihm «spiht er aus», ihn
wiinscht er bei sich zu sehen. Und nun sagt Kastein: «Er findet ihn, er
ruft thn . .. und ruft seinen Henker . .. tiefer, tragischer noch, er ruft
seinen Judas Ischariot.» Das ist grundverfehlt. Einem falschen Messias
gegeniiber gibt es keinen Judas Ischariot. Wer Falsches verrat, weil es
sich fiir das Wahre ausgibt, ist noch kein Judas. Der Vergleich ist ein
Verkennen von Tragweite, das wohl mit der Ablehnung Christi seitens
der Juden zu tun hat. Denn dafs Nehemia mit Judas Ischariot verglichen
wird, setst gewissermaflen voraus, dafl ein Sabbatai Zewi mit Jesus
Christus in Vergleich gezogen werde, was unméglich ist. Ein Analoges
zur Haltung Sabbatais und seines Anhangs ist vielmehr im Verhalten
des Hohenpriesters Kaiphas und der mit ihm herrschenden Judenschaft
zu suchen, von der die Parole ausging mit der Spitse gegen Jesu, «es
wire gut, ein Mensch wiirde umgebracht fiir das Volk», was besagen
sollte: Es ist ritlicher, ein Mensch werde umgebracht, als daf? das Volk
verdorben wiirde fiir unsere Herrschaft. Hier geht es gegen den Men-
schensohn, der die Wahrheit ist und Gottes Herrschaft aufrichten will,
dort gegen einen Menschen, der Menschenherrschaft aufrichten will
und an dem das Wesentliche, sein Messiassein, ein Falsches ist. So ist
Nehemia viel eher und natiirlicher nur in Hinsicht auf die Richtung sei-
nes Tuns mit der Richtung des Tuns Jesu zu vergleichen als mit der des
Tuns eines Judas. In Hinsicht auf Sinnesart aber ist, was sich als Anhang
Sabbatais gegen Nehemias vernichtende Anklage erhebt und ihn mit
dem Tode bedroht, véllig dem zu vergleichen, was sich in Kaiphas und
der herrschenden Judenschaft gegen Jesu Auftreten erhoben hat: sie
sehen Gefahr fiir ihre Menschenherrschaft, hier fiir die ausgeiibte, dort

468



fiir die beginnende. Wir héren ja gesagt: «Die Bewegung darf jetst nicht
gestort werden . . . Jetst, wo alle Krifte sich willig zu gemeinsamem Vor-
stof$ zur Verfiigung stellen.» Darum soll der Stérer Nehemia sterben.
Also selbst Mord als gebilligtes Mittel fiir den Zwedk. Das ist ein Schei-
tern am wahren Theismus, das vom bosen Willen bewirkt ist. Mit so
fluchwiirdiger Gewalttat kann sich der wahre Messias nicht zur Geltung
bringen wollen, es wiirde ihn selber nicht als Heil-, sondern als Unbheil-
bringer dartun. Doch héren wir auch Buber, der in seiner Rede auf dem
XVI. Zionistenkongrefd sagte: «Wer um des Guten willen das Bose
getan hat, zerstort die eigene Seele so, daf er nicht mehr fihig sein wird,
das Gute zu tun. Das gilt wie fiir denEinzelnen so auch fiir die Gemein-
schaft.» Diesen trefflichen, stets wahren Worten fiigt er noch hinzu:
«lIch spreche nicht von der Moral; ich sage nicht: es ist moralisch schlecht;
ich sage: es ist politisch, das heif}t schlecht im Hinblick auf die Erreichung
von Zwedken.» Das ist wie geprigt fiir das Verhalten der Sabbataianer.
Hier kommt der wahre Theismus zum Ausdruck, der mit verwerflichen
Mitteln niemals Gutes erreicht sehen kann. Buber weif} eben auch: «Das
Mittel farbt ab auf den Zweck.» Ich verweise hier aber auch auf Kierke-
gaard, der die Frage aufwirft: «Darf man sich um der Wahrheit willen
totschlagen lassen?» und sie unter Umstinden verneint. Denn das Tot-
schlagen macht den Menschen schuldig vor Gott. Dem soll méglichst vor-
gebeugt werden. Das spricht alles fiir die Bejahung der Haltung Nehe-
mias, dessen innere Rechtschaffenheit ihn eben auch spontan richtig
handeln hief§ und handeln liefS. Was wir noch iiber ihn berichtet héren,
schmilert nicht das wesentlich Gliaubig-Heroische seines Charakters,
vor dem der Sabbatais weit zuriickstehen muf3. Denn wer einer so ver-
fanglichen geistigen Uberhebung sein ganzes Tun und Trachten widmet,
muf3 vorher einer seelischen Irritierung in sich erlegen sein. So wurde er
immerhin sich seines Betruges kaum bewuflt, und das unrithmliche
Schicksal des einst so reich Begabten und Verherrlichten konnte schlief3-
lich auch einem Nehemia zu Herzen gehen und ihn dem erledigten Mes-
sias anhidnglich machen. Er bleibt eine redliche Erscheinung auch in sol-
chem Verhalten. Und wenn sein Geist sich getriibt hat und er als Bettler
durch die Lander zichen mufite, «unstet und fliichtig, mit einem gzhei-
men Kainszeichen auf der Stirne», von den Juden gemieden, «scheel
angesehen und verstoflen», und schlie8lich als verschollen gilt, so ist
und bleibt, was er getan, doch eine redliche Glaubenstat, die einen Tot-
schlag verhiitet hat, und keine Kainstat, und es ist anzunehmen, daf3
seine Achtung seitens der Juden, wo sie iiberhaupt auftrat, mit deren
Verkennen der Messiasmission in Zusammenhang zu bringen ist, die
immer noch filschlich als die Aufrichtung einer weltlichen Herrschaft,
die Menschenherrschaft ist, angesehen wird, wohingegen sie nichts an-
deres sein kann und ist als die volle Aufrichtung der Theokratie.

Wer das vollbringt und vollbringen kann, wer hiezu nicht nur die
Berufenheit hat, sondern auch auserwihlt ist, ist der Messias. Mit seiner

469



Lebenshaltung soll, was das erste Menschenpaar durch Eigenmachtigkeit
verschuldet hat, durch unbedingte Botmifligkeit Gott gegeniiber gut-
gemacht und so das verlorengegangene Gottesverhiltnis des Menschen
wiederhergestellt werden. Damit ist doch etwas ganz anderes als Auf-
gabe gegeben als die Aufrichtung eines weltlichen Reiches. Es geht viel-
mehr darum, diese Welt im Menschen aufer Geltung zu setzen und ihn
Gott, dem Schépfer, und seiner Ordnung wieder zuzufithren. Wir
heben diese Seite aus der Erlosertat Christi heraus, wohl wissend, daf}
wir damit diese noch lange nicht erschépfend dargetan haben. Was wir
hier noch betonen miissen, ist, dafl wir alles von Jesus verwirklicht sehen,
was in den Verheiflungen iiber den Messias ausgesagt ist. Auch was
Nehemia an Sabbatai nicht vorfand und die Schrift dem Messias zu-
schreibt, findet sich an Jesus. Wir horten es schon: «dafl der Messias
der leiderfiillte Mensch sei. Er ist der Mensch der Verfolgungen, der
Erduldungen, der Erniedrigung und des Elends. Er muf} es sein, weil er
das Bose, das die Welt getan hat, durch sein Erleiden abtragen und til-
g=n mufd.» So ist zu sagen: Die wahre Erkenntnis der Beschaffenheit des
Messias fangt eigentlich erst damit an, daf} einem der Wunsch, der Mes-
sias sein zu wollen, sofort und griindlich vergeht; denn was ihm auf-
erlegt ist, geht tiber die Kraft des Menschen, es bedarf einer besonderen
Ausstattung von Gott her, zudem der vélligen Schuldlosigkeit, um alle
fremde Schuld auf sich zu nehmen.

Von den Prophezeiungen Jesajas, den Messias betreffend, seien hier
drei hervorgehoben. Die erste sagt: «Siebe, eine Jungfrau ist schwanger
und wird einen Sobn gebdren, den wird sie heiflen Immanuel.» Damit
ist zunichst nur die Schwangerschaft aus erster Empfingnis dargetan.
Der Messias muf} also ein Kind aus erster Empfingnis sein. Im Bericht
bei Lukas von Christi ist auch gesagt von Maria: «Und sie gebar ihren
ersten Sohn.» Die zweite Prophezeiung jubelt: «Uns ist ein Kind gebo-
ren, ein Sobn ist uns gegeben, und die Herrschaft ist auf seiner Schulter,
sein Name ist wunderbar, Ratsmann der Kraft, Held des Ewigen Vaters,
Friedensfiirst.» Die Herrschaft, die auf seiner Schulter ruht, ist Gottes
Herrschaft. Nur indem er im Menschen die Theokratie aufrichtet, ist er
Ratsmann der Kraft, Held des Ewigvaters und Friedensfiirst. Die dritte
Prophezeiung stellt den Messias als Knecht Gottes hin, zu dem Gott
der Herr spricht:

«Es ist ein Geringes, daf3 du mein Knecht bist, die Stimme Jakobs
aufzurichten und die Bewabrten Israels wiederzubringen, sondern ich
habe dich auch zum Licht der Heiden gemacht, daf$ du seiest mein Heil
bis an der Welt Ende.» o

Wir sehen hier dem Messias zweierlei zugedacht: das eine die Juden
betreffend, das andere die Heiden, und das erstere, das Geringe im
Verhiltnis zum zweiten, mit dem allen Menschen das Heil erbracht wer-
den soll, besagt wohl, daf8 der Messias die Stimme Jakobs fiir die Erfiil-
lung der Verheiflung zu sammeln und alle Juden wieder zuriickzubrin-

470



gen hat zu dem, von dem sie abgekommen sind, und zwar abgekommen
durch Aufrichtung von Menschenherrschaft, daher jenes, zu dem sie
wieder zuriickzubringen oder dem sie wieder zuzufiithren sind, nichts
anderes sein kann als die Aufrichtung der Theokratie, nach der ja auch
«seine urprophetischen Fithrer immer neu und immer gleich vergeblich»
sich gesehnt haben. Wohl ist auch prophezeit, dafl der Messias den
«Stuhl Davids» ewiglich einnehmen wird, was wir nur so verstehen
koénnen: daf3 er ein Konigtum von ewiger Dauer aufrichten wird. Ist
doch im 7. Kapitel, 2. Samuel, auch gesagt, dafy der Messias aus dem
Geschlechte Davids hervorgehen soll und ihm die Aufgabe also zu-
gewiesen: «Der soll meinem Namen ein Haus bauen, und ich will den
Stubl seines Konigreiches bestdtigen ewiglich.» Es handelt sich hier nicht
um Weiterfithrung eines menschlichen Konigtums, sondern um ein
neues: dem Namen Gottes ist ein Haus zu bauen, also ein Konigtum
Gottes aufzurichten, das ewiglich Bestand hat. Ich ziehe hier einen Aus-
spruch Bubers heran aus «Kampf um Jsrael», der sagt: «Die Geschichte
der Kénige ist die Geschichte des Nichtverwirklichens der Salbung durch
die Gesalbten. Daraus allein ist die Entstehung des Messianismus, der
Glaube an den Gesalbten, der die Salbung erfiillt, zu erfassen.» Dieser
Glaube darf nun nicht irregehen, und um nicht irrezugehen, diirfen die
Messiasmission und die ihr zugrundeliegende Verheiflung nicht ver-
kannt werden. Wird beides nun nicht verkannt, so haben wir unserer
ganzen Darstellung nach zu glauben, daf$, wer die Salbung erfiillt, kein
menschliches Kénigtum, sondern einzig das Konigtum Gottes aufzu-
richten habe. Wie abseits an dem allem waren die Juden noch zur Zeit
des Sabbatai Zewi trots den ungeheuren Leiden und Néten und Mas-
sentdtungen, denen sie ausgesetst waren! Josef Kastein, der Bericht-
erstatter, rithrt selber an den wunden Punkt; er sagt von dieser Zeit:
«Die Frage, ob Israel gut daran getan habe, auf die Institution der Rich-
ter zu verzichten und statt ihrer Kénige zu wihlen, war von einer leiden-
schaftlichen Aktualitit.» Aber sie hatte kein fruchtbares Ergebnis, sonst
hitten die Erorterer dieser Frage einen Sabbatai Zewi niemals als Mes-
sias in Frage kommen lassen kénnen trots allen seinen geistigen Vor-
ziigen; denn fiir die Aufrichtung eines Kénigtums Gottes fehlte ihm
jeder Sinn. Mit dem Sinn fiir diese Aufrichtung, den auch die urprophe-
tischen Fithrer des frithen Israels einzig zu wedken suchten, muf} ein-
gesehen werden, daf} erst durch Regeneration das jiidische Volk dazu
kommen konnte, die Institution der Richter aufzugeben und nach Koni-
gen zu verlangen. Und dafd durch Regeneration im hochsten und gliu-
bigen Sinne die Juden hitten gedringt werden miissen, auch iiber die
Institution der Richter hinauszukommen, doch nicht um Machthaber
mit mehr Macht zu betrauen, sondern um alle menschlichen Machthaber-
und Herrschergebilde zu entmichtigen und sich unmittelbar unter Got-
tes Herrschaft zu stellen. Das gilt fiir Israel wie fiir jedes Volk, das mit
Gott zu tun haben will, also zunichst und im besonderen fiir die Chri-

471



sten. Die Geschichte der Juden aber zeigt, daf} mit demAufkommen der
menschlichen Herrschaftsgebilde, zu denen auch die Priesterherrschaft
gehort, immer mehr ein Abkommen von Gottes Herrschaft sich ein-
gestellt hat, so daf} schliefSlich diese auch in der Vorstellung keinen Plat
mehr gefunden und alle Herrschaft nurmehr als Menschenherrschaft
gedacht und geglaubt und auch betitigt worden ist, was eben dije griind-
liche Verkennung der Messiasmission und mit ihr auch die des Messias
zur Folge hatte, indem es den herrschenden Menschen den Sinn ver-
schlof} fiir die Aufrichtung eines Reiches, eines Kénigtums, das ewiglich
und nicht von dieser Welt ist, weil es Gottes ist.

Welch ein Abstand in der Glaubens- und Daseinshaltung zwischen
einem Abraham und dem hierarchischen Herrschaftsgebilde der Juden
zur Zeit Jesu! Es erkliart das Verkennen Jesu seitens dieser Juden und
ihr Sichstriuben, ihn als Christus anzuerkennen, denn sie wollen vom
Messias die Aufrichtung eines weltlichen Reiches: Menschenherrschaft.
Wir haben ja heute vollig Analoges innerhalb der Christenheit. Der
letste grofe Christentumslehrer, Kierkegaard, bekundet unser Christen-
tum als eitel Wahnchristentum. Es gibt heute keine christlichen Macht-
haber, keine christlichen Vélker, keine christlichen Staaten und keine
christliche offizielle Kirche. Es ist Trug, zu vermeinen, all das zu haben.
Das Christentum ist in Wahrheit 6ffentlich gar nicht vorhanden; seine
angeblichen amtlichen Vertreter und Hiiter und Wahrer, die sich christ-
lich nennenden Kirchen, voran die Papstkirche, striuben sich, die Wei-
sungen Christi zu befolgen, und betreiben Menschenherrschaft, statt
Gottesherrschaft und sind im Verkennen des Christentums so weit
gekommen, daf! sie fluchwiirdigen Gewaltherrschaften, also ausgetibtem
Widerchristentum, und groflenwahnwitigen Gewaltmenschen, die ein
Greuel vor Gott sind, huldigen, ja sie als christlich anerkennen. So sehen
wir diese hierarchischen Herrschaftsgebilde die fir ihren eigenen Herr-
schaftsbestand gottwidriges Gewaltregime festigen und unterhalten hel-
fen, in Hinsicht auf Geistigkeit und Gottesgldubigkeit weit zurtickstehen
hinter dem frithen Israel, das sein wahres Gottesverhiltnis mit dem Wil-
len zur Verwirklichung des Satses besiegelte, daf$ der Mensch, auf dem
der Geist ruht, nicht herrschen will. Wir sehen aber auch von diesen
offiziellen Sachwaltern des Christentums vergessen oder tiberhort Jesu
Worte vor seinem Heimgehen zum Vater: «Mir ist gegeben alle Gewalt
im Himmel und auf Erden.» Dafl dem so ist, wird jede Kirche noch zu
fithlen bekommen, die als Kirche Christi sich widerchristlich betitigt
hat, zunichst wohl die Romkirche. Sie ist eigentlich schon gerichtet durch
die Friichte, die sie getragen hat: sie hat die Geschichte gemacht. Diese
Geschichte der Kirchenchristen ist keine Gottesgeschichte, sie spiegelt
sich in der Weltgeschichte, die, soweit es das Mittelalter und die Neuzeit
betrifft, wesentlich vom «christlichen» Abendland unterhalten wird und
die mit Recht, christlich gesehen, «als Siindenfall und Weg zum Gericht»
angesehen worden ist. Hier jedoch, gemafd dem Thema, das auf Israel

472



Bedacht nehmen muf}, beschrinken wir uns auf die erwihnten, von
«christlichen» Volksmassen veriibten Gewalttaten und Massenmorde
an Juden und sehen diese grof} in ihrer Gottesgldubigkeit und ungleich
iiberlegen an geistiger Lebenshaltung ihren Verfolgern und Schlachtern,
die sich wie wilde, reiflende Bestien benehmen, aber nicht wie Christen
oder Menschen nach Gottes Sinn. Den erstaunlichen Lebenswillen der
Juden vor Augen, der sich in erstaunlicher Leidensfihigkeit erwiesen hat
und der nicht Machtwille ist, wenn von diesem auch in ihnen nach tiber-
standenem Leid immer wieder vorhanden ist, denken wir, daf3 ihnen,
wenn sie als Volk auch ihre Auserwihltheit eingebiif3t haben, doch das
Verheiflene letsten Endes zukommen muf3, daf} sie also schliefilich doch
noch des Messias und seines Heilserbringens teilhaftig werden, und zwar
in einer Weise, die sie in Stand setst, es allen Volkern zuginglich zu
machen. Dementsprechend gedenken wir hier der Worte Jesu im Johan-
nesevangelium, die sagen: «Das Heil kommt von den Juden» und un-
umstoflliche Geltung haben. Einmal sind sie auch schon wahr geworden,
nimlich damit, dafl Jesus, der Heilbringer, als Christus seinem leib-
lichen Herkommen nach Jude war. Das Wahre ist aber noch nicht
erschlossen, noch nicht treibend geworden und aufgegangen, solange das,
was Christus erbracht hat, eben das Christentum, nicht in den Menschen
vorhanden ist. Nun haben wir das Christentum als die Aufrichtung der
Theokratie erkannt und dargetan, und diese wiederum als die ersehnte
Erfilllung des Judentums. Demnach ergibt sich: Christentum ist die
Erfillung des Judentums. Und diese Erfiillung herbeizufithren, scheint
den Juden vorbehalten zu sein, nachdem die angebliche .Institution
Christi, die als Trigerin und Reprisentantin des Christentums auftre-
tende Romkirche, die Mutterkirche im Offiziellsein in dieser Welt, als
Kirche Christi so griindlich versagt hat und auch die jungen reformierten
Kirchen mit ihrem Wandel in den weltlichen Fufistapfen der Mutter-
kirche ebenso versagten. Darum denken wir, fest im Glauben, daf} das
wahre Christentum das Heil der Vilker sei, sein Erbringen den Juden
noch zugewiesen werden kann, womit sich an ihnen sowohl die Ver-
heifSung erfiillt zeigen als auch den Worten Jesu zum zweitenmal Beleg
verschafft wiirde, daf das Heil von den Juden kommt: von den Juden als
den Betitigern des Christentums, als den Menschen, auf denen der Geist
Christi tatsichlich ruht und die demnach nicht herrschen wollen, son-
dern einzig leben der Aufrichtung der Theokratie. Damit hitte das Chri-
stentum seine wahre theokratische Gestalt bekommen, was bis jett ver-
deckt worden ist, und kénnte nun allen Vélkern als festes Regime iiber-
bracht werden, das jeden Zweck verneint und verwirft, der Mittel erfor-
dert, die wider Gottes Gebote und Christi Weisungen sind, und das
den Menschen und Christen blof8 auferlegt, in seinem Tun und Lassen
jenen beiden nachzukommen, womit sich in ihm wie von selber eben
Gottes Herrschaft aufrichtet, die die Herrschaft dieser Welt abtut. Sind
die Volker als Christen einmal soweit, dann gilt fiir sie alle, und nicht

473



mehr fiir die Juden, was «Gott spricht und Paulus im 6. Kapitel des
zweiten Korintherbriefes eben auch den Heidenchristen zugesteht: «Jch
will unter ibnen wobnen und unter ibnen wandeln und will ibr Gott sein,
und sie sollen mein Volk sein.»

Wir schlief3en nun diese Darstellung, indem wir noch aussprechen,
was wir glauben und aus dem Gesagten auch folgern diirfen: daf, wenn
die Tuden zu Christus kommen, Rom erledigt ist. Das mag noch seine
Weile dauern und auch fiir sein Zustandekommen noch manche Hinder-
nisse zu itberwinden haben, so auch die jidische Hartnidkigkeit, die in
Hinsicht auf Gottesgldubigkeit allen offiziellen Kirchen gegeniiber wohl
am Plate ist, weil der Glaube der blofien Kirchenchristen im Vergleich
zu dem des theistischen Juden etwas Kraftloses ist, das mehr gemacht
als geworden erscheint und darum auch im Standhalten versagend ist.
Es ist geradezu licherlich, den theistischen Juden fiir eine offizielle
christliche Kirche gewinnen zu wollen, die ihren Glauben an Christus
mit stindiger Ubertretung von dessen Weisungen erweist. Wer als Jude
zur Romkirche kommt, hat vorher an seinem Theismus sicher Schaden
gelitten, oder es ist iberhaupt begehrliche Weltlichkeit, was ihn zu
Rom zieht. Aber Hartnidkigkeit der Verheiflung des Messias gegentiber,
die die traditionelle Verkennung der Verheiflung in sich aufrechterhilt,
kann zu Halsstarrigkeit und Trog fithren und so zum gewollten Durch-
halten der Verkennung, was dem redlichen Erkennenwollen den Weg
verstellt und immer wieder die Entscheidung hinausschiebt. Nach
menschlichem Ermessen kann da freilich nichts geindert und bewirkt
werden. Es muf} alles der Vorsehung iiberlassen bleiben, die in den
Juden den Sinn erwecken muf? dafiir, daf! zu Christus kommen dody
eigentlich nichts anderes heifSt, als fiir die unmittelbare Aufrichtung der
Theokratie eintreten, kimpfen und leben wollen, was den Juden wie
jeden Menschen sofort in den Dienst Gottes und seiner Schopfung stellt:
einen Dienst, der eben von Jesus Christus vorbildlich getan ist. Mit der
Ulbernahme dieses Dienstes wire das Christentum von den Juden (iber-
nommen, und sie konnten zu seiner wahren Verbreitung erkoren sich
zeigen an Stelle der offiziellen «christlichen» Kirchen, die von der Rom-
kirche, als der offiziellen Mutterkirche, auch deren griindliches Abirren
vom Christentum entscheidend ererbt haben, so daf} sie alle wesentlich
sich als die eine Kirche legitimieren, die die Sache Christi zu einer Sache
dieser Welt gemacht hat, was Verrat an Christus, Betrug am Christen-
tum und die Auslieferung des Menschen an diese Welt bedeutet. So ist
die Schuld der Kirche tibergrof$ und ist immer noch im Wachsen. Und
wir haben nun den theistischen Juden vor uns, wohl zugehorig zum
bewihrten «heiligen Rest Israels», dessen Koénig Gott selber ist und
dessen Existenz dafiir biirgt, dafy den Juden die Verheiflung auch zuteil
werden wird, die ihnen von Abraham her zugedacht ist und sagt, daf?
«durch seinen Samen alle Vélker der Erde gesegnet werden sollen»
durch das, was ein Sprof3 aus seinem Samen erbracht hat: eben durch

474



Christus und das Christentum. Die Scheidewand, die diesen heiligen
Rest [sraels vom Christentum trennt, weist sich nachgerade als illusorisch
aus und vermag vor Glaubensklarheit nicht zu bestehen. Da jedoch auch
dieser Rest noch zur Judenheit gehort, auf der grofite Schuld lastet seit
der Zeit, da ihr hierarchisches Regime so verfahren und blind war, dafl es
den Abgesandten Gottes, der zu erbringen hatte, was Israel in unverdor-
benem Zustand als die Erfiillung der VerheifSung hitte erkennen miissen,
kreuzigen lief}, ist er auch in Mitleidenschaft gezogen und kann wohl
erst zu seiner erfiillenden Aufgabe kommen, wenn das ganze Volk durch
gentigende Sithne sich zur notwendigen Liuterung durchgerungen hat.
Was wir darum von dem uns verborgen bleibenden Zeitpunkt der An-
und Ubernahme des Christentums als der Aufrichtung der Theokratie
seitens der Juden sagen kénnen, ist nur, daf er als gekommen anzusehen
wire, wenn seitens der Judenheit das von Gott ihr auferlegte Maf3 der
Sithne erreicht ist und seitens der angeblichen Christenheit und ihrer
unheiligen, verweltlichten Kirche, als der falschen Sachwalterin des
Christentums, das von Gottes Geduld zugelassene Maf} der Schuld.

1. Februar 1935 Carl Dallago

Leonhard R.agaz zum Gedichtnis

Eine entscheidende Krisis

Es ist eine entscheidende Krisis im Leben der Menschbeit, eine ge-
fahrvolle Krisis. Aber der Gegensats ist so scharf, so offenbar gewor-
den, damit er desto eher iiberwunden wiirde; Egoismus und Gewalt
erheben so michtig ihr Haupt, auf daf} das Reich der Liebe sich — be-
schimt, erschrocken — noch michtiger erhebe und einen entscheidenden
Sieg erringe. Es ist darum eine Gottes- und Menschenzeit, die vielleicht
Entscheidungen bringt fiir immer. In solchen Zeiten sind Menschen
notig, die dem Grofden gewachsen sind, Menschen, die verstehen, was
die schopferische Stunde will, und die dazu ein freudiges Ja sagen, nicht
nur mit Worten, sondern mit der Tat des ganzen Lebens, ja, wenn
notig, mit Einsetzung des Lebens. (1912)

Der Sozialismus und die Hoffnung Israels

Im modernen Sozialismus lebt die Hoffnung Israels wieder auf und
gerade auch die Voraussagung der Propheten von dem Friedensreich
auf Erden. Es besteht hier ein unmittelbarer Zusammenhang. Der mo-
derne Sozialismus ist Messianismus, das heiflt Erwartung eines Reiches
der Gerechtigkeit und Freiheit fiir die Geringen und Entrechteten.

475



	Christentum als Theokratie (Schluss) : Teil 12

