Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 9

Artikel: Christentum als Theokratie : Teil 10 und 11
Autor: Dallago, Carl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140021

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christentum als Theokratie

10.

Was dem alten Judentum vorenthalten blieb, sollte mit dem Chri-
stentum — mit Christi, des Messias Erdendasein — eingeldst werden:
ndmlich die Erfillung der Israel gewordenen Verheifltung und Bestim-
mung, als welche zweifellos die Aufrichtung der unmittelbaren Theo-
kratie anzusehen ist. Sie, war es ja, nach der sich des frithen Israels
«urprophetische Fithrer immer neu und immer gleich vergeblich» ge-
sehnt hatten. Wir haben daher, auch entsprechend meiner Darstel-
lung, als feststehend zu betrachten, dafy Christentum Theokratie ist
und Theokratie will, und zwar deren erfiillende Aufrichtung. Nun ist
aber fiir jeden redlichen Menschen wahrzunehmen, ja mit den Hianden
zu greifen, dafl unser gangbares Christentum, das durch die angeb-
lichen christlichen Kirchen in dieser Welt offiziell geworden ist, keine
Gottesherrschaft darstellt, nicht nur nicht die erfiillende, sondern blofle
Menschenherrschaft, zudem eine der gewalttitigsten Art; daf3 demnach
unser Christentum nicht Christentum ist, sondern etwas, das diesem
geradezu entgegenwirkt. Wir haben nun zwar in Kierkegaard einen
Christen und Christentumlehrer, der das griindlich dargetan hat. Bevor
ich zu ihm tibergehe mit meiner Darstellung, sei der jiidische Forscher
und Geist Martin Buber weiter verfolgt in seinen Darbietungen, die
meines Erachtens fiir Erfassung des Christlichen eben mehr geben, als
die Auslassungen simtlicher Apologeten der offiziellen christlichen Kir-
chen von heute zu geben imstande sind. Dem Buche «Kénigtum Got-
tes», das wesentlich meine bisherigen Ausfithrungen hervorrief, sollte
ein zweites Buch, das «die messianische Person» und ein drittes, das
«die eschatologischen Spannungen» behandelt, folgen. Ich kenne sie
nicht und weif auch nicht, ob sie erschienen sind. Was ich noch kenne,
ist: «Kampf um Israel» und «Zwiegespriche».

Das Kapitel «Der Glaube des Judentums» im erstgenannten Buche
gibt Wesentliches auch fiir den Glauben des Christentums, der keinen
andern Gott kennt. So ist es auch fiir den Christen heilsam zu héren,
daf} «der Siindenfall nicht einmal geschehen und zum Verhingnis ge-
worden ist, sondern in all seiner Wirklichkeit geschieht er jetst und
hier». Mit dem Wissen, was Siinde ist, ist eben «jeder Mensch in der
nackten Adamssituation; ist jedem Menschen Entscheidung zugeteilt».
Es ist christlich, zu denken, dafl Wissen um Gut und Bése, um Recht
und Unrechttun auch das Vermogen in sich schlief$t, das eine vom an-
dern tatsichlich scheiden zu koénnen. So haben wir an Willensfreiheit
in diesem Sinne zu glauben, also auch an das Vermégen das Gute zu
wollen, es sei denn, dafl durch Schuld und Versiindigung der gute
Wille in uns lahmgelegt ist.

Der Bibel nach sehen wir den Siindenfall aber auch von entschei-

413



dender Bedeutung fiir die Gestaltung des Daseins. Er zeigt sich als
eigenmichtiger Einbruch des Menschen in Gottes Schopfung, der mit
sich bringt, daf} sich fiir den Einbrecher das ganze Aussehen der Schép-
fung verindert. Mit dem Verlust der Botmafligkeit Gott, dem Schop-
fer, gegeniiber entgleitet dem Menschen eben auch jedes unmittelbare
Verhiltnis zur Schépfung, so daf er sich aus dieser gleichsam vertrie-
ben sieht. So erkennen wir den Siindenfall als die Grundlage zur Welt-
bildung, die dort erst ersteht, wo der Mensch eigenmichtig wider Got-
tes Anordnung auftritt. Es erhellt das Herkommen dieser Welt, die der
Schopfung Gottes entgegen als eigenmichtiges Mach- und Machtwerk
der Menschen sich auswirkt: ihr ist mit dem Siindenfall des ersten
Menschenpaares nicht nur der Grund gelegt, sondern auch Raum fiir
Entfaltung und Bestand gegeben, indem seither in jedem Menschen der
Hang zur Weltbildung als ererbte Beschaffenheit eingedrungen ist.

Wir haben also als Erstes Welt und Schépfung auseinander zu bal-
ten und diese als Gottes- und jene als Menschenwerk zu betrachten.
Was uns als Erbsiinde anhaftet, ist demnach ein eigenmichtiges, von
der Schépfung losgeldstes Geltungsbestreben, das uns von Mensch- -
und Geschépfsein abzieht und uns verfithrt mitzutun bei all dem, was
diese Welt unterhilt und erhilt. Und das ist Menschenherrschaft, die
jeder Aufrichtung der Theokratie entgegen ist, die der Gottesherrschaft
Feind ist. « Wer der Welt Freund sein will, der wird Gottes Feind
sein.» (Jac. 4, 4.) Das gilt nicht der Schopfung Gottes, sondern dieser
Welt als dem Machtwerk der Menschen. Es ist unmoglich zu sagen:
Wer der Schopfung Gottes Freund ist, wird Gottes Feind sein. Hier
wird klar: Nicht nur Welt und Schopfung, auch Welt und Mensch als
Geschopf Gottes sind Gegensitze, sind zweierlei Herrschaft. Ich ver-
weise auf meine Schrift — noch ungedruckt — «Welt und Mensch oder
zweierlei Herrschaft».

Das Aufkommen dieser Welt hat das Eingehen des urspriinglichen
Menschenseins und die daraus resultierende Pervertierung des Men-
schen, kurz gesagt: den zu Schaden gekommenen Menschen als Vor-
aussetzung. Erst das Aufgeben des Kontaktes mit Schépfer und Schép-
fung durch Uberhebung fithrte die ersten Menschen zum Siindenfall
und verschlof3 ihnen die Schépfung des Paradieses. So erfordert die
Menschwerdung des Menschen unbedingt, daf3 der Mensch mit Gott
und der Schoptung zunichst wieder in Kontakt komme, und dies er-
fordert volle Subordination, unbedingte Botmifligkeit Gott dem Schop-
fer gegeniiber. Sie lag fiir den Juden in Befolgung der Gebote Gottes
unter Einhaltung der Gesetzesvorschriften und liegt fiir den Christen
zunichst in der Befolgung der Weisungen Christi, die wohl das
jidische Gesets, jedoch nicht Gottes Gebote aufheben. Wie fiir den
Glauben der Juden Abraham das Vorbild war, ist fiir den Glauben der
Christen Jesus Christus das Vorbild der Botmafligkeit Gott gegeniiber.
Durch Abrahams Botmifligkeit wurde den Juden, als dem Volk aus

414



seinem Samen, die Auserwihltheit zuteil, durch die Christi, wird de-
nen, die an ihn glauben und ihre Lebenshaltung danach gestalten, die
Erlosung. Mit Abrahams Lebenshaltung ist die Theokratie vollendet
anerkannt, mit der Christi ist sie erfiillend ins Werk gesetst. Denn er
ist die Wahrheit und zugleich der Konig, dessen Reich nicht von dieser
Welt ist. An ihm erfiillt sich: durch sein Sichaufgeben erhilt er sich.
Und er hat sich erhalten und ist geworden, in das er aufgegangen ist
und das ihn, sich legitimierend, aussagen 1af3t: Ebedem Abrabam war,
bin ich. So ist, was er gelehrt und gelebt hat, die Aufrichtung des
Konigtums Gottes, das aber erst auf Erden vollends in Kraft tritt,
wenn alle Menschenherrschaft aufler Kraft gesetzt und diese Welt ein-
gegangen ist. Das muf Gott iiberlassen bleiben. Jederzeit aber kann
und soll es aufgerichtet werden in dem inwendigen Menschen. Dort
ist der Plats dafiir, dort kann und soll mit jeder Menschenherrschaft,
die wider Gottes Ordnung ist, gebrochen und Schluf3 gemacht werden,
um der Botmifligkeit Gott gegeniiber vollen Raum zu geben, was notig
ist fiir die Aufrichtung von Gottes Herrschaft, fiir die Erstehung des
Reiches, das nicht von dieser Welt ist. Das Reich, nach dem am ersten
zu trachten der Glaube des Christentums fordert, ist also ein vollig
Kontrires zu allen Reichen dieser Welt, vollig kontrdr auch in seiner
Aufrichtung wie in seiner Gestaltung, die beide dem Menschen als dem
Einzelnen ohne Anhang und ohne offizielle Kirche, die sich lingst als
Weltbildung ausgewiesen hat, vorbehalten sind. Ja, es ist heute bereits
so, daf3 von den offiziellen christlichen Kirchen als bloflen Pseudogeistes-
michten die Glaubenshaltung, die das Christentum erfordert, am mei-
sten bedroht ist. Hatte das frithe Christentum wie das frithe Judentum
sich wesentlich gegen «Gnosis und Magie» zu erwehren, so ist, was
heute dem Christentum heftigste Abwehr auferlegt, das Wesen der
offiziellen Kirchen: Die Feilbietung von Kirchentum fiir Christentum,
die wohl nur das Hierarchische dabei auf seine Rechnung kommen
1a63t. Aber Priesterherrschaft ist noch immer Menschenherrschaft, und
die Hierarchisten sind noch nicht Christen.

11.

Horen wir nun, was Buber iiber «Gnosis und Magie» sagt in Hin-
sicht auf das Judentum. Es berithrt wesentlich auch das Christentum,
wiewohl in ihm aufler acht gelassen ist, daf Welt und Schépfung Ge-
gensitze sind, welche Erkenntnis die Aufgabe des Menschen im Sinne
des Glaubens des Judentums wie in dem des Glaubens des Christen-
tums — was letsten Endes doch im Sinne Gottes bedeuten soll —, weit
klarer macht. Buber sagt: «Von zwei religits gewendeten Geistesmach-
ten vor allem ist die Einsicht in die religiose Wirklichkeit . . . bedroht:
von Gnosis und Magie. Sie greifen nicht von auflen an, sie dringen in
die Religion selber ein und geben sich dann als deren Wesen aus.»

415



Ihrer hatte sich wie das Judentum auch das Christentum von jeher zu
erwehren. Heute, da dieses in der Offentlichkeit nicht mehr aufzufin-
den ist und das auffindbare blofle Kirchentum, das sich nachgerade als
das Wesen des Christentums ausgibt, auch dessen Stelle einnimmt,
tritt die Kirche, durch die es soweit gekommen ist, in die Reihe der fal-
Sdle?l Geistesmidhte, derer sich das Christentum eben auch zu erweh-
ren hat.

Buber spricht vom «unzerstérbaren Wissen des Judentums um die
Dreiheit im Dreiklang der Weltzeit: Schépfung, Offenbarung und Er-
l6sung». Soviel ich diesem verinnerlichten theistischen Juden auch ver-
danke an Anregung und Klirung, hier scheint er mir zu falschen
Schliissen gekommen zu sein eben dadurch, daf er diese Welt von der
Schopfung nicht gehorig getrennt hat. Er sagt: «Innerhalb des frithen
Christentums hat zuerst das Johannesevangelium die Dreiheit durch
eine Zweiheit zu ersetzen gesucht, indem es Offenbarung und Er-
losung in eins band: das Licht, das in der Finsternis scheint und von
der Finsternis nicht empfangen wird, das den ganzen Menschen er-
leuchtende Licht, das in die Welt kommt — das ist Offenbarung und
Erlésung zugleich, in seinem In-die-Welt-Kommen offenbart sich Gott
und wird die Seele erldst.» Das ist nicht ganz richtig. Auch das Chri-
stentum erhilt sich unzerstorbar die Freiheit aufrecht: Schépfung,
Offenbarung und Erlosung. Das Licht, das in die Welt kommt, das
den ganzen Menschen erleuchtende Licht ist wohl héchste Offen-
barung, mit der die Bestimmungen fiir die Erl6sung gegeben sind. Aber
diese Offenbarung ist noch nicht die Erlésung, sie erfordert zunichst
den Glauben an das Licht, um diesem zu erméglichen, den Menschen
zu erleuchten. Sie sagt doch auch, dafl das Licht von der Finsternis
nicht begriffen, nicht empfangen, daf} aber jenen, die es in sich auf-
nahmen, Macht gegeben wurde, Kinder Gottes zu werden. Unter Fin-
sternis verstehen wir diese Welt, mit der eben Finsternis in die Schop-
fung eingezogen ist. So ist es auch nétig, dafl der Mensch, der das
Licht begriffen hat und von ihm ergriffen ist, aus dieser Welt als aus
der Finsternis herausgehoben wird, um wieder Gottes Kind und als
solches Anteil an Gottes Schépfung zu werden. So sehen wir die Drei-
heit von Schopfung, Offenbarung und Erlésung unzerstorbar auch im
Christentum Bestand haben.

Das Auseinanderhalten von Welt und Schépfung im vorgebrachten
Sinne erhellt auch die abgriindige Irrung Marcions, von dem Buber
sagt: «Er hat die Zweiheit durch eine Einheit zu ersetzen gesucht, in-
dem er die Schopfung aus der religiosen Wirklichkeit verbannte,
Schopfergott und Erlésergott auseinanderrif$ und jenen der Anbetungs-
wiirdigkeit, also der Gottheit verlustig erklirte. Das Alte Testament
wird als widergéttliches Buch verworfen.» Buber meint nun, daf} «Mar-
cions Werk» von der Kirche in grofler Weise bekampft, fiir das christ-
liche Denken dennoch aktuell geblieben ist, wofiir ihm «neben vielem

416



anderem in unseren Tagen die marcionisierende These Harnacks» den
Erweis bringt, «der die JKonservierung® des Alten Testamentes als die
,Folge einer religidsen und kirchlichen Lihmung® brandmarkt und von
jenem nur noch den Propheten eine religiose Giiltigkeit zuspricht».
Hier gibt Buber noch Raum der konventionellen Anschauung, die kirch-
liche Theologen allzu mafigebend fiir christliche Denken sein lif3t, und
tibersieht, daf} sie mit ihrer offiziellen Zugehorigkeit zum Offiziellsein
ihrer Kirche weit eher widerchristliches Denken zu pflegen gezwungen
sind. Freilich ist auch die Annahme der Freiheit von Schépfung, Offen-
barung und Erlésung fiir jiidisches und christliches Denken gewisser-
maflen irrefithrend, indem hier mit Schépfung der Mund des Schop-
fers, der den Siindenfall in sich schliefit, angenommen ist. Doch der
Stand der Schépfung im Anfang, an dem Gott selber sah, daf} alles
sehr gut war, 13t keinen Raum fiir ein Verlangen nach Offenbarung
und Erlésung. So haben wir es eigentlich mit einer Vierheit fiir christ-
liches Denken zu tun, die sich zu einer Zweiheit auswichst. Denn
Schoépfung und Stindenfall gehoren fiir die Finordnung in unser Dasein
zusammen wie Offenbarung und Erlosung. Aber nicht zu iibersehen
ist, daf8 mit dem Siindenfall, mit dem das Menschenverhiltnis zu
Schopfer und Schopfung griindlich verindert worden ist, sich ein
Neues eingeschoben hat, eben das Aufkommen dieser Welt, die heute
die Schépfung besetzt hilt und sie zugleich verheert. Das gilt, wie ich
glaube, fiir christliches Denken, das dem Alten Testament vollen Be-
stand belidf3t und keinen Demiurgen und bésen Scheingott kennt, und
das Verheerende, das sich immer wieder im Menschen kundtut, vom
ersten Stindenfall und seiner Nachwirkung ableitet, die den Menschen
aufs neue zum Siindenfall anreizt: zur Auflehnung wider Gottes Herr-
schaft und zur Aufrichtung der eigenen, die ihn von der Forderung der
Schopfung abzieht und schliefllich zum stindigen Zuhilter dieser Welt
macht. Das kann wohl auch gelten fiir jiidisches Denken, das — soweit
es hier in Betracht kommt — doch auch gottgliubiges Denken ist und
in der Aufrichtung der Theokratie die Erfiillung sieht. Und gottgliu-
biges Denken erhilt seine Stirke von der Stirke des Gottesglaubens
und nicht von der des Denkens, und an Gottesglaubenvermégen steht
der theistische Jude nicht zuriick vor dem Christen. Ja, dem blofen
Kirchenchristen ist er hierin sicher iiberlegen. Der wunde Punkt an ihm
und was ihn vorliufig noch trennt vom Christsein, die Anerkennung
Christi, ist wohl in der Auffassung der Theokratie zu suchen. Seit sei-
ner Auserwihltheit ist Israel von Gott mit Amtern betraut worden, so
auch mit dem Richter- und Henkeramt und hatte Strafaktionen gegen
Fremdvoélker auszufithren und wurde selber noch schwerer geziichtigt
fiir jeden Abfall von Gott. Mit dem Aufkommen des menschlichen
Konigtums aber sind seine dufleren Machtbefugnisse noch gréfler ge-
worden. Da zugleich sein Gottesverhiltnis immer mehr veriuflerlicht
wurde, mufite-sich auch seine Auffassung der Theokratie veridufler-

417



lichen, und so hatte sich wohl in der Vorstellung der herrschenden
Klassen des Judentums zur Zeit Christi die Theokratie zu einem die
ganze Welt umfassenden jiidischen Herrschaftsgebilde ausgewachsen.
Diese Vorstellung von Theokratie, die natiirlich dem Auftreten Jesu
schnurstraks entgegen war, und die amtierenden Juden zu Todfeinden
Jesu als des Messias machen. Und das Volk erlag den Amtierenden. So
zeigt sich die vollig verfehlte Vorstellung von Theokratie, was den
Juden als Volk verschlof’, Jesus als den Messias anzuerkennen. Seine
Kreuzigung ergibt sich aus dieser Nichtanerkennung. Seither wurde
diesem Volk zum Unheil, was ihm das Heil erbringen sollte: die Aus-
erwihltheit. Sie hielt sich nur noch im Juden als dem einzelnen; doch
daf} ihrer viele werden konnen, 1af3t glauben, daf3 letzten Endes ihnen
nicht entzogen bleibt, was dem Samen Abrahams zugedacht ward.
Dem sehen wir freilich entgegenarbeiten die ererbte falsche Auffassung
von Theokratie, die von +Hartnickigkeit getragen ist und zur Hals-

starrigkeit werden und schliefllich in Trots ausarten kann.

Carl Dallago
(Fortsetzung folgt)

Zur Frage des Gewissensbegriffs

(«Gespaltenes» oder «ungespaltenes» Gewissen?)

Die Auslegung des Gewissensbegriffs ist in der Frage der Kriegs-

dienstverweigerung von entscheidender Bedeutung, denn von ihr hingt
es ab, ob der Kriegsdienstverweigerer anerkannt wird oder nicht. Die
mafdgebenden Instanzen stimmen darin tiberein, daf} eine Verweige-
rung aus «religidosen Gewissensgriinden» unbedingt anzuerkennen sei,
viele lassen auch ethische Griinde gelten. Diskrepanzen treten auf, wo
es sich um Weigerung aus «philosophischen», «pazifistischen», «<huma-
nitiren», «sozialen» oder «politischen» Beweggriinden handelt.
- Wenn nun erklirt wird, nur religitse (und unter Umstinden auch
ethische) Gewissensgriinde seien anzuerkennen, alle tbrigen jedoch
nicht, so entsteht der Eindrudck: das Gewissen sei nicht eine unteilbare
Einheit, sondern etwas in Teile Aufspaltbares, das in verschiedene
«Abteilungen» oder «Spezialformen» zerlegbar sei, deren nur einer —
niamlich der religiosen — uneingeschriankte Geltung zukomme.

Hier liegt jedoch eine Verwechslung von Anwendungsformen (und
-bereichen) mit Wesensmerkmalen vor. Es gibt nur das eine totale, un-
gespaltene Gewissen, das auf verschiedenen Anwendungsgebieten (so-
zialen, politischen usw.) und in verschiedenen Anwendungsformen
(ethischen, humanitiren, philosophischen, pazifistischen usw.) sich

418



	Christentum als Theokratie : Teil 10 und 11

