
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 9

Artikel: Christentum als Theokratie : Teil 10 und 11

Autor: Dallago, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140021

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christentum als Theokratie

10.

Was dem alten Judentum vorenthalten blieb, sollte mit dem
Christentum - mit Christi, des Messias Erdendasein - eingelöst werden:
nämlich die Erfüllung der Israel gewordenen Verheißung und Bestimmung,

als welche zweifellos die Aufrichtung der unmittelbaren Theokratie

anzusehen ist. Sie war es ja, nach der sich des frühen Israels
«urprophetische Führer immer neu und immer gleich vergeblich»
gesehnt hatten. Wir haben daher, auch entsprechend meiner Darstellung,

als feststehend zu betrachten, daß Christentum Theokratie ist
und Theokratie will, und zwar deren erfüllende Aufrichtung. Nun ist
aber für jeden redlichen Menschen wahrzunehmen, ja mit den Händen
zu greifen, daß unser gangbares Christentum, das durch die angeblichen

christlichen Kirchen in dieser Welt offiziell geworden ist, keine
Gottesherrschaft darstellt, nicht nur nicht die erfüllende, sondern bloße
Menschenherrschaft, zudem eine der gewalttätigsten Art; daß demnach
unser Christentum nicht Christentum ist, sondern etwas, das diesem
geradezu entgegenwirkt. Wir haben nun zwar in Kierkegaard einen
Christen und Christentumlehrer, der das gründlich dargetan hat. Bevor
ich zu ihm übergehe mit meiner Darstellung, sei der jüdische Forscher
und Geist Martin Buber weiter verfolgt in seinen Darbietungen, die
meines Erachtens für Erfassung des Christlichen eben mehr geben, als
die Auslassungen sämtlicher Apologeten der offiziellen christlichen
Kirchen von heute zu geben imstande sind. Dem Buche «Königtum
Gottes», das wesentlich meine bisherigen Ausführungen hervorrief, sollte
ein zweites Buch, das «die messianische Person» und ein drittes, das
«die eschatologischen Spannungen» behandelt, folgen. Ich kenne sie
nicht und weiß auch nicht, ob sie erschienen sind. Was ich noch kenne,
ist: «Kampf um Israel» und «Zwiegespräche».

Das Kapitel «Der Qlaube des Judentums» im erstgenannten Buche
gibt Wesentliches auch für den Glauben des Christentums, der keinen
andern Gott kennt. So ist es auch für den Christen heilsam zu hören,
daß «der Sündenfall nicht einmal geschehen und zum Verhängnis
geworden ist, sondern in all seiner Wirklichkeit geschieht er jefet und
hier». Mit dem Wissen, was Sünde ist, ist eben «jeder Mensch in der
nackten Adamssituation; ist jedem Menschen Entscheidung zugeteilt».
Es ist christlich, zu denken, daß Wissen um Gut und Böse, um Recht
und Unrechttun auch das Vermögen in sich schließt, das eine vom
andern tatsächlich scheiden zu können. So haben wir an Willensfreiheit
in diesem Sinne zu glauben, also auch an das Vermögen das Gute zu
wollen, es sei denn, daß durch Schuld und Versündigung der gute
Wille in uns lahmgelegt ist.

Der Bibel nach sehen wir den Sündenfall aber auch von entsdiei-

413



dender Bedeutung für die Gestaltung des Daseins. Er zeigt sich als
eigenmächtiger Einbruch des Menschen in Gottes Schöpfung, der mit
sich bringt, daß sich für den Einbrecher das ganze Aussehen der Schöpfung

verändert. Mit dem Verlust der Botmäßigkeit Gott, dem Schöpfer,

gegenüber entgleitet dem Menschen eben auch jedes unmittelbare
Verhältnis zur Schöpfung, so daß er sich aus dieser gleichsam vertrieben

sieht. So erkennen wir den Sündenfall als die Grundlage zur
Weltbildung, die dort erst ersteht, wo der Mensch eigenmächtig wider Gottes

Anordnung auftritt. Es erhellt das Herkommen dieser Welt, die der
Schöpfung Gottes entgegen als eigenmächtiges Mach- und Machtwerk
der Menschen sich auswirkt: ihr ist mit dem Sündenfall des ersten
Menschenpaares nicht nur der Grund gelegt, sondern auch Raum für
Entfaltung und Bestand gegeben, indem seither in jedem Menschen der
Hang zur Weltbildung als ererbte Beschaffenheit eingedrungen ist.

Wir haben also als Erstes Welt und Shöpfung auseinander zu halten

und diese als Gottes- und jene als Menschenwerk zu betrachten.
Was uns als Erbsünde anhaftet, ist demnach ein eigenmächtiges, von
der Schöpfung losgelöstes Geltungsbestreben, das uns von Mensch- -

und Geschöpfsein abzieht und uns verführt mitzutun bei all dem, was
diese Welt unterhält und erhält. Und das ist Menschenherrschaft, die
jeder Aufrichtung der Theokratie entgegen ist, die der Gottesherrschaft
Feind ist. «Wer der Welt Treund sein will, der wird Qottes Teind
sein.» (Jac. 4, 4.) Das gilt nicht der Schöpfung Gottes, sondern dieser
Welt ais dem Machtwerk der Menschen. Es ist unmöglich zu sagen:
Wer der Schöpfung Gottes Freund ist, wird Gottes Feind sein. Hier
wird klar : Nicht nur Welt und Schöpfung, auch Welt und Mensch als
Geschöpf Gottes sind Gegensätze, sind zweierlei Herrschaft. Ich
verweise auf meine Schrift *- noch ungedruckt - «Welt und Mensch oder
zweierlei Herrschaft».

Das Aufkommen dieser Welt hat das Eingehen des ursprünglichen
Menschenseins und die daraus resultierende Pervertierung des
Menschen, kurz gesagt: den zu Schaden gekommenen Menschen als

Voraussetzung. Erst das Aufgeben des Kontaktes mit Schöpfer und Schöpfung

durch Überhebung führte die ersten Menschen zum Sündenfall
und verschloß ihnen die Schöpfung des Paradieses. So erfordert die
Menschwerdung des Menschen unbedingt, daß der Mensch mit Gott
und der Schöpfung zunächst wieder in Kontakt komme, und dies
erfordert volle Subordination, unbedingte Botmäßigkeit Gott dem Schöpfer

gegenüber. Sie lag für den Juden in Befolgung der Gebote Gottes
unter Einhaltung der Gesetzesvorschriften und liegt für den Christen
zunächst in der Befolgung der Weisungen Christi, die wohl das
jüdische Gesefe, jedoch nicht Gottes Gebote aufheben. Wie für den
Glauben der Juden Abraham das Vorbild war, ist für den Glauben der
Christen Jesus Christus das Vorbild der Botmäßigkeit Gott gegenüber.
Durch Abrahams Botmäßigkeit wurde den Juden, als dem Volk aus

414



seinem Samen, die Auserwähltheit zuteil, durch die Christi, wird
denen, die an ihn glauben und ihre Lebenshaltung danach gestalten, die
Erlösung. Mit Abrahams Lebenshaltung ist die Theokratie vollendet
anerkannt, mit der Christi ist sie erfüllend ins Werk gesefet. Denn er
ist die Wahrheit und zugleich der König, dessen Reich nicht von dieser
Welt ist. An ihm erfüllt sich: durch sein Sichaufgeben erhält er sich.
Und er hat sich erhalten und ist geworden, in das er aufgegangen ist
und das ihn, sich legitimierend, aussagen läßt: Ehedem Abraham war,
bin ih. So ist, was er gelehrt und gelebt hat, die Aufrichtung des

Königtums Gottes, das aber erst auf Erden vollends in Kraft tritt,
wenn alle Menschenherrschaft außer Kraft gesetzt und diese Welt
eingegangen ist. Das muß Gott überlassen bleiben. Jederzeit aber kann
und soll es aufgerichtet werden in dem inwendigen Menschen. Dort
ist der Plafe dafür, dort kann und soll mit jeder Menschenherrschaft,
die wider Gottes Ordnung ist, gebrochen und Schluß gemacht werden,
um der Botmäßigkeit Gott gegenüber vollen Raum zu geben, was nötig
ist für die Aufrichtung von Gottes Herrschaft, für die Erstehung des
Reiches, das nicht von dieser Welt ist. Das Reich, nah dem am ersten
zu trahten der Glaube des Christentums fordert, ist also ein völlig
Konträres zu allen Reichen dieser Welt, völlig konträr auch in seiner
Aufrichtung wie in seiner Gestaltung, die beide dem Menschen als dem
Einzelnen ohne Anhang und ohne offizielle Kirche, die sich längst als

Weltbildung ausgewiesen hat, vorbehalten sind. Ja, es ist heute bereits

so, daß von den offiziellen christlichen Kirchen als bloßen Pseudogeistes-
mächten die Glaubenshaltung, die das Christentum erfordert, am meisten

bedroht ist. Hatte das frühe Christentum wie das frühe Judentum
sich wesentlich gegen «Gnosis und Magie» zu erwehren, so ist, was
heute dem Christentum heftigste Abwehr auferlegt, das Wesen der
offiziellen Kirchen: Die Feilbietung von Kirchentum für Christentum,
die wohl nur das Hierarchische dabei auf seine Rechnung kommen
läßt. Aber Priesterherrschaft ist noch immer Menschenherrschaft, und
die Hierarchisten sind noch nicht Christen.

11.

Hören wir nun, was Buber über «Gnosis und Magie» sagt in Hinsicht

auf das Judentum. Es berührt wesentlich auch das Christentum,
wiewohl in ihm außer acht gelassen ist, daß Welt und Schöpfung
Gegensätze sind, welche Erkenntnis die Aufgabe des Menschen im Sinne
des Glaubens des Judentums wie in dem des Glaubens des Christentums

— was lefeten Endes doch im Sinne Gottes bedeuten soll —, weit
klarer macht. Buber sagt: «Von zwei religiös gewendeten Geistesmächten

vor allem ist die Einsicht in die religiöse Wirklichkeit. bedroht:
von Gnosis und Magie. Sie greifen nicht von außen an, sie dringen in
die Religion selber ein und geben sich dann als deren Wesen aus.»

415



Ihrer hatte sich wie das Judentum auch das Christentum von jeher zu
erwehren. Heute, da dieses in der Öffentlichkeit nicht mehr aufzufinden

ist und das auffindbare bloße Kirchentum, das sich nachgerade als
das Wesen des Christentums ausgibt, auch dessen Stelle einnimmt,
tritt die Kirche, durch die es soweit gekommen ist, in die Reihe der
falschen Geistesmächte, derer sich das Christentum eben auch zu erwehren

hat.
Buber spricht vom «unzerstörbaren Wissen des Judentums um die

Dreiheit im Dreiklang der Weltzeit: Schöpfung, Offenbarung und
Erlösung». Soviel ich diesem verinnerlichten theistischen Juden auch
verdanke an Anregung und Klärung, hier scheint er mir zu falschen
Schlüssen gekommen zu sein eben dadurch, daß er diese Welt von der
Schöpfung nicht gehörig getrennt hat. Er sagt: «Innerhalb des frühen
Christentums hat zuerst das Johannesevangelium die Dreiheit durch
eine Zweiheit zu ersetzen gesucht, indem es Offenbarung und
Erlösung in eins band: das Licht, das in der Finsternis scheint und von
der Finsternis nicht empfangen wird, das den ganzen Menschen
erleuchtende Licht, das in die Welt kommt - das ist Offenbarung und
Erlösung zugleich, in seinem In-die-Welt-Kommen offenbart sich Gott
und wird die Seele erlöst.» Das ist nicht ganz richtig. Auch das
Christentum erhält sich unzerstörbar die Freiheit aufrecht: Schöpfung,
Offenbarung und Erlösung. Das Licht, das in die Welt kommt, das
den ganzen Menschen erleuchtende Licht ist wohl höchste
Offenbarung, mit der die Bestimmungen für die Erlösung gegeben sind. Aber
diese Offenbarung ist noch nicht die Erlösung, sie erfordert zunächst
den Glauben an das Licht, um diesem zu ermöglichen, den Menschen
zu erleuchten. Sie sagt doch auch, daß das Licht von der Finsternis
nicht begriffen, nicht empfangen, daß aber jenen, die es in sich
aufnahmen, Macht gegeben wurde, Kinder Gottes zu werden. Unter
Finsternis verstehen wir diese Welt, mit der eben Finsternis in die Schöpfung

eingezogen ist. So ist es auch nötig, daß der Mensch, der das
Licht begriffen hat und von ihm ergriffen ist, aus dieser Welt als aus
der Finsternis herausgehoben wird, um wieder Gottes Kind und als
solches Anteil an Gottes Schöpfung zu werden. So sehen wir die Dreiheit

von Schöpfung, Offenbarung und Erlösung unzerstörbar auch im
Christentum Bestand haben.

Das Auseinanderhalten von Welt und Schöpfung im vorgebrachten
Sinne erhellt auch die abgründige Irrung Marcions, von dem Buber
sagt: «Er hat die Zweiheit durch eine Einheit zu ersetzen gesucht,
indem er die Schöpfung aus der religiösen Wirklichkeit verbannte,
Schöpfergott und Erlösergott auseinanderriß und jenen der Anbetungswürdigkeit,

also der Gottheit verlustig erklärte. Das Alte Testament
wird als widergöttliches Buch verworfen.» Buber meint nun, daß «Marcions

Werk» von der Kirche in großer Weise bekämpft, für das christliche

Denken dennoch aktuell geblieben ist, wofür ihm «neben vielem

416



anderem in unseren Tagen die marcionisierende These Harnacks» den
Erweis bringt, «der die Konservierung' des Alten Testamentes als die
,Folge einer religiösen und kirchlichen Lähmung' brandmarkt und von
jenem nur noch den Propheten eine religiöse Gültigkeit zuspricht».
Hier gibt Buber noch Raum der konventionellen Anschauung, die kirchliche

Theologen allzu maßgebend für christliche Denken sein läßt, und
übersieht, daß sie mit ihrer offiziellen Zugehörigkeit zum Offiziellsein
ihrer Kirche weit eher widerchristliches Denken zu pflegen gezwungen
sind. Freilich ist auch die Annahme der Freiheit von Schöpfung,
Offenbarung und Erlösung für jüdisches und christliches Denken gewissermaßen

irreführend, indem hier mit Schöpfung der Mund des Schöpfers,

der den Sündenfall in sich schließt, angenommen ist. Doch der
Stand der Schöpfung im Anfang, an dem Gott selber sah, daß alles
sehr gut war, läßt keinen Raum für ein Verlangen nach Offenbarung
und Erlösung. So haben wir es eigentlich mit einer Vierheit für christliches

Denken zu tun, die sich zu einer Zweiheit auswächst. Denn
Schöpfung und Sündenfall gehören für die Einordnung in unser Dasein
zusammen wie Offenbarung und Erlösung. Aber nicht zu übersehen
ist, daß mit dem Sündenfall, mit dem das Menschenverhältnis zu
Schöpfer und Schöpfung gründlich verändert worden ist, sich ein
Neues eingeschoben hat, eben das Aufkommen dieser Welt, die heute
die Schöpfung besetzt hält und sie zugleich verheert. Das gilt, wie ich
glaube, für christliches Denken, das dem Alten Testament vollen
Bestand beläßt und keinen Demiurgen und bösen Scheingott kennt, und
das Verheerende, das sich immer wieder im Menschen kundtut, vom
ersten SündenfaH und seiner Nachwirkung ableitet, die den Menschen
aufs neue zum Sündenfall anreizt : zur Auflehnung wider Gottes
Herrschaft und zur Aufrichtung der eigenen, die ihn von der Forderung der
Schöpfung abzieht und schließlich zum ständigen Zuhälter dieser Welt
macht. Das kann wohl auch gelten für jüdisches Denken, das - soweit
es hier in Betracht kommt - doch auch gottgläubiges Denken ist und
in der Aufrichtung der Theokratie die Erfüllung sieht. Und gottgläubiges

Denken erhält seine Stärke von der Stärke des Gottesglaubens
und nicht von der des Denkens, und an Gottesglaubenvermögen steht
der theistische Jude nicht zurück vor dem Christen. Ja, dem bloßen
Kirchenchristen ist er hierin sicher überlegen. Der wunde Punkt an ihm
und was ihn vorläufig noch trennt vom Christsein, die Anerkennung
Christi, ist wohl in der Auffassung der Theokratie zu suchen. Seit seiner

Auserwähltheit ist Israel von Gott mit Ämtern betraut worden, so
auch mit dem Richter- und Henkeramt und hatte Strafaktionen gegen
Fremdvölker auszuführen und wurde selber noch schwerer gezüchtigt
für jeden Abfall von Gott. Mit dem Aufkommen des menschlichen
Königtums aber sind seine äußeren Machtbefugnisse noch größer
geworden. Da zugleich sein Gottesverhältnis immer mehr veräußerlicht
wurde, mußte- steh auch seine Auffassung der Theokratie veräußer-

417



liehen, und so hatte sich wohl in der Vorstellung der herrschenden
Klassen des Judentums zur Zeit Christi die Theokratie zu einem die

ganze Welt umfassenden jüdischen Herrschaftsgebilde ausgewachsen.
Diese Vorstellung von Theokratie, die natürlich dem Auftreten Jesu
schnurstraks entgegen war, und die amtierenden Juden zu Todfeinden
Jesu als des Messias machen. Und das Volk erlag den Amtierenden. So

zeigt sich die völlig verfehlte Vorstellung von Theokratie, was den
Juden als Volk verschloß, Jesus als den Messias anzuerkennen. Seine

Kreuzigung ergibt sich aus dieser Nichtanerkennung. Seither wurde
diesem Volk zum Unheil, was ihm das Heil erbringen sollte : die
Auserwähltheit. Sie hielt sich nur noch im Juden als dem einzelnen; doch
daß ihrer viele werden können, läßt glauben, daß letzten Endes ihnen
nicht entzogen bleibt, was dem Samen Abrahams zugedacht ward.
Dem sehen wir freilich entgegenarbeiten die ererbte falsche Auffassung
von Theokratie, die von «Hartnäckigkeit getragen ist und zur
Halsstarrigkeit werden und schließlich in Trofe ausarten kann.

Carl Dallago
(Fortsetzung folgt)

Zur Frage des Gewissensbegriffs
(«Qespaltenes» oder «ungespaltenes» Qewissen?)

Die Auslegung des Gewissensbegriffs ist in der Frage der
Kriegsdienstverweigerung von entscheidender Bedeutung, denn von ihr hängt
es ab, ob der Kriegsdienstverweigerer anerkannt wird oder nicht. Die
maßgebenden Instanzen stimmen darin überein, daß eine Verweigerung

aus «religiösen Gewissensgründen» unbedingt anzuerkennen sei,
viele lassen auch ethische Gründe gelten. Diskrepanzen treten auf, wo
es sich um Weigerung aus «philosophischen», «pazifistischen»,
«humanitären», «sozialen» oder «politischen» Beweggründen handelt.

Wenn nun erklärt wird, nur religiöse (und unter Umständen auch
ethische) Gewissensgründe seien anzuerkennen, alle übrigen jedoch
nicht, so entsteht der Eindruck: das Gewissen sei nicht eine unteilbare
Einheit, sondern etwas in Teile Aufspaltbares, das in verschiedene
«Abteilungen» oder «Spezialformen» zerlegbar sei, deren nur einer -
nämlich der religiösen - uneingeschränkte Geltung zukomme.

Hier liegt jedoch eine Verwechslung von Anwendungsformen (und
-bereichen) mit Wesensmerkmalen vor. Es gibt nur das eine totale,
ungespaltene Gewissen, das auf verschiedenen Anwendungsgebieten
(sozialen, politischen usw.) und in verschiedenen Anwendungsformen
(ethischen, humanitären, philosophischen, pazifistischen usw.) sich

418


	Christentum als Theokratie : Teil 10 und 11

