Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 9

Artikel: Die Umkehr des Einzelnen und die Rettung der Welt : eine Betrachtung
zum Thema : Glaube im Atomzeitalter

Autor: Simon, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140019

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Umkehr des Einzelnen und die
Rettung der Welt

(Eine Betrachtung zum Thema: Glaube im Atomzeitalter)

I

Der talmudische Traktat, der sich mit dem Goétzendienst beschif-
tigt, erzihlt von einem besonders verworfenen Siinder namens Elasar
ben Dordaja, iiber den vom himmlischen Gericht ausgerufen wurde,
dafl man ihn selbst dann nicht wieder in Gnaden aufnehmen werde,
wenn er Bufle tue und umkehre. «Da ging er fort, setste sich zwischen
zwei Berge und Hiigel und sprach: Berge und Hiigel, bittet fiir mich um
Erbarmen! Sie antworteten ihm: Ehe wir fiir dich bitten, wollen wir
fiir uns selbst bitten, denn es heiflt: Die Berge werden weichen, und
die Hiigel werden wanken (Jes. 54, 10). Er sprach: Himmel und Erde,
bittet ihr fiir mich um Erbarmen! Sie antworteten: Ehe wir fiir dich
bitten, wollen wir fiir uns selbst bitten, denn es heif3t: Der Himmel
wird wie Rauch zersticben und die Erde wie ein Gewand zerfallen
(Jes. 51, 6). Da sprach er: Sonne und Mond, bittet ihr fiir mich um Er-
barmen! Sie antworteten ihm: Ehe wir fiir dich bitten, wollen wir fiir
uns selbst bitten, denn es heifst: Der Mond wird bleich werden, und
die Sonne wird sich schimen (Jes. 24, 23). Da sprach er: Sterne und
Sternbilder, bittet ihr fiir mich um Erbarmen! Sie antworteten ihm:
Ehe wir fiir dich bitten, wollen wir fiir uns selbst bitten, denn es heif3t:
Und verfliegen wird das ganze Heer des Himmels (Jes. 34, 4). Er
sprach: die Sache hingt von niemandem ab aufler von mir selbst. Er
senkte sein Haupt zwischen seine Knie und schrie weinend so lange,
bis seine Seele ausging. Da erscholl eine himmlische Stimme und
sprach: Rabbi Eleasar ben Dordaja ist eingeladen zum Leben der kom-
menden Welt. (Awoda sara 17a).»

Auch der neuhebriische Dichter Bialik hat den Himmel um Erbar-
men gebeten. Sein berithmtes Gedicht «Uber das Schlachten», mit dem
er auf die Blutwelle reagierte, die sich in den Jahren 1903 bis 1905
tiber den jiidischen Osten zu ergieflen begann, beginnt wie folgt:

«Ihr Himmel, heischt Erbarmen ihr fiir mich!

Ist in euch ein Gott, gibt’s zum Gott in euch Pfade

— Ich hatte niemals die Gnade —

Betet doch ihr, doch ihr fiir mich!

Denn ich — tot das Herz, kein Schrei, kein Gebet ist im Mund noch,
Und schon schwand die Kraft, keine Hoffnung blieb,

Wie lang doch, bis wann denn, wie lang noch?»

Ein Vergleich zwischen dem talmudischen und dem modernen
Zeugnis ist lehrreich fiir den Wandel der Zeiten. Zwei jiiddische Men-
schen wenden sich in ihrer Not an den Himmel, damit er fiir sie um

405



Erbarmen bitte, und beide werden von ihm enttiuscht. Der antike
Jude aber findet zulegt den Weg zu sich selbst, zum betenden Ich,
wihrend der moderne Jude sich selbst verfehlt. Vielleicht wird eine
genauere Betrachtung jenes Weges zu sich selbst, den Eleasar ben Dor-
daja gegangen ist, unserer Selbstentfremdung lehrreich und etwa gar

hilfreich sein.
II.

Der reuige Siinder bleibt zunichst auf der Erde und spricht «Hii-
gel und Berge» um Hilfe an. Als sie versagen, verzichtet er noch nicht -
auf die Erde, aber nimmt den Himmel hinzu: «Himmel und Erde.»
Der dritte Schritt fithrt zu den Himmelsfiguren, die fiir das antike
Weltbild und fir die unbefangene, die vorkopernikanische Natur-
betrachtung der Erde zugeordnet sind: «Sonne und Mond.» Erst ganz
am Ende, nachdem alle diese vorliufigen Stationen vergeblich durch-
wandelt sind, wendet sich das betende Ich an die gleichsam abstrakte

‘Sternenwelt, die nur teilweise noch gesehen, teilweise nur geahnt wird:
an «Sterne und Sternbilder.

Nun ist also der betende und biiflende Mensch in genauem archi-
tektonischem Aufbau, der den Stufengang abbildet, den seine Seele
geht, ganz ins Weite und Hohe gelangt: er steht scheinbar ganz oben.
Die Erde ist hinter ihm versunken, mit ihren nahen Hiigeln und fernen
Bergen; kein irdischer Himmel leuchtet ijhm mehr; Sonne und Mond
sind verblichen; er schickt sich an, sein inneres Schicksal von dem der
Sternenwelt abhingig zu machen. Aber auch diese weif}, daf3 sie nicht
minder verginglich ist als jene engeren konzentrischen Kreise, die der
Beter hinter sich gelassen hat. Auch aus dieser letsten, fernsten und
héchsten Sphire hort er das Nein. Selbst die Sternbilder konnen fiir
ihn nicht um Erbarmen flehen, denn auch ithnen hat der Prophet den
Untergang gewahrsagt.

Aus der Verzweiflung der duflersten Welthshe stiirzt der Biifer,
iiber alle Zwischenstationen hinweg, hinunter in das eigene Ich. Er
weifl nun: meine Rettung hingt von niemandem ab aufler von mir
selbst. Dieses Wissen kommt ihm zu spit, um ihn nodch irdisch zu ret-
ten, aber sein Gebetstod macht den Urteilsspruch zunichte, der seiner
Seele ewige Verdammnis gekiindet hatte: seine Bufle wird angenom-
men, und das ewige Leben ist sein Teil.

| I11.

Diese merkwiirdige Erzdhlung steht in der talmudischen Literatur
nicht allein da. Wir lesen im Traktat Sanhedrin: «Alle Berechnungen
des Endes sind bereits voriiber; die Sache ist nur von Bufle und guten
Handlungen abhingig.» (97b.) Und an anderer Stelle: «Der Heilige,
gelobt sei Er, erschafft Welten und zerstort sie . . .» (Breschith Rabba,
9, 3).

406



Der antike Jude hatte offenbar ein deutliches Gefithl zugleich fiir
die Endlichkeit und Unendlichkeit der Welt. Sie war geschaffen wor-
den, hatte also einen Anfang in der Zeit und mufite, oder konnte je-
denfalls, auch ein Ende haben, wenn sie Gott nicht mehr gefiele. Dieses
«Ende» wurde in verschiedener Form vorgestellt, es konnte als Kata-
strophe oder als Erlésung erscheinen und, wie in dem zulett zitierten
Ausspruch, auch als deren dialektischer Zusammenhang, das heif3t als
die Folge von Vernichtung und Neuschaffung.

Solche Ahnungen, in denen der Glaube sich, vom Lichte der Offen-
barung geleitet, in der endlich-unendlichen raumzeitlichen Welt zu
orientieren vermochte, sind nichts ausschliefllich Jiidisches, sondern
kehren in den Mythen und kosmischen Epen vieler alter Vélker wieder.

Auch die Denker haben sich mit dem Problem beschiftigt, und am
tiefsten vielleicht diejenigen, die als Dichter zugleich Gliubige waren.
So hat Ricarda Huch in ihren «Briefen an einen Freund», die unter
dem Titel «Luthers Glaube» im Kriegsjahre 1916 erschienen sind und
die der Frontsoldat Franz Rosenzweig begeistert las, als sein Herz und
sein Kopf schon vom Strahl des «Sterns der Erlosung» ergriffen waren,
die bedeutende Feststellung gemacht: «Es ist merkwiirdig, dafl ein
Jahrhundert nach Luther der seltsame Hang die Menschen ergriff, das
Perpetuum mobile zu erfinden. Die heimliche Lust am Automatischen
und zugleich das Grauen davor gibt den Werken E. Th. A. Hoffmanns
ihren grotesken Charakter, die Ahnung des Vergingnisses seiner Zeit,
mit der er zu seiner eigenenVerzweiflung verwachsen war.» (S.34/35.)

Mit anderen Worten: wenn die Zeiten auseinander- und aufbre-
chen, das Chaos offenbar wird und das irdische Ende nahe erscheint,
dann fliichtet der ungliubige Mensch gerne in eine mechanische Ewig-
keit, wie sie im Perpetuum mobile konstruiert oder in E. Th. A. Hoff-
manns unheimlichen Geschichten gestaltet und gebannt ist. Diese
Fluchtversuche erweisen sich immer wieder als nichtig und vergeblich,
weil der sich 6ffnende und verderbendrohende Welthorizont durch
keine Technik wieder zugebaut und durch keine Kunst wieder in eine
geschlossene Form zuriickverwandelt werden kann. Der Mensch muf3
vielmehr in ihm, das heif$t mit ihm, neu zu leben versuchen.

Dies gelingt ihm in seiner Glaubenslosigkeit nicht. So versucht er
es als «politisches Tier» zu tun und flieht in den Staat, nachdem ihm
die Flucht in die Technik und die Kunst mifflungen ist. Dariiber sagt
Ricarda Huch das folgende:

«Der moderne Staat, weil er nicht von innen wichst, sondern von
auflen zusammengesetst wird, ist seiner Art nach grenzenlos; was
natiirlich wichst, nach einem inneren Urbilde sich gestaltet, ist be-
grenzt. Die modernen Staaten miissen sich gegenseitig verschlingen,
weil sie ihrem Wesen nach unendlich sind, und der Augenblick muf3
kommen, wo die Erde ihnen zu klein wird.» (S. 128.)

Dieser Augenblick, geweissagt von Jesaja im siebenten Jahrhundert

407



vor der gewdhnlichen Zeitrechnung, im magischen Gebet vergeblich
erschwungen von Eleasar ben Dordaja im zweiten nachchristlichen
Jahrhundert, gliubig vorausgesehen von der groflen deutschen und
christlichen Dichterin vor genau 40 Jahren, zu Beginn unserer neuen
katastrophalen Weltzeit: dieser Augenblick ist nun da. Die Grenzen
unserer bisherigen Welt weichen aus ihrer Scheinstabilitit; scheinbar
feste Masse enthiillt sich als Bewegung im Kern des Atoms; die schein-
bar ewigen Male, die die Sterne und ihre Bahnen voneinander trenn-
ten, werden verriidkbar, wenn nicht heute, so morgen. Eine unendliche
Perspektive erdffnet sich fiir den Menschen, im Mikrokosmos wie im
Makrokosmos. Wo findet er neuen Stand?

IV.

Die Antwort lafit sich sowohl in philosophischer Sprache versuchen
wie in der des Glaubens.

Philosophisch wiirde sie etwa lauten: Wir stehen vor einer drit-
ten «kopernikanischen Wendung». Die erste, von Kopernikus selbst
und seinen nichsten Schiilern herbeigefithrt, versetste die Erde aus dem
Mittelpunkt der Welt, der zunichst irrtiimlicherweise der Sonne zu-
gewiesen wurde. Als diese Erkenntnis allmihlich aus dem engen Kreise
der Gelehrten in weitere Schichten drang, bewirkte sie eine tiefe reli-
giose Erschiitterung. Das bisherige Weltbild des Glaubigen war ja nicht
nur geozentrisch, sondern auch anthropozentrisch gewesen, und mit
der Mittelpunktstellung der Erde schien auch die des Menschen ge-
fahrdet. Was konnte es noch auf ihn, seine Erkenntnisse und seinen
Glauben ankommen, wenn er nicht mehr das Zentrum der Welt war,
sondern ein Stiubchen aus einem etwas grofieren Staubchen?

Auf die Frage dieser ersten kopernikanischen Wendung gab die
zweite eine Antwort. Sie kniipft sich an den Namen Immanuel Kants.
Dieser bestritt natiirlich nicht das neue astronomische und kosmo-
gonische Weltbild in der vorliufig endgiiltigen Form, die es, nach Ko-
pernikus, durch Giordano Bruno und Newton, Laplace und ihn selbst
erhalten hatte, sondern seine entscheidende Bedeutung fiir die zentrale
Stellung des Menschen. Wenn der Mensch es ist, dessen Verstand die
Gesetse der Natur nicht nur erkennt, sondern sie ihr recht eigentlich
gibt, so bleibt er in deren Mittelpunkt, ganz unabhingig von seinem
kosmischen Aufenthaltsort und dessen peripherer oder zentraler Posi-
tion. Diese neue «Revolution der Denkart», wie Kant selbst sie nannte,
hob die weltanschauliche Wirkung der vorhergegangenen wieder auf
und war also eine zweite «kopernikanische Wendung».

Heute wird auch sie uns nicht mehr geniigen. Verstand und Ver-
nunft des Menschen haben sich zwar fihig erwiesen, die Erd- und
Weltgeister zu entbinden, aber sie werden sie nicht mehr los. Der
Kantsche Mensch ist ein Zauberlehrling, doch kein Meister seines
Schicksals, das mit dem seiner irdischen Welt sich als immer stirker

408



verbunden erweist. Als scheinbar autonomer Gesesgeber einer nicht
von ihm geschaffenen Welt bringt er sie durch seine Experimente bis
an den Rand der Zerstorung, der Selbstzerstorung.

Die dritte kopernikanische Wendung, von deren Vollzug die Ret-
tung der Welt abhingt, ist nur in der Sprache des Glaubens anzudeu-
ten. Gott schafft und zerstért Welten: er ist also nicht nur gréfler und
wichtiger als die unsere, sondern als jede denkbare Welt. Der siindige
und biilende Mensch, der das erkannt hat, erkennt auch, daf8 die Art
der Verwendung seiner eigenen wissenschaftlichen Machtmittel zum
Aufbau oder zur Zerstérung, zum Leben oder zum Tode, von ihm
selbst abhingt: von seiner Einsicht und von seiner Umkehr, die be-
wirken kann, daff Gott seinen Bund mit dieser unserer Welt aufrecht
erhalte. Hiigel und Berge, Himmel und Erde, Sonne und Mond, Sterne
und Sternbilder kénnen den Menschen nicht retten; sind sie doch
selbst durch ihn gefihrdet. Er kann sich und sie nur retten durch den
Vollzug der dritten kopernikanischen Wendung, die ihn wiederum auf
einen entscheidenden Punkt stellt, wenn auch nun nicht mehr in den
Mittelpunkt, weder in den vorkopernikanischen der Sternenwelt, noch
in den kantischen der Gesetsgebung durch den Verstand. Die neue
Wendung wird uns nicht nur als Verstandes- und Vernunftmenschen
erfassen und auch nicht nur als politische Tiere, sondern in der ganzen
Verantwortung unserer Existenz. In dieser, von deren Kern her, wer-
den wir umkehren, das heif$t unser zersplittertes Leben und die Zer-
splitterung unserer Welt mit dem Herrn der Menschen und der Wel-
ten wieder in Verbindung bringen diirfen. In dieser Wendung wird
der Mensch, spit, aber nicht zu spit, die alte Weisheit ergreifen ler-
nen: «Die Sache hingt von niemandem ab aufler von mir selbst.»

Vermag der Mensch unserer Zeit dies mit dem ganzen Einsats sei-
nes Wesens zu sagen und zu vollziehen, so wird er eingeladen werden
zum Leben der kommenden Welt und, vielleicht, auch zum Leben und
Fortleben dieser unserer Erde. Ernst Simon

Leonhard Ragaz zum Gedichtnis

Der Sozialismus

Der Sozialismus kann als religise Forderung und religiése Hoff-
nung verstanden werden. Das ist unser Weg. (1912)

Die soziale Revolution (zum Generalstreik 1912)

Die soziale Revolution ist ein Stiick Verwirklichung des Pro-
gramms, das da lautet: «Ihr konnet nicht Gott dienen und dem Mam-

409



	Die Umkehr des Einzelnen und die Rettung der Welt : eine Betrachtung zum Thema : Glaube im Atomzeitalter

