
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 9

Artikel: Die Umkehr des Einzelnen und die Rettung der Welt : eine Betrachtung
zum Thema : Glaube im Atomzeitalter

Autor: Simon, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Umkehr des Einzelnen und die

Rettung der Welt
(Eine Betrahtung zum Thema -. Qlaube im Atomzeitalter)

I.

Der talmudische Traktat, der sich mit dem Götzendienst beschäftigt,

erzählt von einem besonders verworfenen Sünder namens Elasar
ben Dordaja, über den vom himmlischen Gericht ausgerufen wurde,
daß man ihn selbst dann nicht wieder in Gnaden aufnehmen werde,
wenn er Buße tue und umkehre. «Da ging er fort, sefete sich zwischen
zwei Berge und Hügel und sprach: Berge und Hügel, bittet für mich um
Erbarmen! Sie antworteten ihm: Ehe wir für dich bitten, wollen wir
für uns selbst bitten, denn es heißt: Die Berge werden weichen, und
die Hügel werden wanken (Jes. 54, 10). Er sprach: Himmel und Erde,
bittet ihr für mich um Erbarmen! Sie antworteten: Ehe wir für dich
bitten, wollen wir für uns selbst bitten, denn es heißt: Der Himmel
wird wie Rauch zerstieben und die Erde wie ein Gewand zerfallen
Ges. 51, 6). Da sprach er: Sonne und Mond, bittet ihr für mich um
Erbarmen Sie antworteten ihm : Ehe wir für dich bitten, wollen wir für
uns selbst bitten, denn es heißt: Der Mond wird bleich werden, und
die Sonne wird sich schämen Qes. 24, 23). Da sprach er: Sterne und
Sternbilder, bittet ihr für mich um Erbarmen! Sie antworteten ihm:
Ehe wir für dich bitten, wollen wir für uns selbst bitten, denn es heißt:
Und verfliegen wird das ganze Heer des Himmels (Jes. 34, 4). Er
sprach: die Sähe hängt von niemandem ab außer von mir selbst. Er
senkte sein Haupt zwischen seine Knie und schrie weinend so lange,
bis seine Seele ausging. Da erscholl eine himmlische Stimme und
sprach: Rabbi Eleasar ben Dordaja ist eingeladen zum Leben der
kommenden Welt. (Awoda sarà 17a).»

Auch der neuhebräische Dichter Bialik hat den Himmel um Erbarmen

gebeten. Sein berühmtes Gedicht «über das Schlachten», mit dem
er auf die Blutwelle reagierte, die sich in den Jahren 1903 bis 1905
über den jüdischen Osten zu ergießen begann, beginnt wie folgt:

«Ihr Himmel, heischt Erbarmen ihr für mich
Ist in euch ein Gott, gibt's zum Gott in euch Pfade

- Ich hatte niemals die Gnade -
Betet doch ihr, doch ihr für mich
Denn ich - tot das Herz, kein Schrei, kein Gebet ist im Mund noch,
Und schon schwand die Kraft, keine Hoffnung blieb,
Wie lang doch, bis wann denn, wie lang noch?»
Ein Vergleich zwischen dem talmudischen und dem modernen

Zeugnis ist lehrreich für den Wandel der Zeiten. Zwei jüdische Menschen

wenden sich in ihrer Not an den Himmel, damit er für sie um

405



Erbarmen bitte, und beide werden von ihm enttäuscht. Der antike
Jude aber findet zulefet den Weg zu sich selbst, zum betenden Ich,
während der moderne Jude sich selbst verfehlt. Vielleicht wird eine

genauere Betrachtung jenes Weges zu sich selbst, den Eleasar ben Dordaja

gegangen ist, unserer Selbstentfremdung lehrreich und etwa gar
hilfreich sein.

II.
Der reuige Sünder bleibt zunächst auf der Erde und spricht «Hügel

und Berge» um Hilfe an. Als sie versagen, verzichtet er noch nidit
auf die Erde, aber nimmt den Himmel hinzu: «Himmel und Erde.»
Der dritte Schritt führt zu den Himmelsfiguren, die für das antike
Weltbild und für die unbefangene, die vorkopernikanische Natur-
betrachtung der Erde zugeordnet sind: «Sonne und Mond.» Erst ganz
am Ende, nachdem alle diese vorläufigen Stationen vergeblich
durchwandelt sind, wendet sich das betende Ich an die gleichsam abstrakte
Sternenwelt, die nur teilweise noch gesehen, teilweise nur geahnt wird :

an «Sterne und Sternbilder».
Nun ist also der betende und büßende Mensch in genauem

architektonischem Aufbau, der den Stufengang abbildet, den seine Seele
geht, ganz ins Weite und Hohe gelangt: er steht scheinbar ganz oben.
Die Erde ist hinter ihm versunken, mit ihren nahen Hügeln und fernen
Bergen; kein irdischer Himmel leuchtet ihm mehr; Sonne und Mond
sind verblichen; er schickt sich an, sein inneres Schicksal von dem der
Sternenwelt abhängig zu machen. Aber auch diese weiß, daß sie nicht
minder vergänglich ist als jene engeren konzentrischen Kreise, die der
Beter hinter sich gelassen hat. Auch aus dieser lefeten, fernsten und
höchsten Sphäre hört er das Nein. Selbst die Sternbilder können für
ihn nicht um Erbarmen flehen, denn auch ihnen hat der Prophet den
Untergang gewahrsagt.

Aus der Verzweiflung der äußersten Welthöhe stürzt der Büßer,
über alle Zwischenstationen hinweg, hinunter in das eigene Ich. Er
weiß nun: meine Rettung hängt von niemandem ab außer von mir
selbst. Dieses Wissen kommt ihm zu spät, um ihn noch irdisch zu
retten, aber sein Gebetstod macht den Urteilsspruch zunichte, der seiner
Seele ewige Verdammnis gekündet hatte: seine Buße wird angenommen,

und das ewige Leben ist sein Teil.

III.
Diese merkwürdige Erzählung steht in der talmudischen Literatur

nicht allein da. Wir lesen im Traktat Sanhédrin: «Alle Berechnungen
des Endes sind bereits vorüber; die Sache ist nur von Buße und guten
Handlungen abhängig.» (97b.) Und an anderer Stelle: «Der Heilige,
gelobt sei Er, erschafft Welten und zerstört sie. .» (Breschith Rabba,

9,3).
406



Der antike Jude hatte offenbar ein deutliches Gefühl zugleich für
die Endlichkeit und Unendlichkeit der Welt. Sie war geschaffen worden,

hatte also einen Anfang in der Zeit und mußte, oder konnte
jedenfalls, auch ein Ende haben, wenn sie Gott nicht mehr gefiele. Dieses
«Ende» wurde in verschiedener Form vorgestellt, es konnte als
Katastrophe oder als Erlösung erscheinen und, wie in dem zulefet zitierten
Ausspruch, auch als deren dialektischer Zusammenhang, das heißt als
die Folge von Vernichtung und Neuschaffung.

Solche Ahnungen, in denen der Glaube sich, vom Lichte der
Offenbarung geleitet, in der endlich-unendlichen raumzeitlichen Welt zu
orientieren vermochte, sind nichts ausschließlich Jüdisches, sondern
kehren in den Mythen und kosmischen Epen vieler alter Völker wieder.

Auch die Denker haben sich mit dem Problem beschäftigt, und am
tiefsten vielleicht diejenigen, die als Dichter zugleich Gläubige waren.
So hat Ricarda Huch in ihren «Briefen an einen Freund», die unter
dem Titel «Luthers Glaube» im Kriegsjahre 1916 erschienen sind und
die der Frontsoldat Franz Rosenzweig begeistert las, als sein Herz und
sein Kopf schon vom Strahl des «Sterns der Erlösung» ergriffen waren,
die bedeutende Feststellung gemacht: «Es ist merkwürdig, daß ein
Jahrhundert nach Luther der seltsame Hang die Menschen ergriff, das

Perpetuum mobile zu erfinden. Die heimliche Lust am Automatischen
und zugleich das Grauen davor gibt den Werken E. Th. A. Hoffmanns
ihren grotesken Charakter, die Ahnung des Vergängnisses seiner Zeit,
mit der er zu seiner eigenenVerzweiflung verwachsen war.» (S. 34/35.)

Mit anderen Worten: wenn die Zeiten auseinander- und aufbrechen,

das Chaos offenbar wird und das irdische Ende nahe erscheint,
dann flüchtet der ungläubige Mensch gerne in eine mechanische Ewigkeit,

wie sie im Perpetuum mobile konstruiert oder in E. Th. A.
Hoffmanns unheimlichen Geschichten gestaltet und gebannt ist. Diese
Fluchtversuche erweisen sich immer wieder als nichtig und vergeblich,
weil der sich öffnende und verderbendrohende Welthorizont durch
keine Technik wieder zugebaut und durch keine Kunst wieder in eine
geschlossene Form zurückverwandelt werden kann. Der Mensch muß
vielmehr in ihm, das heißt mit ihm, neu zu leben versuchen.

Dies gelingt ihm in seiner Glaubenslosigkeit nicht. So versucht er
es als «politisches Tier» zu tun und flieht in den Staat, nachdem ihm
die Flucht in die Technik und die Kunst mißlungen ist. Darüber sagt
Ricarda Huch das folgende:

«Der moderne Staat, weil er nicht von innen wächst, sondern von
außen zusammengesefet wird, ist seiner Art nach grenzenlos; was
natürlich wächst, nach einem inneren Urbilde sich gestaltet, ist
begrenzt. Die modernen Staaten müssen sich gegenseitig verschlingen,
weil sie ihrem Wesen nach unendlich sind, und der Augenblick muß
kommen, wo die Erde ihnen zu klein wird.» (S. 128.)

Dieser Augenblick, geweissagt von Jesaja im siebenten Jahrhundert

407



vor der gewöhnlichen Zeitrechnung, im magischen Gebet vergeblich
erschwungen von Eleasar ben Dordaja im zweiten nachchristlichen
Jahrhundert, gläubig vorausgesehen von der großen deutschen und
christlichen Dichterin vor genau 40 Jahren, zu Beginn unserer neuen
katastrophalen Weltzeit: dieser Augenblick ist nun da. Die Grenzen
unserer bisherigen Welt weichen aus ihrer Scheinstabilität; scheinbar
feste Masse enthüllt sich als Bewegung im Kern des Atoms; die scheinbar

ewigen Male, die die Sterne und ihre Bahnen voneinander trennten,

werden verrückbar, wenn nicht heute, so morgen. Eine unendliche
Perspektive eröffnet sich für den Menschen, im Mikrokosmos wie im
Makrokosmos. Wo findet er neuen Stand?

IV.
Die Antwort läßt sich sowohl in philosophischer Sprache versuchen

wie in der des Glaubens.
Philosophisch würde sie etwa lauten: Wir stehen vor einer dritten

«kopernikanischen Wendung». Die erste, von Kopernikus selbst
und seinen nächsten Schülern herbeigeführt, versefete die Erde aus dem
Mittelpunkt der Welt, der zunächst irrtümlicherweise der Sonne
zugewiesen wurde. Als diese Erkenntnis allmählich aus dem engen Kreise
der Gelehrten in weitere Schichten drang, bewirkte sie eine tiefe
religiöse Erschütterung. Das bisherige Weltbild des Gläubigen war ja nicht
nur geozentrisch, sondern auch anthropozentrisch gewesen, und mit
der Mittelpunktstellung der Erde schien auch die des Menschen
gefährdet. Was konnte es noch auf ihn, seine Erkenntnisse und seinen
Glauben ankommen, wenn er nicht mehr das Zentrum der Welt war,
sondern ein Stäubchen aus einem etwas größeren Stäubchen?

Auf die Frage dieser ersten kopernikanischen Wendung gab die
zweite eine Antwort. Sie knüpft sich an den Namen Immanuel Kants.
Dieser bestritt natürlich nicht das neue astronomische und kosmo-
gonische Weltbild in der vorläufig endgültigen Form, die es, nach
Kopernikus, durch Giordano Bruno und Newton, Laplace und ihn selbst
erhalten hatte, sondern seine entscheidende Bedeutung für die zentrale
Stellung des Menschen. Wenn der Mensch es ist, dessen Verstand die
Gesefee der Natur nicht nur erkennt, sondern sie ihr recht eigentlich
gibt, so bleibt er in deren Mittelpunkt, ganz unabhängig von seinem
kosmischen Aufenthaltsort und dessen peripherer oder zentraler Position.

Diese neue «Revolution der Denkart», wie Kant selbst sie nannte,
hob die weltanschauliche Wirkung der vorhergegangenen wieder auf
und war also eine zweite «kopernikanische Wendung».

Heute wird auch sie uns nicht mehr genügen. Verstand und
Vernunft des Menschen haben sich zwar fähig erwiesen, die Erd- und
Weltgeister zu entbinden, aber sie werden sie nicht mehr los. Der
Kantsche Mensch ist ein Zauberlehrling, doch kein Meister seines
Schicksals, das mit dem seiner irdischen Welt sich als immer stärker

408



verbunden erweist. Als scheinbar autonomer Gesefegeber einer nicht
von ihm geschaffenen Welt bringt er sie durch seine Experimente bis
an den Rand der Zerstörung, der Selbstzerstörung.

Die dritte kopernikanische Wendung, von deren Vollzug die
Rettung der Welt abhängt, ist nur in der Sprache des Glaubens anzudeuten.

Gott schafft und zerstört Welten: er ist also nicht nur größer und
wichtiger als die unsere, sondern als jede denkbare Welt. Der sündige
und büßende Mensch, der das erkannt hat, erkennt auch, daß die Art
der Verwendung seiner eigenen wissenschaftlichen Machtmittel zum
Aufbau oder zur Zerstörung, zum Leben oder zum Tode, von ihm
selbst abhängt: von seiner Einsicht und von seiner Umkehr, die
bewirken kann, daß Gott seinen Bund mit dieser unserer Welt aufrecht
erhalte. Hügel und Berge, Himmel und Erde, Sonne und Mond, Sterne
und Sternbilder können den Menschen nicht retten; sind sie doch
selbst durch ihn gefährdet. Er kann sich und sie nur retten durch den
Vollzug der dritten kopernikanischen Wendung, die ihn wiederum auf
einen entscheidenden Punkt stellt, wenn auch nun nicht mehr in den
Mittelpunkt, weder in den vorkopernikanischen der Sternenwelt, noch
in den kantischen der Gesefegebung durch den Verstand. Die neue
Wendung wird uns nicht nur als Verstandes- und Vernunftmenschen
erfassen und auch nicht nur als politische Tiere, sondern in der ganzen
Verantwortung unserer Existenz. In dieser, von deren Kern her, werden

wir umkehren, das heißt unser zersplittertes Leben und die
Zersplitterung unserer Welt mit dem Herrn der Menschen und der Welten

wieder in Verbindung bringen dürfen. In dieser Wendung wird
der Mensch, spät, aber nicht zu spät, die alte Weisheit ergreifen
lernen : «Die Sache hängt von niemandem ab außer von mir selbst.»

Vermag der Mensch unserer Zeit dies mit dem ganzen Einsafe seines

Wesens zu sagen und zu vollziehen, so wird er eingeladen werden
zum Leben der kommenden Welt und, vielleicht, auch zum Leben und
Fortleben dieser unserer Erde. Ernst Simon

Leonhard Ragaz zum Gedächtnis

Der Sozialismus

Der Sozialismus kann als religiöse Forderung und religiöse Hoffnung

verstanden werden. Das ist unser Weg. (1912)

Die soziale Revolution (zum Generalstreik 1912)
Die soziale Revolution ist ein Stück Verwirklichung des

Programms, das da lautet: «Ihr könnet nicht Gott dienen und dem Mam-

409


	Die Umkehr des Einzelnen und die Rettung der Welt : eine Betrachtung zum Thema : Glaube im Atomzeitalter

