Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 8

Artikel: Christentum als Theokratie : Teil 9
Autor: Dallago, Carl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140014

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

dienen und ihr Volk zu seinem Dienste aufzurufen. Jbr Friedenswille
wird aus der Quelle stammen, aus der allein echter Friedenswille stro-
men kann: aus der Ehrfurcht vor der Wahrheit, die zur Selbstverleug-
nung wird.

Daber muf} der Friedensstrom in die Welt fluten. Er allein kann,
in das Meer des Hasses und Fluches flieflend, es «siifle» machen. Er
muf} gewaltig aufquellen in der Welt, aus der Tiefe der Herzen, aus
den Tiefen Gottes. Er kommt nicht vom griinen Tisch her, wo Diplo-
maten um Leiber und Seelen feilschen, nicht von Kongressen her, wo
kleine und kluge Menschlein fiir jhre Fiindlein streiten, nicht von den
Kanzeln her, wo Prediger das Evangelium verkiindigen, das der Welt
jeweilen am besten gefillt, sondern es heifdt gerade jetst in tiefstem
Ernst: «Selig sind die Friedestifter, denn sie werden Gottes Séhne

heiflen.» Leonhard Ragaz
(Aus dem Aufsats «Vom Friedestiften», Dezemberheft 1916.)

Christentum als Theokratie

o

Ich habe die faschistische Diktatur als die iibelste Regierungsform
ersichtlich gemacht. In ihr kommt wirklich diese arge Welt zur vollen
Entfaltung als ausgesprochene Menschenherrschaft, die keine Bot-
mifligkeit kennt, auch nicht die einer Idee gegeniiber, die — wie ich an-
gedeutet habe — in der bolschewistischen Diktatur als der Diktatur des
Proletariats noch vorzufinden ist, womit sich diese — rein menschlich
gesehen — entschieden als die hohere als jene ausweist. Hier doch habe
ich auch noch zu erweisen, daf§ der Aufrichtung der Theokratie, als die
wir das Christentum erkannt haben, der schlimmste Widersacher wird,
wer einzig vom Trachten erfiillt ist, sich in Macht zu setzen und zu
herrschen. Dieses Trachten betitigt der faschistische Machthaber: er
erlebt seinen Aufstieg, indem er einzig seinem Sinnen lebt: wie komme
ich hoch! Und wenn das erreicht ist, geht es ihm nur mehr darum, sich
seine Machtstellung zu erhalten. So ist ihm der schindlichste Opportu-
nismus notwendig anhaftend und die Unverldfilichkeit das Verlif3-
lichste an ihm. So kann er noch dazu kommen zu verordnen, was er
frither streng geahndet und mit Strafen belegt hat; ja, er kann es
fertigbringen, dafy er auch offen zur Gottlosigkeit itbergeht, wenn fiir
seine Machtposition mit der Prigung «Mit Gott!» und dem Pakt mit
der Kirche nichts mehr zu machen und zu halten ist. Wir sehen: wer
der Herrschsucht verfallen ist, hat es eben nétig, aus allen Lochern zu
pfeifen und auf allen Schultern — auch auf den erborgten seiner An-

356



hinger — zu tragen, um zu erreichen, was seine Hohlheit begehrt. Wer
so geartet ist, dem muf} logischerweise auch jedes Mittel recht sein fiir
seinen Zwedk, weil er nur den kennt und anerkennt. Es sollte die alte
Einsicht neu erwecken, daf} der Herrschsiichtige zum Herrschen der
Unberufenste ist. Denn er langt nur nach Rechten und erkennt nicht
die Pflichten, er gefillt sich im Gebieten und.ist stumpf fiir Verant-
wortung, er bliht sich zur Grifle auf und sieht dann die anderen
gering werden. Auf einem solchen Menschen ruht der Wahn, aber
nicht der Geist. Das mag wohl fiir jeden Diktator gelten und jede Dik-
tatur kennzeichnen; sicher aber zeigt sich uns, dafd die faschistische
Diktatur die eigentliche Diktatur des Wahns ist und als solche eine
unmogliche christliche Regierungsform.

Kehren wir hier wieder zur Geschichte des frithen Israel zuriick,
dessen Regierungsform mit dem Abkommen von den «Richtern» und
dem Aufkommen des Kénigtums als abfallend und nicht als aufstei-
gend in theokratischer Hinsicht anzusehen ist. Als Hochstes und fiir
den Willen zur Theokratie zeugend, deren erfiillende Aufrichtung als
Verheiflung und Erwartung dem frithen Israel innewohnt, bleibt der
Sats in Geltung,

«dafl der Mensch, auf dem der Geist rubt,
nicht berrschen wolle».

Mit dem Abflauen des theokratischen und Bekenntniswillens (dem —
wie ich dargetan habe — ein Abflauen der Gottesgliubigkeit zugrunde
liegt) und dem wachsenden Begehr nach einem Konig oder Herrscher
im jidischen Volke, tritt die Geltung obigen Satzes zuriidk und macht
der neuen Geltung Plats, daf} nur der Mensch, auf dem der Geist ruht,
herrschen solle, oder daf3 der Mensch, auf dem der Geist nicht ruht,
nicht herrschen solle. Es ist immer wieder Bubers Buch «Konigtum
Gottes», das mich veranlafit, diesen Sitzen Beachtung zu schenken und
sie fiir die Erfassung des Christentums zu verwerten. Mit der. Einfith-
rung des monarchischen Prinzips, das bedingt, dafl einer herrschen
wolle, machte sich nétig, dem Erwihlten auch zuzuerkennen, daf} auf
ihm der Geist ruhe. Das geschah durch priesterliche Mittlung. Diese
sehen wir erst einsetzen mit dem ersten Buche Samuel. «Das anti-
monarchische Richterbuch kennt keine priesterliche Mittlung», betont
Buber. Samuel tibertrug, «da er alt ward», sein Richteramt auf seine
Sohne, die jedoch versagten. Der Bericht sagt: «Sie wandelten nicht in
seinem (Samuels) Wege, sondern neigten sich zum Geiz, nahmen Ge-
schenke und beugten das Recht.» Da wurde im Volke das Verlangen
laut nach einem Konig. Samuel nahm das tibel auf. Aber der Herr
sprach zu Samuel: «Gehorche der Stimme des Volkes in allem, was
sie zu dir gesagt baben, denn sie baben nicht dich, sondern mich ver-
worfen, daf ich nicht soll Kénig tiber sie sein.» Das sind Bibelworte,
mit Jenen von Gott selber die monarchische Regierungsform als Glau-

357 .



bensverfall, ja gewissermaflen als Strafregierung fiir die Verwerfung
der von Gott gewollten gewertet scheint. Das galt dem frithen Juden-
tum, in welchem bisher noch der theokratische Verfassungswille tra-
ditionell war, der nun dem Begehr nach einem menschlichen Kénig
weichen mufite. Nachdem wir aber das Christentum als die erfiillende
Aufrichtung der Theokratie erkannt und anerkannt haben, miifite die
in den zitierten Bibelworten verlautbarte Wertung des menschlichen
Konigtums innerhalb des Christentums noch mehr Geltung erlangen.
So stellt sich fiir den Christen die monarchische Regierungsform im
besten Falle als ein Regime dar, mit dem einem Menschen zuerkannt
wurde, was eigentlich nur Gott zuzuerkennen ist und das nun als
- Analoges zur Theokratie und somit als Trugregime auftritt, da ihm
tatsichlich das Widerpartsein zu jener im Grunde anhaftend ist, das
darin liegt: daf ein Mensch und nicht Gott soll Herrscher iiber Men-
schen sein.

Die Worte Samuels, der als treuer Prophet des Herrn tat, wie ihm
geheiflen ward und nun dem Volke das Recht des Kénigs verkiindet,
berithren wie eine letste Warnung vor dem Begehr, einen Menschen
zum Herrscher iiber Menschen zu machen. Wir horen gesagt (1. Sa-
muel, 8-11-17): «Das wird des Koénigs Recht sein, der iiber euch herr-
schen wird: Eure Sohne wird er nehmen zu seinen Wagen und zu Rei-
tern, und dafl sie vor seinem Wagen herlaufen . . . Eure Tochter aber
wird er nehmen und sie als Salbenbereiterinnen, Kéchinnen und Bik-
kerinnen verwenden. Eure besten Acker und Weinberge und Olgirten
wird er nehmen und seinen Knechten geben. Und eure Knechte und
Migde und eure schonsten Jiinglinge und eure Esel wird er nehmen
und damit seine Geschifte machen. Euren Herden wird er den Zehn-
ten nehmen, und ihr miif}t seine Knechte sein.» Die Warnung ist um-
sonst. Das Volk ist bereits in seinem Glaubens- und Willensvermdgen
so geschwicht, daf$ es die Freiheit als Ausflul der Gebundenheit an
die Macht, die iiber alle Menschenmadht ist, nicht mehr begreifen und
sich erhalten kann; so beharrt es bei seinem Begehr nach einem Konig,
und Samuel fiigt sich auf Gottes Geheif$ und wird nun mit der Auf-
gabe betraut, einen Menschen zum Koénig zu salben, womit bedeutet
sein soll, dafl der zum Konig Erwihlte von Gott bejaht ist und auf
ihm auch der Geist ruhe. :

So sagt Samuel zu Saul: «Der Geist des Herrn wird tiber dich ge-
raten; . ..da wirst du ein anderer Mann werden.» Und als er (Saul)
von Samuel wegging, «gab ihm Gott ein anderes Herz, und alle diese
Zeichen kamen auf denselben Tag». (Den Tag der Salbung.) Wir
sehen also die priesterliche Mittlung einsetzen, um einem Menschen
ein Amt, das Herrscheramt, zuerkennen zu kénnen, das eigentlich nur
Gottes ist. Die Salbung soll versinnbildlichen und wohl auch erwirken,
dafl auf dem zum Herrschen Erwihlten nun auch der Geist ruhe. Ge-
dacht ist wohl: daf}, wenn schon ein Mensch tiber Menschen herrschen

358



soll, auf ihm der Geist ruhen miisse, um seine Herrschaft als beglau-
bigt hohererseits hinstellen zu kénnen. Das liegt der monarchistischen
Regierungsform zugrunde, die als das erbliche Herrschertum aus Got-
tes Gnaden auch innerhalb der Christenheit Geltung erlangt hat. An-
stelle der Salbung ist die Krénung getreten, die ja auch der priester-
lichen Mittlung, der hierarchischen Beteiligung und Weisung bedarf,
um ihr das Gottesgnadentum aufzuprigen. Vergessen ist nur von
Kirche und Christenheit, was Samuel nicht vergaf$ und worauf er das
Volk aufmerksam machte: nimlich auf «das grofle Ubel, das es vor
. des Herrn Augen getan hat, daf} es sich einen Konig erbeten hat».
Und Samuel zeigte, wie nichtig des Menschen Macht ist vor der des
Herrn, indem er dem Herrn um ein Gewitter vor der Weizenernte
ausrief, das wirklich hereinbrach und das Volk so in Furcht und
Schrecken versetste, daf3 es reuig Samuel bat: «Bitte deinen Gott, daf3
wir nicht sterben. Denn wir haben neben unseren Siinden noch das
Ubel getan, dafl wir uns einen Kénig erbeten haben.»

Die Geschehnisse in unserer Zeit machen es nétig, auf das Her-
kommen der monarchischen Regierungsform hinzuweisen, auf daf}
eingesehen werde, dafl ihr ein Verlust des Geistigen und Religitsen,
ein Abkommen vom Gottdienen und nicht ein Gottdienen zugrunde
liegt, dafl ihrem Herkommen nach mit ihr — wie wir gehort haben —
urspriinglich zum Ausdruck gebracht ist, dafl nicht Gott soll Kénig
iiber sein Volk sein: daf§ also mit dem Begehr nach der monarchischen
Regierungsform vom Gottesvolk, das seiner Bestimmung und Verhei-
lung nach der Aufrichtung der Theokratie immer mehr zugefiihrt wer-
den sollte, Gott verworfen wurde. Das war ja das Ubel, das den Be-
gehr nach einem Konig erst aufkommen liefl, was mit der Aufrichtung
und dem Erhalt der Theokratie unvereinbar ist. Nun haben wir wie-
der zu beachten, daff mit dem Messias den Juden die Erfiillung ihrer
Bestimmung und Verheiflung, also die erfiillende Aufrichtung der
Theokratie zuteil werden sollte, und erst durch ihre Nichtanerkennung
des Messias ihnen vorliufig verloren ging, was ihnen nicht verheiflen
und zugedacht war, und dieses nun tiberging auf jene, die Jesus, dem
Menschensohn als das Fleisch gewordene Wort, als den Mensch ge-
wordenen Willen Gottes, als das Licht, das nicht von dieser Welt ist
und alle Menschen erleuchtet, in sich aufnahmen und an ihn als Chri-
stus, den wahren Sohn Gottes, glaubten und nach den Forderungen
dieses Glaubens ihr Leben gestalteten, was sie eben erst zu Christus
und Gotteskindern machte und diese Christen zum Gottesvolk. An
diesen Christen als dem Gottesvolk miiSte demnach die erfiillende
Aufrichtung der Theokratie, das Zuriidkgekehrtsein zum tatsichlichen
Regime Gottes, das keine Menschenherrschaft vorsieht und vorschiebt,
das Kennzeichnende und sie Legitimierende sein. Und da schon das
Richterbuch mit seinem theokratischen Verfassungswillen keine prie-
sterliche Mittlung kennt, miifite dieser der erfiillenden Gestaltung der

359



Theokratie, die wir dem wahren Christentum zugewiesen sehen, erst
recht vollig ungekannt sein. Es ergibt: das wahre Christentum schlief3t
Hierokratie aus. Auch Buber sagt, berichtend tiber die Theokratie im
frithen Israel, daf} «die geschichtliche Gestalt der unmittelbaren Theo-
kratie mit Hierokratie zu verwechseln besonders irreleitend wire».
Fiir uns gilt: Im Christentum ist Christus der Mittler und Fithrer und
Hohepriester, er allein. Ich verweise hier auf den Hebrierbrief (7/17),
der sagt: «Du bist ein Priester ewiglich nach der Ordnung Melchise-
deks», die mit dem Priesterstand der «Kinder Levi, die das Priester-
tum empfangen» nichts zu tun hat, ja ihn suspendiert. Es ist die Hiero-
kratie, die den Juden zum Verhingnis wurde. Es ist die offizielle
Kirche mit ihrem hierarchischen Regime, die dem Christentum heute
ein christlich unmogliches Aussehen gibt. Die priesterliche Mittlung
kann eben nicht Wunder wirken und Gewaltmenschen zu Menschen
machen, auf denen der Geist ruht. Bei Samuel stand die Sache anders,
er war auch Prophet und als solcher Seher, der sah, was Gott diente
und auch am Gesalbten den Ungehorsam Gott gegeniiber strafen
konnte. Die offizielle Kirche mit ihrer hierarchischen Aufmachung
steht bereits zu sehr im Dienste dieser Welt, um noch entscheidend
Gott dienen zu konnen. Das trifft den Priester als einzelnen noch
nicht, der gewillt sein kann, Lehrer im christlichen Sinne seiner Ge-
meinde zu sein, wobei er freilich Gefahr liuft, vom hierarchischen Re-
gime seines Amtes enthoben zu werden. Denn dieses Regime ist poli-
tisch verweltlicht. Das ist von Rom ausgegangen, das mit seinem in
dieser Welt offiziell gewordenen Christentum dem Christentum als
Theokratie abtriinnig geworden ist. Denn die Gottesherrschaft kann
in dieser Welt nicht offiziell werden, sie ist etwas, das der Mensch und
Christ in sich dieser Welt entgegen aufrichten muf3.

Es ist unwahr, ja total falsch, daf} das Wesen des Politischen die
Gerechtigkeit ist, wie Theodor Haedker als Hierarchist zu meinen sich
aufzwingt. Das Politische schafft wohl Geschichte, und diese zeigt wie-
derum das Walten der Gerechtigkeit gerade darin, dafl sie alles blof3
Politische — das Theopolitische ist zu diesem ein Kontrires — hinfillig
und zu Schaden macht. Denn Politik entsprief3t dem eigenmichtigen
Herrschaftswillen der Menschen, der Gott entgegen ist als der
schlimmste Widersacher der Theokratie. So bekannte sich Tertullian
als Christ dem heidnischen Rom gegeniiber, das in Politik aufging,
zum Sate: «Nichts liegt uns ferner als Politik.» Aber mit dem Offi-
ziellwerden in dieser Welt ist die Romkirche eben notwendig auch
politisch geworden, wobei ihr Christentum immer mehr hierarchisches
Geprige angenommen hat, das der Aufrichtung der Theokratie ent-
gegen ist. Denn politische Priesterherrschaft ist lesten Endes nur eigen-
michtige Menschenherrschaft. So kann in der Gegenwart, die nur
mehr offizielle christliche Kirchen kennt, der wahre Christ nicht hier-
archisch sein. :

360



Schon wird heute auch von kirchendhristlicher Seite, die nicht blind
ist, wahrgenommen, daf «die sogenannten christlichen Voélker in ein
Neuheidentum zuriicksinken». Die Anhinger der Romkirche wollen
das zunichst nur fir das Dritte Reich in Geltung sehen, das sich an
Widerchristlichkeit freilich das Groteskeste leistet. Aber ausgegangen
ist dieses Neuheidentum als Faschismus von Rom, und wenn im Drit-
ten Reiche das Tolle und Irrsinnige auch am verheerendsten Plats ge-
griffen hat, so hat es doch anfinglich Zuspruch und Stiie fiir sein
Aufkommen von Rom her erhalten. In Rom fand sich zuerst der
Mann, dem kein Mittel zu schlecht war, um sich in Macht zu setzen,
der sich formlich besessen und zum Bersten gebliht sah von der Sucht
hochzukommen, sich in die Geschichte einzuschreiben, zu herrschen.
Daf3 auf einem solchen Menschen — christlich gesehen — der Wahn
und nicht der Geist ruht, steht aufer Frage, und wo immer das Christ-
liche nicht vollends erloschen ist, muf} ihm eine solche Beschaffenheit
als hochst antichristlich erscheinen. Der angebliche Stellvertreter
Christi, und als solcher, romkirchlich gesehen, auch der Stellvertreter
Gottes auf Erden aber hat mit dem Wahnmenschen, der den Faschis-
mus, der zu Recht als Neuheidentum erkannt ist (Rutenbiindel und
Beil sprechen doch auch dafiir), in die Welt setste, einen Pakt ge-
schlossen, der dem antichristlichen Partner die Machtstellung festigte,
wofiir der angebliche Stellvertreter Gottes viele Millionen Lire gezahlt
und den Kirchenstaat zuriickerhielt. Ob Gott, der Allmichtige, der
Schépfer Himmels und der Erde, ein solches Geschift auch als sein
Geschift anerkennt? Im Sinne Christi und des Neuen Testaments ist
der Pakt gewifs nicht. Also bestimmt auch nicht im Sinne des Christen-
tums, der als die Aufrichtung der Theokratie uns unausldschlich ein-
prigt, dafy der’ Mensch, auf dem der Geist ruht, nicht herrschen will,
denn damit ist im Menschen erst Raum gelegt fiir die Aufrichtung von

Gottesherrschaft. Carl Dallago
_ (Fortsetzung folgt)

Wie tiberwinden wir den Gegensatz von Ost
und West auf friedliche Weise?

Vortrag, gehalten auf der Landeskonferenz
der religiésen Sozialisten Wiirttembergs 1951

Liebe Freunde!

Sechs Jahre sind vergangen, seit wir den furchtbarsten Zusammen-
bruch erlebt haben, den unser Volk je in seiner Geschichte erfahren hat.

361



	Christentum als Theokratie : Teil 9

