
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 8

Artikel: Christentum als Theokratie : Teil 9

Autor: Dallago, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dienen und ihr Volk zu seinem Dienste aufzurufen. Ihr Friedenswille
wird aus der Quelle stammen, aus der allein echter Friedenswille strömen

kann : aus der Ehrfurcht vor der Wahrheit, die zur Selbstverleugnung

wird.
Daher muß der Friedensstrom in die Welt fluten. Er allein kann,

in das Meer des Hasses und Fluches fließend, es «süße» machen. Er
muß gewaltig aufquellen in der Welt, aus der Tiefe der Herzen, aus
den Tiefen Gottes. Er kommt nicht vom grünen Tisch her, wo Diplomaten

um Leiber und Seelen feilschen, nicht von Kongressen her, wo
kleine und kluge Menschlein für ihre Fündlein streiten, nicht von den
Kanzeln her, wo Prediger das Evangelium verkündigen, das der Welt
jeweilen am besten gefällt, sondern es heißt gerade jefet in tiefstem
Ernst: «Selig sind die Friedestifter, denn sie werden Qottes Söhne
heißen.» Leonhard Ragaz

(Aus dem Aufsaß «Vom Friedestiften», Dezemberheft 1916.)

Christentum als Theokratie

Ich habe die faschistische Diktatur als die übelste Regierungsform
ersichtlich gemacht. In ihr kommt wirklich diese arge Welt zur vollen
Entfaltung als ausgesprochene Menschenherrschaft, die keine
Botmäßigkeit kennt, auch nicht die einer Idee gegenüber, die - wie ich
angedeutet habe - in der bolschewistischen Diktatur als der Diktatur des
Proletariats noch vorzufinden ist, womit sich diese - rein menschlich
gesehen - entschieden als die höhere als jene ausweist. Hier doch habe
ich auch noch zu erweisen, daß der Aufrichtung der Theokratie, als die
wir das Christentum erkannt haben, der schlimmste Widersacher wird,
wer einzig vom Trachten erfüllt ist, sich in Macht zu setzen und zu
herrschen. Dieses Trachten betätigt der faschistische Machthaber: er
erlebt seinen Aufstieg, indem er einzig seinem Sinnen lebt: wie komme
ich hoch Und wenn das erreicht ist, geht es ihm nur mehr darum, sich
seine Machtstellung zu erhalten. So ist ihm der schändlichste Opportunismus

notwendig anhaftend und die Unverläßlichkeit das Verläßlichste

an ihm. So kann er noch dazu kommen zu verordnen, was er
früher streng geahndet und mit Strafen belegt hat; ja, er kann es
fertigbringen, daß er auch offen zur Gottlosigkeit übergeht, wenn für
seine Machtposition mit der Prägung «Mit Gott!» und dem Pakt mit
der Kirche nichts mehr zu machen und zu halten ist. Wir sehen: wer
der Herrschsucht verfallen ist, hat es eben nötig, aus allen Löchern zu
pfeifen und auf allen Schultern - auch auf den erborgten seiner An-

356



hänger - zu tragen, um zu erreichen, was seine Hohlheit begehrt. Wer
so geartet ist, dem muß logischerweise auch jedes Mittel recht sein für
seinen Zweck, weil er nur den kennt und anerkennt. Es sollte die alte
Einsicht neu erwecken, daß der Herrschsüchtige zum Herrschen der
Unberufenste ist. Denn er langt nur nach Rechten und erkennt nicht
die Pflichten, er gefällt sich im Gebieten und ist stumpf für
Verantwortung, er bläht sich zur Größe auf und sieht dann die anderen
gering werden. Auf einem solchen Menschen ruht der Wahn, aber
nicht der Geist. Das mag wohl für jeden Diktator gelten und jede
Diktatur kennzeichnen; sicher aber zeigt sich uns, daß die faschistische
Diktatur die eigentliche Diktatur des Wahns ist und als solche eine
unmögliche christliche Regierungsform.

Kehren wir hier wieder zur Geschichte des frühen Israel zurück,
dessen Regierungsform mit dem Abkommen von den «Richtern» und
dem Aufkommen des Königtums als abfallend und nicht als aufsteigend

in theokratischer Hinsicht anzusehen ist. Als Höchstes und für
den Willen zur Theokratie zeugend, deren erfüllende Aufrichtung als
Verheißung und Erwartung dem frühen Israel innewohnt, bleibt der
Safe in Geltung,

«daß der Mensch, auf dem der Qeist ruht,
nicht herrschen wolle».

Mit dem Abflauen des theokratischen und Bekenntniswillens (dem -
wie ich dargetan habe - ein Abflauen der Gottesgläubigkeit zugrunde
liegt) und dem wachsenden Begehr nach einem König oder Herrscher
im jüdischen Volke, tritt die Geltung obigen Satzes zurück und macht
der neuen Geltung Plafe, daß nur der Mensch, auf dem der Geist ruht,
herrschen solle, oder daß der Mensch, auf dem der Geist nicht ruht,
nicht herrschen solle. Es ist immer wieder Bubers Buch «Königtum
Gottes», das mich veranlaßt, diesen Sätzen Beachtung zu schenken und
sie für die Erfassung des Christentums zu verwerten. Mit der Einführung

des monarchischen Prinzips, das bedingt, daß einer herrschen
wolle, machte sich nötig, dem Erwählten auch zuzuerkennen, daß auf
ihm der Geist ruhe. Das geschah durch priesterliche Mittlung. Diese
sehen wir erst einsetzen mit dem ersten Buche Samuel. «Das
antimonarchische Richterbuch kennt keine priesterliche Mittlung», betont
Buber. Samuel übertrug, «da er alt ward», sein Richteramt auf seine
Söhne, die jedoch versagten. Der Bericht sagt: «Sie wandelten nicht in
seinem (Samuels) Wege, sondern neigten sich zum Geiz, nahmen
Geschenke und beugten das Recht.» Da wurde im Volke das Verlangen
laut nach einem König. Samuel nahm das übel auf. Aber der Herr
sprach zu Samuel: «Qehorche der Stimme des Volkes in allem, was
sie zu dir gesagt haben, denn sie haben nicht dich, sondern mich
verworfen, daß ich nicht soll König über sie sein.» Das sind Bibelworte,
mit denen von Gott selber die monarchische Regierungsform als Glau-

357



bensverfall, ja gewissermaßen als Strafregierung für die Verwerfung
der von Gott gewollten gewertet scheint. Das galt dem frühen Judentum,

in welchem bisher noch der theokratische Verfassungswille
traditionell war, der nun dem Begehr nach einem menschlichen König
weichen mußte. Nachdem wir aber das Christentum als die erfüllende
Aufrichtung der Theokratie erkannt und anerkannt haben, müßte die
in den zitierten Bibelworten verlautbarte Wertung des menschlichen
Königtums innerhalb des Christentums noch mehr Geltung erlangen.
So stellt sich für den Christen die monarchische Regierungsform im
besten Falle als ein Regime dar, mit dem einem Menschen zuerkannt
wurde, was eigentlich nur Gott zuzuerkennen ist und das nun als
Analoges zur Theokratie und somit als Trugregime auftritt, da ihm
tatsächlich das Widerpartsein zu jener im Grunde anhaftend ist, das
darin liegt: daß ein Mensch und nicht Gott soll Herrscher über
Menschen sein.

Die Worte Samuels, der als treuer Prophet des Herrn tat, wie ihm
geheißen ward und nun dem Volke das Recht des Königs verkündet,
berühren wie eine lefete Warnung vor dem Begehr, einen Menschen
zum Herrscher über Menschen zu machen. Wir hören gesagt (1.
Samuel, 8-11-17) : «Das wird des Königs Recht sein, der über euch
herrschen wird : Eure Söhne wird er nehmen zu seinen Wagen und zu
Reitern, und daß sie vor seinem Wagen herlaufen Eure Töchter aber
wird er nehmen und sie als Salbenbereiterinnen, Köchinnen und Bäk-
kerinnen verwenden. Eure besten Äcker und Weinberge und ölgärten
wird er nehmen und seinen Knechten geben. Und eure Knechte und
Mägde und eure schönsten Jünglinge und eure Esel wird er nehmen
und damit seine Geschäfte machen. Euren Herden wird er den Zehnten

nehmen, und ihr müßt seine Knechte sein.» Die Warnung ist
umsonst. Das Volk ist bereits in seinem Glaubens- und Willensvermögen
so geschwächt, daß es die Freiheit als Ausfluß der Gebundenheit an
die Macht, die über alle Menschenmacht ist, nicht mehr begreifen und
sich erhalten kann; so beharrt es bei seinem Begehr nach einem König,
und Samuel fügt sich auf Gottes Geheiß und wird nun mit der
Aufgabe betraut, einen Menschen zum König zu salben, womit bedeutet
sein soll, daß der zum König Erwählte von Gott bejaht ist und auf
ihm auch der Geist ruhe.

So sagt Samuel zu Saul: «Der Geist des Herrn wird über dich
geraten; da wirst du ein anderer Mann werden.» Und als er (Saul)
von Samuel wegging, «gab ihm Gott ein anderes Herz, und alle diese
Zeichen kamen auf denselben Tag». (Den Tag der Salbung.) Wir
sehen also die priesterliche Mittlung einsetzen, um einem Menschen
ein Amt, das Herrscheramt, zuerkennen zu können, das eigentlich nur
Gottes ist. Die Salbung soll versinnbildlichen und wohl auch erwirken,
daß auf dem zum Herrschen Erwählten nun auch der Geist ruhe.
Gedacht ist wohl : daß, wenn schon ein Mensch über Menschen herrschen

358



soll, auf ihm der Geist ruhen müsse, um seine Herrschaft als beglaubigt

höhererseits hinstellen zu können. Das liegt der monarchistischen
Regierungsform zugrunde, die als das erbliche Herrschertum aus Gottes

Gnaden auch innerhalb der Christenheit Geltung erlangt hat.
Anstelle der Salbung ist die Krönung getreten, die ja auch der priesterlichen

Mittlung, der hierarchischen Beteiligung und Weisung bedarf,
um ihr das Gottesgnädentum aufzuprägen. Vergessen ist nur von
Kirche und Christenheit, was Samuel nicht vergaß und worauf er das
Volk aufmerksam machte: nämlich auf «das große Übel, das es vor
des Herrn Augen getan hat, daß es sich einen König erbeten hat».
Und Samuel zeigte, wie nichtig des Menschen Macht ist vor der des

Herrn, indem er dem Herrn um ein Gewitter vor der Weizenernte
ausrief, das wirklich hereinbrach und das Volk so in Furcht und
Schrecken versefete, daß es reuig Samuel bat: «Bitte deinen Gott, daß
wir nicht sterben. Denn wir haben neben unseren Sünden noch das
Übel getan, daß wir uns einen König erbeten haben.»

Die Geschehnisse in unserer Zeit machen es nötig, auf das
Herkommen der monarchischen Regierungsform hinzuweisen, auf daß
eingesehen werde, daß ihr ein Verlust des Geistigen und Religiösen,
ein Abkommen vom Gottdienen und nicht ein Gottdienen zugrunde
liegt, daß ihrem Herkommen nach mit ihr — wie wir gehört haben -
ursprünglich zum Ausdruck gebracht ist, daß nicht Gott soll König
über sein Volk sein: daß also mit dem Begehr nach der monarchischen
Regierungsform vom Gottesvolk, das seiner Bestimmung und Verheißung

nach der Aufrichtung der Theokratie immer mehr zugeführt werden

sollte, Gott verworfen wurde. Das war ja das Übel, das den
Begehr nach einem König erst aufkommen ließ, was mit der Aufrichtung
und dem Erhalt der Theokratie unvereinbar ist. Nun haben wir wieder

zu beachten, daß mit dem Messias den Juden die Erfüllung ihrer
Bestimmung und Verheißung, also die erfüllende Aufrichtung der
Theokratie zuteil werden sollte, und erst durch ihre Nichtanerkennung
des Messias ihnen vorläufig verloren ging, was ihnen nicht verheißen
und zugedacht war, und dieses nun überging auf jene, die Jesus, dem
Menschensohn als das Fleisch gewordene Wort, als den Mensch
gewordenen Willen Gottes, als das Licht, das nicht von dieser Welt ist
und alle Menschen erleuchtet, in sich aufnahmen und an ihn als Christus,

den wahren Sohn Gottes, glaubten und nach den Forderungen
dieses Glaubens ihr Leben gestalteten, was sie eben erst zu Christus
und Gotteskindern machte und diese Christen zum Gottesvolk. An
diesen Christen als dem Gottesvolk müßte demnach die erfüllende
Aufrichtung der Theokratie, das Zurückgekehrtsein zum tatsächlichen
Regime Gottes, das keine Menschenherrschaft vorsieht und vorschiebt,
das Kennzeichnende und sie Legitimierende sein. Und da schon das
Richterbuch mit seinem theokratischen Verfassungswillen keine
priesterliche Mittlung kennt, müßte dieser der erfüllenden Gestaltung der

359



Theokratie, die wir dem wahren Christentum zugewiesen sehen, erst
recht völlig ungekannt sein. Es ergibt: das wahre Christentum schließt
Hierokratie aus. Auch Buber sagt, berichtend über die Theokratie im
frühen Israel, daß «die geschichtliche Gestalt der unmittelbaren Theokratie

mit Hierokratie zu verwechseln besonders irreleitend wäre».
Für uns gilt: Im Christentum ist Christus der Mittler und Führer und
Hohepriester, er allein. Ich verweise hier auf den Hebräerbrief (7/17),
der sagt: «Du bist ein Priester ewiglich nach der Ordnung Melchise-
deks», die mit dem Priesterstand der «Kinder Levi, die das Priestertum

empfangen» nichts zu tun hat, ja ihn suspendiert. Es ist die Hierokratie,

die den Juden zum Verhängnis wurde. Es ist die offizielle
Kirche mit ihrem hierarchischen Regime, die dem Christentum heute
ein christlich unmögliches Aussehen gibt. Die priesterliche Mittlung
kann eben nicht Wunder wirken und Gewaltmenschen zu Menschen
machen, auf denen der Geist ruht. Bei Samuel stand die Sache anders,
er war auch Prophet und als solcher Seher, der sah, was Gott diente
und auch am Gesalbten den Ungehorsam Gott gegenüber strafen
konnte. Die offizielle Kirche mit ihrer hierarchischen Aufmachung
steht bereits zu sehr im Dienste dieser Welt, um noch entscheidend
Gott dienen zu können. Das trifft den Priester als einzelnen noch
nicht, der gewillt sein kann, Lehrer im christlichen Sinne seiner
Gemeinde zu sein, wobei er freilich Gefahr läuft, vom hierarchischen
Regime seines Amtes enthoben zu werden. Denn dieses Regime ist politisch

verweltlicht. Das ist von Rom ausgegangen, das mit seinem in
dieser Welt offiziell gewordenen Christentum dem Christentum als
Theokratie abtrünnig geworden ist. Denn die Gottesherrschaft kann
in dieser Welt nicht offiziell werden, sie ist etwas, das der Mensch und
Christ in sich dieser Welt entgegen aufrichten muß.

Es ist unwahr, ja total falsch, daß das Wesen des Politischen die
Gerechtigkeit ist, wie Theodor Haecker als Hierarchist zu meinen sich
aufzwingt. Das Politische schafft wohl Geschichte, und diese zeigt
wiederum das Walten der Gerechtigkeit gerade darin, daß sie alles bloß
Politische - das Theopolitische ist zu diesem ein Konträres - hinfällig
und zu Schaden macht. Denn Politik entsprießt dem eigenmächtigen
Herrschaftswillen der Menschen, der Gott entgegen ist als der
schlimmste Widersacher der Theokratie. So bekannte sich Tertullian
als Christ dem heidnischen Rom gegenüber, das in Politik aufging,
zum Safee: «Nichts liegt uns ferner als Politik.» Aber mit dem Öffi-
ziellwerden in dieser Welt ist die Romkirche eben notwendig auch
politisch geworden, wobei ihr Christentum immer mehr hierarchisches
Gepräge angenommen hat, das der Aufrichtung der Theokratie
entgegen ist. Denn politische Priesterherrschaft ist lefeten Endes nur
eigenmächtige Menschenherrschaft. So kann in der Gegenwart, die nur
mehr offizielle christliche Kirchen kennt, der wahre Christ nicht
hierarchisch sein.

360



Schon wird heute auch von kirchenchristlicher Seite, die nicht blind
ist, wahrgenommen, daß «die sogenannten christlichen Völker in ein
Neuheidentum zurücksinken». Die Anhänger der Romkirche wollen
das zunächst nur für das Dritte Reich in Geltung sehen, das sich an
Widerchristlichkeit freilich das Groteskeste leistet. Aber ausgegangen
ist dieses Neuheidentum als Faschismus von Rom, und wenn im Dritten

Reiche das Tolle und Irrsinnige auch am verheerendsten Plafe
gegriffen hat, so hat es doch anfänglich Zuspruch und Stüfee für sein
Aufkommen von Rom her erhalten. In Rom fand sich zuerst der
Mann, dem kein Mittel zu schlecht war, um sich in Macht zu setzen,
der sich förmlich besessen und zum Bersten gebläht sah von der Sucht
hochzukommen, sich in die Geschichte einzuschreiben, zu herrschen.
Daß auf einem solchen Menschen - christlich gesehen - der Wahn
und nicht der Geist ruht, steht außer Frage, und wo immer das Christliche

nicht vollends erloschen ist, muß ihm eine solche Beschaffenheit
als höchst antichristlich erscheinen. Der angebliche Stellvertreter
Christi, und als solcher, romkirchlich gesehen, auch der Stellvertreter
Gottes auf Erden aber hat mit dem Wahnmenschen, der den Faschismus,

der zu Recht als Neuheidentum erkannt ist (Rutenbündel und
Beil sprechen doch auch dafür), in die Welt sefete, einen Pakt
geschlossen, der dem antichristlichen Partner die Machtstellung festigte,
wofür der angebliche Stellvertreter Gottes viele Millionen Lire gezahlt
und den Kirchenstaat zurückerhielt. Ob Gott, der Allmächtige, der
Schöpfer Himmels und der Erde, ein solches Geschäft auch als sein
Geschäft anerkennt? Im Sinne Christi und des Neuen Testaments ist
der Pakt gewiß nicht. Also bestimmt auch nicht im Sinne des Christentums,

der als die Aufrichtung der Theokratie uns unauslöschlich
einprägt, daß der Mensch, auf dem der Geist ruht, nicht herrschen will,
denn damit ist im Menschen erst Raum gelegt für die Aufrichtung von
Gottesherrschaft. Carl Dallago

(Fortsetzung folgt)

Wie überwinden wir den Gegensatz von Ost
und West auf friedliche Weise?

Vortrag, gebalten auf der Landeskonferenz
der religiösen Sozialisten Württembergs 195 t

Liebe Freunde!
Sechs Jahre sind vergangen, seit wir den furchtbarsten Zusammenbruch

erlebt haben, den unser Volk je in seiner Geschichte erfahren hat.

361


	Christentum als Theokratie : Teil 9

