Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 8

Artikel: "Die Volker selbst miissen den Frieden machen"
Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140013

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Die Volker selbst

missen den Frieden machen»

Aus ihnen muf§ der wirkliche Friedenswille sich erheben und die
Regierungen mit fortreiflen, sie vielleicht wegfegen. Ich meine aber,
dies miisse sogar auf alle Fille geschehen, auch dann, wenn die Regie-
rungen Friedensverhandlungen einleiten. Denn die Gefahr ist grof3,
dafl die Regierungen einen Frieden machen, der keiner ist, einen Frie-
den der Schlauheit und Selbstsucht, einen Frieden mit Hintergedanken,
einen Frieden, der nur ein Waffenstillstand wire. Darum miissen die
Volker selbst Hand an dies heilige Werk legen. Die Regierungen wer-
den vielleicht einen Frieden machen, die Vélker werden den Frieden
machen miissen.

Wie die Volker es anstellen miifdten, diesen Frieden zu machen,
- wollen wir diesmal nicht erértern. Wir wollen vielmehr im Lichte des
Christfestes nur das eine festzustellen versuchen: wie denn ein Friede-
stiften aussehen miifSte, das zu einem wirklichen Frieden fithren
konnte. Es ist stets eine grofle Kunst gewesen, das Friedestiften, es ist
jetst die Kunst geworden und, wie gesagt, eine schwere Kunst. Die ver-
steht nicht ein jeder, der sich jett des Friedens annehmen will. Ganze
Friedenskongresse verstehen vielleicht sehr wenig davon, und mancher
Pazifist redet davon wie ein Blinder von der Farbe.

Ich mochte gar nicht einmal versuchen, dariiber das Tiefste zu
sagen, was gesagt werden kann, sondern blof} einiges von dem nen-
nen, was jetst am meisten bedacht werden sollte. Folgende Regeln soll-
ten nach meinem Bediinken bei dem kommenden groflen Friedestiften
nicht verletst werden:

. 1. Man darf, wenn man wirklich Frieden will, den Gegner nicht
demﬁtcif))en wollen. Der berithmte «psychologische Moment» fiir den
wirklichen Frieden ist eigentlich nicht der, wo es einem der beiden
Gegner besonders gut geht oder doch zu gehen scheint, sondern der,
wo die Schalen moglichst gleich stehen. Wenn dies nicht der Fall ist,
so muf3 der den Frieden Anbietende nachhelfen — durch Grofsmut.
Durch Grofimut! Ja, es ist eine schone Sache um den Grofimut — aber
es ist auch eine schwer zu iibende Sache. Was sich so gewohnlich als
Grofdmut gibt, das ist nur eine besonders wirksame Form der Demiiti-
gung des Gegners. Es gibt nimlich Vélker und einzelne Menschen, die
solche Grofimut viel bitterer empfinden als grobe Beleidigung; es gibt
neben Sklavenseelen und Sklavenvélkern, die Knechtschaft essen wie
Zuckerbrot, auch noch Menschen und Vélker, die das kennen, was
man Stolz nennt. Thnen gegeniiber wiirde ein gewisses grofimiitiges
Gebahren eine grobe Psychologie verraten. Weil verlester Stolz eine
schlechte Grundlage des Friedens abgibt, so mufl die Grofimut fein

353



sein, statt grob, sich Verbergén, statt sich zur Schau zu stellen, sie muf3
also aus der Selbstverleugnung stammen, und diese selbst kann nur
aus einem wirklichen Friedenswillen kommen.

2. Man darf, wenn man Frieden anbietet, nicht Drobungen hinzu-
fiigen. Vor solchen beugt sich kein tapferer Mensch, kein tapferes
Volk. Man darf wohl zu dem Gegner sagen: «Es wire ein Irrtum,
wenn du meintest, ich strecke dir aus Schwiche die Hand entgegen»,
aber man darf es nicht so sagen, daf es heifdt: «Wenn du den Frieden
nicht willst, so schlage ich dich nieder, denn ich bin der Stirkere.»
Ein solches Friedensangebot ist keines. Es ist auch nicht ein Zeichen
wirklichér Stiarke. Ganz anderen Eindruck wiirde es machen, wenn es
hiefle: «Ich weify, dafl du stark bist, du weifdt, dafl ich auch nicht
schwach bin, lafit uns also Frieden schliefSen.» Wieder sehen wir, dafy
zum Friedestiften Gréfle gehort, wahre Kraft.

3. Man darf nicht den Krieg riisten, wenn man Frieden haben will.
Diese Weisheit sollte nun in diesen zweiundeinhalb Jahren jeder ge-
lernt haben. Aber was geschieht heute? Genau diese Hollenweisheit
wird heute wieder geiibt, als ob nichts vergessen und nichts gelernt
wire — es sei denn noch héllischere Weisheit! Man will den Frieden,
alle wollen ihn, aber um einen rechten Frieden zu bekommen, treiben
sie die Kriegsriistung zum Unerhérten. Was kann aus dieser Hollen-
weisheit kommen als ein noch tieferes Hinabsinken zur Hollentiefe?
Niemand kann zweien Herren dienen. Du kannst nicht einen Friedens-
altar bauen und hart daneben dem Mars ein Opfer bringen. Es geht
nicht an, gleichzeitig den Olzweig zu brechen und das Schwert zu
schleifen. Wer den Frieden will, mufd thn mit ungeteiltem Herzen wol-
len. Nie kommt aus einem geteilten Herzen etwas Grofles. Wer den
Frieden will, muf§ an den Frieden glauben. FEinem echten Glauben
bringt man Opfer. Man 1ifit es darauf ankommen, um seinetwillen
Nachteil zu leiden. Wer den Frieden will, mufl die Echtheit seines
Wollens durch Friedens-Taten beweisen. Nur er ist ein Friedestifter.
Friedensherolde kommen unbewaffnet, mit dem Olzweig, nicht mit
dem Schwert, mit der weifSen Fahne, nicht mit der blutgetrinkten. Ein
Friedestifter muf§ webrlos sein — als Friedestifter. Wehrlos hat Chri-
stus Frieden gestiftet. Wenn ein Volk dem andern Frieden anbietet,
dann muf} es in diesem Augenblick wehrlos sein, das heiflt: es mufl
den Friedensglauben zeigen. Friedestiften ist eben ein Wagnis; es wire
sonst nichts Grofles.

4. Der Friedenswille muf} ein resuer Wille sein. Es darf nicht im
Hintergrund der Gedanke lauern, den Frieden und den Friedens-
gedanken moglichst zur Mehrung der eigenen Macht und Herrlichkeit
auszuniitzen. Es darf auch nicht die Absicht walten, den Gegner in ein
schlechtes Licht zu stellen, falls er ablehnt, und sich selbst in ein gutes,
und was alles etwa an Verunreinigung des hohen Gedankens moglich

354



ist. Das erzeugt nur Hohn, Zorn und Verachtung. Gerade der Frie-
densgedanke ist zu viel miflbraucht worden, als daf} er leichten Glau-
~ ben fiande. Nur als reiner Wille kann er wirken. Man miifite es dem
Friedebringer anmerken, daf} es ihm um den Frieden selbst zu tun sei.
Ich meine aber, das miifite ergreifend wirken, miifite entsithnen, ent-
waffnen.

5. Wenn man Frieden will, darf man nicht damit beginnen, daf}
man dem andern die Schuld aufbiirdet und sich selbst freispricht. Das
ist die dem Friedensweg genau entgegengesetste Richtung. Gewif} ist
die Schuldfrage wichtig. Gewif} gibt es keinen wahren Frieden ohne
Erkenntnis und Bekenntnis der Schuld. Aber ist dies durch Vorwiirfe,
durch Selbstgerechtigkeit zu erreichen? Muf} dies nicht aus dem Innern
des Schuldigen wachsen? Kommt es nicht am ehesten, wenn es nicht
gefordert wird? Und braucht man denn das Kreuz Christi nur noch zu
Zwecken der kriegerischen Dekoration? Es miifite uns doch sagen,
welches in dieser Hinsicht der Weg des Friedens ist: «Fiirwahr, er
trug unsere Krankheit und lud auffg sich unsere Schmerzen... Die
Strafe liegt auf ihm, auf daf} wir Frieden hitten, und durch seine Wun-
den sind wir geheilt.» Das ist der Weg zur Verséhnung, das das tiefste
Geheimnis des Friedestiftens.

Wir haben, mehr als Beispiel, zur Beleuchtung der Wahrheit, auf
die es ankommt, einige Regeln des Friedestiftens genannt, nicht um die
Weite und Tiefe dieser Kunst zu erschépfen, sondern nur um zu zei-
gelg, wie schwer und groff sie ist, wie viel wir alle da noch zu lernen
haben.

Und nun? Treiben wir Utopismus? Wollen wir den Diplomaten
und Regenten so hohe Dinge zumuten? _

Nein, das wollen wir nicht. Es wire vielleicht ungerecht, es zu tun.
Sie kdnnen vielleicht so Grofles nicht. Aber den Vélkern wollen wir
sie zumuten, all den vielen, den Zahllosen unter ihnen, die von einem
echten Friedenswillen beseelt sind. Sie sollen diesen Weg gehen, gegen
die Regierungen, wenn notig, oder doch diber den Regierungsweg hin-
aus. Sie sollen nicht darauf ausgehen, einander zu demiitigen, sondern
gerade umgekehrt: einander zu ehren und anzuerkennen, dem andern
Gelegenheit zum Stolz zu geben. Wer jetst kommt und im Namen
eines Volkes, das das auserwihlte ist, die andern Vélker herabsetzt,
von dem heift es: «Wehe den Streitbringern, denn sie werden Séhne
Luzifers heiflen.» Denn Luzifers Fall ist der Hochmut, der sich Gottes
Glanz anmafit. Sie, die Volker, werden viel mehr darauf aus sein, die
eigene Schuld zu suchen, als die der andern, es diesen iiberlassend,
sich selbst zu richten. Sie werden einen reinen Friedenswillen finden
und ihn beweisen durch Friedensglauben und Friedenstaten, durch
eine ganze Friedenshaltung. Sie werden sich davor hiiten, den Frie-
densgedanken wieder in den Dienst der nationalen Macht und Ehre
zu stellen, sondern werden es als etwas Grofles betrachten, ihm zu

355



dienen und ihr Volk zu seinem Dienste aufzurufen. Jbr Friedenswille
wird aus der Quelle stammen, aus der allein echter Friedenswille stro-
men kann: aus der Ehrfurcht vor der Wahrheit, die zur Selbstverleug-
nung wird.

Daber muf} der Friedensstrom in die Welt fluten. Er allein kann,
in das Meer des Hasses und Fluches flieflend, es «siifle» machen. Er
muf} gewaltig aufquellen in der Welt, aus der Tiefe der Herzen, aus
den Tiefen Gottes. Er kommt nicht vom griinen Tisch her, wo Diplo-
maten um Leiber und Seelen feilschen, nicht von Kongressen her, wo
kleine und kluge Menschlein fiir jhre Fiindlein streiten, nicht von den
Kanzeln her, wo Prediger das Evangelium verkiindigen, das der Welt
jeweilen am besten gefillt, sondern es heifdt gerade jetst in tiefstem
Ernst: «Selig sind die Friedestifter, denn sie werden Gottes Séhne

heiflen.» Leonhard Ragaz
(Aus dem Aufsats «Vom Friedestiften», Dezemberheft 1916.)

Christentum als Theokratie

o

Ich habe die faschistische Diktatur als die iibelste Regierungsform
ersichtlich gemacht. In ihr kommt wirklich diese arge Welt zur vollen
Entfaltung als ausgesprochene Menschenherrschaft, die keine Bot-
mifligkeit kennt, auch nicht die einer Idee gegeniiber, die — wie ich an-
gedeutet habe — in der bolschewistischen Diktatur als der Diktatur des
Proletariats noch vorzufinden ist, womit sich diese — rein menschlich
gesehen — entschieden als die hohere als jene ausweist. Hier doch habe
ich auch noch zu erweisen, daf§ der Aufrichtung der Theokratie, als die
wir das Christentum erkannt haben, der schlimmste Widersacher wird,
wer einzig vom Trachten erfiillt ist, sich in Macht zu setzen und zu
herrschen. Dieses Trachten betitigt der faschistische Machthaber: er
erlebt seinen Aufstieg, indem er einzig seinem Sinnen lebt: wie komme
ich hoch! Und wenn das erreicht ist, geht es ihm nur mehr darum, sich
seine Machtstellung zu erhalten. So ist ihm der schindlichste Opportu-
nismus notwendig anhaftend und die Unverldfilichkeit das Verlif3-
lichste an ihm. So kann er noch dazu kommen zu verordnen, was er
frither streng geahndet und mit Strafen belegt hat; ja, er kann es
fertigbringen, dafy er auch offen zur Gottlosigkeit itbergeht, wenn fiir
seine Machtposition mit der Prigung «Mit Gott!» und dem Pakt mit
der Kirche nichts mehr zu machen und zu halten ist. Wir sehen: wer
der Herrschsucht verfallen ist, hat es eben nétig, aus allen Lochern zu
pfeifen und auf allen Schultern — auch auf den erborgten seiner An-

356



	"Die Völker selbst müssen den Frieden machen"

