
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 8

Artikel: "Die Völker selbst müssen den Frieden machen"

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die Völker selbst
müssen den Frieden machen»

Aus ihnen muß der wirkliche Friedenswille sich erheben und die
Regierungen mit fortreißen, sie vielleicht wegfegen. Ich meine aber,
dies müsse sogar auf alle Fälle geschehen, auch dann, wenn die
Regierungen Friedensverhandlungen einleiten. Denn die Gefahr ist groß,
daß die Regierungen einen Frieden machen, der keiner ist, einen Frieden

der Schlauheit und Selbstsucht, einen Frieden mit Hintergedanken,
einen Frieden, der nur ein Waffenstillstand wäre. Darum müssen die
Völker selbst Hand an dies heilige Werk legen. Die Regierungen werden

vielleicht einen Frieden machen, die Völker werden den Frieden
machen müssen.

Wie die Völker es anstellen müßten, diesen Frieden zu machen,
wollen wir diesmal nicht erörtern. Wir wollen vielmehr im Lichte des
Christfestes nur das eine festzustellen versuchen : wie denn ein Friedestiften

aussehen müßte, das zu einem wirklichen Frieden führen
könnte. Es ist stets eine große Kunst gewesen, das Friedestiften, es ist
jefet die Kunst geworden und, wie gesagt, eine schwere Kunst. Die
versteht nicht ein jeder, der sich jefet des Friedens annehmen will. Ganze
Friedenskongresse verstehen vielleicht sehr wenig davon, und mancher
Pazifist redet davon wie ein Blinder von der Farbe.

Ich möchte gar nicht einmal versuchen, darüber das Tiefste zu
sagen, was gesagt werden kann, sondern bloß einiges von dem nennen,

was jefet am meisten bedacht werden sollte. Folgende Regeln sollten

nach meinem Bedünken bei dem kommenden großen Friedestiften
nicht verlefet werden :

1. Man darf, wenn man wirklich Frieden will, den Gegner nicht
demütigen wollen. Der berühmte «psychologische Moment» für den
wirklichen Frieden ist eigentlich nicht der, wo es einem der beiden
Gegner besonders gut geht oder doch zu gehen scheint, sondern der,
wo die Schalen möglichst gleich stehen. Wenn dies nicht der Fall ist,
so muß der den Frieden Anbietende nachhelfen - durch Qroßmut.
Durch Großmut! Ja, es ist eine schöne Sache um den Großmut - aber
es ist auch eine schwer zu übende Sache. Was sich so gewöhnlich als
Großmut gibt, das ist nur eine besonders wirksame Form der Demütigung

des Gegners. Es gibt nämlich Völker und einzelne Menschen, die
solche Großmut viel bitterer empfinden als grobe Beleidigung; es gibt
neben Sklavenseelen und Sklavenvölkern, die Knechtschaft essen wie
Zuckerbrot, auch noch Menschen und Völker, die das kennen, was
man Stolz nennt. Ihnen gegenüber würde ein gewisses großmütiges
Gebahren eine grobe Psychologie verraten. Weil verlefeter Stolz eine
schlechte Grundlage des Friedens abgibt, so muß die Großmut fein

353



sein, statt grob, sich verbergen, statt sich zur Schau zu stellen, sie muß
also aus der Selbstverleugnung stammen, und diese selbst kann nur
aus einem wirklichen Friedenswillen kommen.

2. Man darf, wenn man Frieden anbietet, nicht Drohungen hinzufügen.

Vor solchen beugt sich kein tapferer Mensch, kein tapferes
Volk. Man darf wohl zu dem Gegner sagen: «Es wäre ein Irrtum,
wenn du meintest, ich strecke dir aus Schwäche die Hand entgegen»,
aber man darf es nicht so sagen, daß es heißt: «Wenn du den Frieden
nicht willst, so schlage ich dich nieder, denn ich bin der Stärkere.»
Ein solches Friedensangebot ist keines. Es ist auch nicht ein Zeichen
wirklicher Stärke. Ganz anderen Eindruck würde es machen, wenn es
hieße : «Ich weiß, daß du stark bist, du weißt, daß ich auch nicht
schwach bin, laßt uns also Frieden schließen.» Wieder sehen wir, daß

zum Friedestiften Qröße gehört, wahre Kraft.
3. Man darf nicht den Krieg rüsten, wenn man Frieden haben will.

Diese Weisheit sollte nun in diesen zweiundeinhalb Jahren jeder
gelernt haben. Aber was geschieht heute? Genau diese Höllenweisheit
wird heute wieder geübt, als ob nichts vergessen und nichts gelernt
wäre - es sei denn noch höllischere Weisheit! Man will den Frieden,
alle wollen ihn, aber um einen rechten Frieden zu bekommen, treiben
sie die Kriegsrüstung zum Unerhörten. Was kann aus dieser
Höllenweisheit kommen als ein noch tieferes Hinabsinken zur Höllentiefe?
Niemand kann zweien Herren dienen. Du kannst nicht einen Friedensaltar

bauen und hart daneben dem Mars ein Opfer bringen. Es geht
nicht an, gleichzeitig den Ölzweig zu brechen und das Schwert zu
schleifen. Wer den Frieden will, muß ihn mit ungeteiltem Herzen wollen.

Nie kommt aus einem geteilten Herzen etwas Großes. Wer den
Frieden will, muß an den Frieden glauben. Einem echten Glauben
bringt man Opfer. Man läßt es darauf ankommen, um seinetwillen
Nachteil zu leiden. Wer den Frieden will, muß die Echtheit seines
Wollens durch Friedens-Taten beweisen. Nur er ist ein Friedestifter.
Friedensherolde kommen unbewaffnet, mit dem Ölzweig, nicht mit
dem Schwert, mit der weißen Fahne, nicht mit der blutgetränkten. Ein
Triedestifter muß wehrlos sein - als Triedestifter. Wehrlos hat Christus

Frieden gestiftet. Wenn ein Volk dem andern Frieden anbietet,
dann muß es in diesem Augenblick wehrlos sein, das heißt: es muß
den Friedensglauben zeigen. Friedestiften ist eben ein Wagnis; es wäre
sonst nichts Großes.

4. Der Friedenswille muß ein reiner Wille sein. Es darf nicht im
Hintergrund der Gedanke lauern, den Frieden und den
Friedensgedanken möglichst zur Mehrung der eigenen Macht und Herrlichkeit
auszunützen. Es darf auch nicht die Absicht walten, den Gegner in ein
schlechtes Licht zu stellen, falls er ablehnt, und sich selbst in ein gutes,
und was alles etwa an Verunreinigung des hohen Gedankens möglich

354



ist. Das erzeugt nur Hohn, Zorn und Verachtung. Gerade der
Friedensgedanke ist zu viel mißbraucht worden, als daß er leichten Glauben

fände. Nur als reiner Wille kann er wirken. Man müßte es dem
Friedebringer anmerken, daß es ihm um den Frieden selbst zu tun sei.
Ich meine aber, das müßte ergreifend wirken, müßte entsühnen,
entwaffnen.

5. Wenn man Frieden will, darf man nicht damit beginnen, daß
man dem andern die Schuld aufbürdet und sich selbst freispricht. Das
ist die dem Friedensweg genau entgegengesefete Richtung. Gewiß ist
die Schuldfrage wichtig. Gewiß gibt es keinen wahren Frieden ohne
Erkenntnis und Bekenntnis der Schuld. Aber ist dies durch Vorwürfe,
durch Selbstgerechtigkeit zu erreichen? Muß dies nicht aus dem Innern
des Schuldigen wachsen? Kommt es nicht am ehesten, wenn es nicht
gefordert wird? Und braucht man denn das Kreuz Christi nur noch zu
Zwecken der kriegerischen Dekoration? Es müßte uns doch sagen,
welches in dieser Hinsicht der Weg des Friedens ist: «Fürwahr, er
trug unsere Krankheit und lud auf sich unsere Schmerzen Die
Strafe liegt auf ihm, auf daß wir Frieden hätten, und durch seine Wunden

sind wir geheilt.» Das ist der Weg zur Versöhnung, das das tiefste
Geheimnis des Friedestiftens.

Wir haben, mehr als Beispiel, zur Beleuchtung der Wahrheit, auf
die es ankommt, einige Regeln des Friedestiftens genannt, nicht um die
Weite und Tiefe dieser Kunst zu erschöpfen, sondern nur um zu
zeigen, wie schwer und groß sie ist, wie viel wir alle da noch zu lernen
haben.

Und nun? Treiben wir Utopismus? Wollen wir den Diplomaten
und Regenten so hohe Dinge zumuten?

Nein, das wollen wir nicht. Es wäre vielleicht ungerecht, es zu tun.
Sie können vielleicht so Großes nicht. Aber den Völkern wollen wir
sie zumuten, all den vielen, den Zahllosen unter ihnen, die von einem
echten Friedenswillen beseelt sind. Sie sollen diesen Weg gehen, gegen
die Regierungen, wenn nötig, oder doch über den Regierungsweg hinaus.

Sie sollen nicht darauf ausgehen, einander zu demütigen, sondern
gerade umgekehrt: einander zu ehren und anzuerkennen, dem andern
Gelegenheit zum Stolz zu geben. Wer jefet kommt und im Namen
eines Volkes, das das auserwählte ist, die andern Völker herabsetzt,
von dem heißt es : «Wehe den Streitbringern, denn sie werden Söhne
Luzifers heißen.» Denn Luzifers Fall ist der Hochmut, der sich Gottes
Glanz anmaßt. Sie, die Völker, werden viel mehr darauf aus sein, die
eigene Schuld zu suchen, als die der andern, es diesen überlassend,
sich selbst zu richten. Sie werden einen reinen Friedenswillen finden
und ihn beweisen durch Friedensglauben und Friedenstaten, durch
eine ganze Friedenshaltung. Sie werden sich davor hüten, den
Friedensgedanken wieder in den Dienst der nationalen Macht und Ehre
zu stellen, sondern werden es als etwas Großes betrachten, ihm zu

355



dienen und ihr Volk zu seinem Dienste aufzurufen. Ihr Friedenswille
wird aus der Quelle stammen, aus der allein echter Friedenswille strömen

kann : aus der Ehrfurcht vor der Wahrheit, die zur Selbstverleugnung

wird.
Daher muß der Friedensstrom in die Welt fluten. Er allein kann,

in das Meer des Hasses und Fluches fließend, es «süße» machen. Er
muß gewaltig aufquellen in der Welt, aus der Tiefe der Herzen, aus
den Tiefen Gottes. Er kommt nicht vom grünen Tisch her, wo Diplomaten

um Leiber und Seelen feilschen, nicht von Kongressen her, wo
kleine und kluge Menschlein für ihre Fündlein streiten, nicht von den
Kanzeln her, wo Prediger das Evangelium verkündigen, das der Welt
jeweilen am besten gefällt, sondern es heißt gerade jefet in tiefstem
Ernst: «Selig sind die Friedestifter, denn sie werden Qottes Söhne
heißen.» Leonhard Ragaz

(Aus dem Aufsaß «Vom Friedestiften», Dezemberheft 1916.)

Christentum als Theokratie

Ich habe die faschistische Diktatur als die übelste Regierungsform
ersichtlich gemacht. In ihr kommt wirklich diese arge Welt zur vollen
Entfaltung als ausgesprochene Menschenherrschaft, die keine
Botmäßigkeit kennt, auch nicht die einer Idee gegenüber, die - wie ich
angedeutet habe - in der bolschewistischen Diktatur als der Diktatur des
Proletariats noch vorzufinden ist, womit sich diese - rein menschlich
gesehen - entschieden als die höhere als jene ausweist. Hier doch habe
ich auch noch zu erweisen, daß der Aufrichtung der Theokratie, als die
wir das Christentum erkannt haben, der schlimmste Widersacher wird,
wer einzig vom Trachten erfüllt ist, sich in Macht zu setzen und zu
herrschen. Dieses Trachten betätigt der faschistische Machthaber: er
erlebt seinen Aufstieg, indem er einzig seinem Sinnen lebt: wie komme
ich hoch Und wenn das erreicht ist, geht es ihm nur mehr darum, sich
seine Machtstellung zu erhalten. So ist ihm der schändlichste Opportunismus

notwendig anhaftend und die Unverläßlichkeit das Verläßlichste

an ihm. So kann er noch dazu kommen zu verordnen, was er
früher streng geahndet und mit Strafen belegt hat; ja, er kann es
fertigbringen, daß er auch offen zur Gottlosigkeit übergeht, wenn für
seine Machtposition mit der Prägung «Mit Gott!» und dem Pakt mit
der Kirche nichts mehr zu machen und zu halten ist. Wir sehen: wer
der Herrschsucht verfallen ist, hat es eben nötig, aus allen Löchern zu
pfeifen und auf allen Schultern - auch auf den erborgten seiner An-

356


	"Die Völker selbst müssen den Frieden machen"

