
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 4

Artikel: Die Schule als Trägerin des Friedensgedankens

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


jenem Gespräch saß plöfelich ganz unvermittelt und ohne Beziehung
auf dieses vor mir ein fremder deutscher Pfarrer und fragte, ob ich
nicht einen Vortrag vor den Heidelberger Studenten über ein jüdisches
Thema halten wolle. Ich sagte ohne jedes Bedenken zu, denn er erschien
mir einfach als Bote.

Als ich dann nach einer fast durchgearbeiteten Nacht im Begriff
war abzureisen, schon der Taxi vor der Türe stand, drehte ich mich
noch einmal um, verfehlte dadurch die oberste Stufe und fiel die
steinerne Treppe hinunter. Das Wort Unfall war mir die Tage vorher
immer im Kopf herumgeschwirrt. Nun zeigte sich, daß es eine
Wirklichkeit war. Denn ein Zufall konnte auch dies nicht gewesen sein. Ich
wurde ins Spital gebracht und bin seit drei Jahren nie mehr gesund
geworden. Ich bin dem Tode so nah gewesen, daß keine Genesung
mehr möglich schien. Aber vielleicht ist mir damals das Reich nah
gewesen. In dieser Zeit habe ich unendlich viel Liebes von den Menschen

erfahren, aber auch vieles, was mich erschreckt hat.
Nun bin ich alt, sehr alt geworden, und es geht mir immer das

Wort von Walther von der Vogelweide im Kopf herum :

O weh, wohin verschwunden
Sind alle meine Jahr?
Hat mir mein Leben geträumet
Oder ist es wahr?

Es ist wohl beides zugleich gewesen. So schwere Schicksalsschläge
können kein Traum, so gnadenvolle Erfahrung kann nicht Wirklichkeit

gewesen sein. Je älter ich werde, um so mehr erschrecken mich die
Kürze und Vergänglichkeit des Lebens und die Kürze menschlicher
Erinnerung in der Geschichte wie im Einzelleben. Wer sind wir? Was
hat Gott von uns gewollt, uns zu vollbringen aufgegeben? Ausharren

- Geduld ist fast das Ganze und dazu der große Versuch der Liebe,
der so selten im Leben gelingt. Und immer hallt durch die Tage und
Nächte das unsterbliche Psalmwort, das auch das des Kreuzes ist:
«Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?» Wäre er
bei uns, so hätten wir das Leben, und alle Fragen würden verstummen.
«Mein Gott, mein Gott -» das ist die allerlefete Frage - und nur er
kann Antwort auf sie geben. Margarete Susman

Die Schule als Trägerin des Friedensgedankens
Wenn man diese Überschrift liest, so könnte man in Versuchung

kommen, ein Fragezeichen dahinterzusetzen. Die Schule als Trägerin
des Friedensgedankens? Schön wäre es ja; aber wie? Die Praxis jedenfalls

sieht leider oft ganz anders aus. Bevor jedoch zum Frieden er-

156



zogen werden kann, muß zunächst einmal zur Demokratie erzogen
werden. Demokratie, wirkliche Demokratie und Frieden scheinen mir
ein unteilbares Ganzes zu sein.

Für die meisten Menschen jedoch scheint «Demokratie» trotz allen
gegenteiligen Beteuerungen noch ein recht abstrakter Begriff zu sein.
Sonst wäre zum Beispiel die weitverbreitete Redensart von «denen da
oben» nicht immer zu finden, gegen die der «Kleine Mann» ja doch
nichts ausrichten könne. Daß derselbe «Kleine Mann» aber «die da
oben» durch seine Wahl und Stimme selbst einsetzen und auch wieder
abberufen kann, scheint noch nicht überall bekannt zu sein. Zu einer
wirklich funktionsfähigen Demokratie - Demokratie ist eine Lebensform

und keine Regierungsform - gehören selbständiges Denken,
Toleranz, Einsicht und Freiheitsgefühl eines jeden einzelnen.

Wir dürfen uns nicht darüber hinwegtäuschen, daß lange nicht
jedes Land, das sich demokratisch nennt, auch tatsächlich demokratisch
ist. Das läßt unter Umständen bereits auf die Friedensliebe dieses Landes

gewisse Rückschlüsse zu.
Die Erziehung zur Demokratie und damit zum Frieden muß

bereits beim Kleinkind beginnen. Solange noch irgendwo in der Welt
Kinder mit Kanonen, Panzern und Soldaten spielen, solange ist auch
beides in Gefahr! Es gibt einfach kein demokratisches Heer; jede
Truppe kennt nur Befehl und Gehorsam, also Diktatur. Dabei wäre es
reizvoll, sich etwa vorzustellen, wie eine Kompagnie bei der Abstimmung

begriffen ist, ob man nach rechts oder nach links marschieren
solle.

Alle Erziehungsarbeit, auch die Erziehung zum Frieden, die weder
zeitgebunden noch bewußt zu sein braucht, die vielmehr gerade durch
das ständige, oft unbewußte Beispiel am wirksamsten wird, muß so
früh wie möglich einsetzen. Es muß erreicht werden, daß demokratische

und friedliche Gesinnung, Freiheitsgefühl und Duldsamkeit
Allgemeingut aller Völker werden. Allerdings erreicht man das nicht
durch Kriege; zunächst einmal muß man auch bei sich selbst anfangen.

Die Kinder aller Völker und Länder sind ihre Staatsbürger von
morgen. Jedes Land ist so, wie es seine Jugend erzieht. Nicht, wer die
Jugend hat, hat die Zukunft; sondern wer die Zukunft hat, hat auch
die Jugend.

Wer wäre berufener, die Gedanken der Demokratie und des
Friedens, der Selbständigkeit und der Toleranz im Volke zu verbreiten
und zu vertiefen, als gerade der Lehrer? Wohl sollte jeder Staatsbürger

auf seine Mitmenschen durch sein eigenes Beispiel erzieherisch
einwirken; die Träger einer solchen Idee, der Idee des guten Willens,
müßten die Lehrer sein. Ich sage bewußt nicht «die Schule». Der Lehrer

hat, wie keiner im Staate sonst, die Gelegenheit - und auch die
Pflicht! -, auf die jungen, unbeschriebenen Seelen, die ihm anvertraut

157



sind, im positiven Sinne einzuwirken. Allerdings, nur wer das Abwärts
kennt, kann das Aufwärts lehren.

Die Schule von heute ist berufen, die Jugend im Sinne der Menschlichkeit

und der Demokratie zu erziehen und darüber hinaus einer von
unberufener Seite etwa auftretenden negativen Beeinflussung
entgegenzuwirken.

Eine solche Aufgabe stellt an den Lehrer Anforderungen, die gar
nicht hoch genug eingeschäfet werden können. Wer es erlebt hat, wie
Lehrer ihre Geschichtsstunden für politische Propaganda- und
Hefereden ausnufeten, wie sie Turnstunden zu Wehrsport erniedrigten, wie
sie es geschickt verstanden - und zum Teil auch heute noch verstehen

-, imperialistische, militaristische und andere Tendenzen ihrer gläubigen

Schülerschar aufzunötigen, wird das bestätigen müssen. Nationalismus,

Untertanengeist, Militarismus usw. sind nicht nur im sogenannten
Tausendjährigen Reich gelehrt worden! Der vielfach zitierte Safe:

«Was das Elternhaus nicht pflanzt, kann die Schule nicht pflegen», gilt
hier meines Erachtens nur bedingt.

Der Lehrer von heute muß eine Persönlichkeit von Format sein. Er
muß frei sein von Intoleranz und allen Fehlern und Vorurteilen, die zu
bekämpfen seine Pflicht ist. Er muß fest in der Gegenwart stehen, ein
klares Urteil für die Vergangenheit und einen sicheren Blick für die
Zukunft haben. Er hat die Jugend von Anfang an zum Politischen
überhaupt - nicht zur Parteipolitik - zu erziehen, ihr Verständnis für
die Probleme der Gegenwart und Zukunft zu wecken und sie so zu
behandeln, daß ihnen Demokratie und demokratische Gesinnung zur
Selbstverständlichkeit werden.

Es sind also sehr hohe Anforderungen, die an den Lehrer von
heute gestellt werden müssen. Es geht hierbei nicht nur um Leistung
und pädagogische Befähigung, sondern darüber hinaus auch noch um
Gesinnung. Allerdings eine Gesinnung, die nicht als «Pflichtgesinnung»
von Staates wegen auf sich genommen werden muß, sondern die in
Haltung, Rede und Beispiel ständig, bewußt und unbewußt, zutage
treten soll.

Lehrer waren es, die Untertanen erzogen haben; Lehrer müssen
es sein, die die Jugend zu Selbständigkeit, Toleranz und Menschlichkeit,

zu freien, demokratisch denkenden und fühlenden Staatsbürgern
erziehen

Wenden wir uns zum Beispiel einmal dem Geschichtsunterricht
zu. Zunächst müssen wir uns darüber klar werden, daß es eine
«Geschichte an sich» eigentlich nicht gibt, sondern nur eine Geschichtsdarstellung.

Diese,Geschichtsdarstellung kann jedoch immer nur subjektiv
sein und ist meist mehr oder minder zweckgebunden. Daß
«Geschichte» und ihre Gestalten nach der jeweils vorherrschenden und
gewünschten Situation verschieden bewertet und dargestellt werden, hat
eben jene «Geschichte» des öfteren an sich selbst bewiesen. Sei es, daß

158



Karl der Große als Sachsenschlächter bezeichnet, Friedrich der Große
zu Friedrich II. erklärt wird und dergleichen mehr. Ähnliche Fälle wird
man überall in der Weltgeschichte und ihren Lehrbüchern vorfinden.
Es hat eben jedes Ding seine zwei Seiten; und der Held von Karthago,
Scipio Africanus, ist gleichzeitig auch sein Zerstörer und Vernichter
gewesen.

Menschen sind es, die Geschichte machen, und Menschen sind es,
mit denen Geschichte gemacht wird. Über dem Menschen aber steht
Gott! Wir können nicht Gott verantwortlich machen wollen für die
Dinge, die wir Menschen in überheblicher Verblendung selbst verbrochen

haben. Mit einem Messer kann man zweierlei : Morden und Brot
schneiden. Die Entscheidung hierüber liegt einzig und allein beim
Menschen; die Verantwortung vor Gott kann ihm allerdings niemand
abnehmen. Diese Dinge zu klären, und zwar bis ins lefete zu klären,
wäre Aufgabe des Religionsunterrichtes und wohl auch der Kirche. Es
wird mit dem Christentum viel Schindluder getrieben

Der Geschichtsunterricht auf unseren Schulen, die Geburtshilfe für
eine angeblich angeborene Mentalität, bedarf einer grundlegenden
Reform. Wenn es keine Geschichte an sich, sondern nur eine Geschichtsdarstellung

gibt, so müssen wir uns darüber klar sein, daß diese
Geschichtsdarstellung jeweils von der geistigen und wohl auch politischen
Haltung des Darstellenden und seines Volkes abhängig ist. 'Jedes Volk
betrachtet und lehrt die Geschichte - und nicht nur die eigene -
gemäß seinen eigenen Interessen. Diese Einstellung basiert aber zu einem
großen Teil auf einer Anzahl von Vorurteilen.

Diese Vorurteile und ihre unheilvolle Wirkung auf Geschichte und
Politik - welche ja im Grunde nur die «Geschichte» der Gegenwart ist,
müssen wir aufsuchen und schonungslos anprangern. Selbstverständlich

sind solche Vorurteile nicht nur bei unserem eigenen Volke zu
finden; wir aber kennen uns und können deshalb diese am deutlichsten

bei uns selbst erkennen.
Da wäre zunächst der Nationalstolz. Wir sind stolz darauf,

Deutsche zu sein; stolz darauf, einem Volke anzugehören, von dem
man gelernt hat, daß es auf jedem Gebiete das fortschrittlichste,
vollkommenste, geistig hochstehendste sei. Man ist stolz darauf, einem
Volke anzugehören, das sich selbst gern als das «Volk der Dichter und
Denker» bezeichnet hat - bis auf die Zeiten, in denen es nicht
gedichtet und nicht gedacht hat; aber die vergißt man. Man ist schließlich

stolz darauf, aus dem gleichen Volke hervorgegangen zu sein, dem
ein Goethe, Schiller, Lessing, Luther, Nietzsche und andere mehr
entstammen. Kurzum, man hat allen Grund, stolz zu sein; so glaubt man,
und so hat man es ja auch gelernt.

Daß ein solcher Stolz leicht dazu führen kann, von ahnengetragenem,
hohem Podest erhobenen Hauptes auf alles «Undeutsche» und

«Artfremde» mehr oder minder erhaben herabzublicken, hat nicht nur

159



die jüngste Vergangenheit gezeigt. Der Nationalstolz aller Völker läßt
sich so leicht nicht unterkriegen, und klappt einmal etwas nicht so, wie
man es sich wohl gedacht hatte, so sind immer die anderen schuld

Was gibt dem Menschen eigentlich das Recht, stolz zu sein auf
etwas, was er nicht selbst geleistet hat? Wie kann sich ein Sohn
erdreisten, auf seinen Vater stolz zu sein, weil dieser vielleicht klug,
wohlhabend oder sonst etwas ist? Worin liegt das Verdienst dieses
Sohnes? Etwa darin, daß er zufällig der Sohn dieses, seines Vaters ist?
Es dürfte doch wohl etwas reichlich unverfroren erscheinen, wollte ein
Kind ob seines Vaters Position oder Geldbeutel anmaßend oder stolz
auftreten, oder wollte es sich mit dessen Werken brüsten. Sollte das
bei der Volkszugehörigkeit etwas anderes sein?

Gerade die Großen im Geiste waren fast immer Weltbürger. Sie
kannten keinen billigen Nationalismus und damit auch keinen
Nationalstolz. Sie liebten ihre Heimat als das Land, in dem ihre Wiege
stand, als eine schöne Erinnerung an Kindheitstage. Ihre Heimat aber
waren Welt, Menschheit, Geist!

Alle großen Erfindungen und Entdeckungen, alle wahre Wissenschaft

und Religion, aller menschliche Geist und Glaube waren und
sind international. Geist kennt keine trennenden, sondern nur
verbindende Grenzen So müssen wir Menschen versuchen, nicht in stolzer

«Beschränktheit» nur uns selbst, unser eigenes Land, unsere Grenzen,

unsere großen Fähigkeiten und Möglichkeiten zu sehen, sondern
uns zu betrachten als Glieder eines Ganzen; als Glieder der Menschheit.

Ohne Stolz, ohne Überheblichkeit mögen zum Beispiel wir uns
bewußt werden, daß unsere Wiege - zufällig! - in Deutschland stand;
daß wir aber nicht berechtigt sind, deshalb auf unser Land und unser
Deutschtum irgendwie stolz zu sein. Das darf man nur auf eigene
Leistungen.

Zum zweiten zu erwähnen wäre der Heldenkult. Helden sind
Menschen, die tot sind. So hat man es in den meisten Ländern der
Erde gelehrt und tut es zum Teil auch noch heute. Wie steht es denn
nun wirklich mit dem Heldentum? Besteht es tatsächlich im Sterben
und Totsein, oder etwa im Leben?

Es ist eine typisch deutsche Eigenschaft, für alles mögliche sterben
zu wollen, für das es sich eher verlohnte zu leben. Doch das möge nur
am Rande erwähnt bleiben.

Liegt zum Beispiel irgendein Heldentum darin, im Kriege von
einem blindlings dahersausenden Granatsplitter zerfefet zu werden?
Ist es heldenhaft, auf Befehl vorwärtszustürmen, wenn man die Wahl
hat, vorne vielleicht, hinten aber bestimmt - nämlich wegen Feigheit
vor dem Feind -, erschossen zu werden? Ist es vielleicht eine Heldentat,

auf einen ahnungslos durch den Wald trottenden gegnerischen
Essenholer zu schießen? Oder ist dieser nun ein Held, weil er ja «für
das Vaterland gefallen» ist? Es sind in diesem wie auch im vorigen

160



Kriege große Taten vollbracht worden, einfach weil sie leider notwendig

waren. (Nicht die Kriege, sondern eben diese Taten im Rahmen
des Ganzen.) Die Leistungen und Opfer zum Beispiel der deutschen
Soldaten sind unermeßlich gewesen, und niemand soll und darf sie
schmälern. Aber mit dem Begriff des Heldentums müßte man wohl
doch etwas vorsichtiger umgehen.

Der überlebende Schwerversehrte, die für ihre Kinder sich
abmühende Witwe, der von Haus und Hof vertriebene Flüchtling, sie
alle sind im täglich sich erneuernden Kampf um das Dasein größere
Helden als die von einer Granate in ihrem Bunker zerfefeten Opfer
eines offenbaren Wahnsinns. Heldentum kann notwendigerweise nur
da entstehen, wo eine Gefahr oder eine Schwierigkeit freiwillig und
mit voller Überlegung und Kenntnis aller Hemmnisse zu einem ganz
bestimmten höheren Zweck angegangen wird. Geltungstrieb ist
ebensowenig heldisch wie Tollkühnheit. Beide entspringen einer geistigen
Unterlegenheit, während der Held sich gerade durch seine geistige
Überlegenheit der Gefahr gegenüber auszeichnet.

Der Sanitätsgefreite, der einen Verwundeten aus dem Minenfeld
freiwillig und unter Einsafe seines eigenen Lebens herausholt, um ihm
zu helfen, ist ein Held; nicht aber der auf blinden Gehorsam gedrillte
oder vielleicht auch nur zufällig hineingeratene Soldat.

Helden sind Menschen, die leben! Leben für eine Idee, eine
Aufgabe, eine große Tat. Ein Held wird niemals mit seinen Taten prahlen;
ungern wird er davon sprechen, da er nur etwas ihm Gemäßes, ihm
Selbstverständliches getan hat.

Als Dritten im Bunde nennen wir den Personenkult. Manchmal
scheint es so, als wenn der Durchschnittsbürger einen sichtbaren Gott
haben müsse. So darf man wohl den Personenkult mit Fug und Recht
als den «Fetischismus des Untertanen» bezeichnen. Wir zum Beispiel
in Deutschland hatten einen «herrlichen» Kaiser, einen «eisernen»
Kanzler, «stolze» Generäle, einen «von Gott gesandten» Führer und
ähnliche Erscheinungen, die in ehrfürchtigem Staunen als selbstverständlich

empfunden und entsprechend beweihräuchert wurden. Dabei wagt
man es sich gar nicht auszudenken, daß derartige «Obrigkeiten» auch

nur Menschen sind; und die alleinige Vorstellung etwa eines so
erlauchten Körpers in der Badewanne plätschernd dürfte bereits einer
Gotteslästerung gleichkommen, übrigens bezieht sich dieser Personenkult

nicht nur auf die sogenannten «Obrigkeiten»; aber es gibt nun
einmal allerorten Menschen, die stets zu irgend jemandem andächtig
aufblicken, wie andere sich wiederum über alle und alles erhaben dünken

müssen.
So konnte es bei uns in Deutschland zum Beispiel noch vor nicht

allzu langer Zeit geschehen, daß ein Schüler seinen Lehrer nicht essen
sehen durfte. Das Odium der erhabenen, erlauchten Person hätte sonst
Einbuße erleiden können, wenn die Untertanen - in diesem Falle also

161



die Schüler - etwa auf den Gedanken gekommen wären, daß ihr Lehrer
auch nur ein Mensch sei. So absurd und so albern uns das heute
vorkommt, so ist es doch Tatsache, und es gibt in anderen Bereichen des
Lebens heute noch ähnliche Fälle; allerdings nicht bei den Lehrern!

Es gibt Länder, in denen gekrönte Häupter - von Ministern, Prinzen,

Parteiführern usw. gar nicht zu reden - zwanglos durch die Straßen

gehen, um ihre Besorgungen zu machen, und sie gebärden sich
dabei durchaus wie normale Durchschnittsbürger. Als solche, als
ihresgleichen werden sie auch von ihren Mitmenschen angesehen. Leider
verstehen es eben nicht alle Menschen, zwischen der Würdigung und
der Anerkennung einer tatsächlichen Leistung einer Person und ihrer
Anbetung einen Unterschied zu machen.

Wollen wir Menschen aber unsere innere und äußere Freiheit
wiedergewinnen, wollen wir die Persönlichkeit in uns selbst und in unserer

Jugend wecken, so müssen wir uns zwangsläufig von dem Fetischismus

der Person frei machen. Erkennen wir doch, daß wir alle Menschen

sind, und daß wir alle vor Gott und dem Gesefe gleich sind!
Dann wissen wir auch, wofür und wovon wir unsere Freiheit zu
ersehnen haben : Freiheit zum Menschsein, Freiheit von Not, Furcht und
Bedrückung Solange aber noch irgendwo in der Welt Menschen
stundenlang stehen, um einem Menschen zu huldigen, solange sind wir
von diesem Ziele noch weit entfernt!

Unser nächste Gedanke gilt dem Uniformismus. Der Uniformismus

ist eine Krankheit, die leicht zur Seuche werden kann. Ihr
Erreger ist der Uniformist. Ganze Völkerstämme wurden bereits Opfer
dieser jede Individualität tötenden, Unfreiheit bringenden, alles
nivellieren wollenden Epidemie. Wer von ihr befallen wird, kennt keine
Menschen mehr; er sieht nur noch Uniformen und zählt, gleichsam
abschätzend und wägend, nur noch die blanken Knöpfe, Sterne und
Tressen und wird so selbst zum Uniformisten.

Bei uns in Deutschland gab es zum Beispiel einmal eine Zeit, in der
ein Minister lieber in der Uniform eines Leutnants herumstolzierte als
im ministeriellen Zivil. So konnte es geschehen, daß die Persönlichkeit
nichts, die Uniform aber alles war; daß Geist durch stramme Haltung
ersefet und Mütter für das Kinderkriegen mit Orden belohnt wurden.
Aber nicht nur bei uns.

Neben dieser äußeren Uniform gibt es auch noch eine Uniform des
Geistes, übrigens ist es erstaunlich, wenn auch nicht gerade verwunderlich,

zu welcher Autorität bei uns in Deutschland eine Mütze, etwas
buntes Tuch, ein paar blanke Knöpfe, einige Litzen und Sterne kommen

konnten. Die Geschichte des «Hauptmanns von Köpenick» ist
hierfür nur ein allzu deutliches Beispiel. Warum muß zum Beispiel ein
Mann, der Briefmarken verkauft, eine Uniform tragen? Warum muß
sich ein Parkwächter erst seine kokardengeschmückte Mütze aufstülpen

und «dienstlich werden», wenn er einem Unbefugten das Betreten

162



der Rasenfläche untersagen will? Was tut es dabei schon, wenn dieser
Hüter heiliger Ordnung selbst über den Rasen geht, um den Unbefugten

zu verwarnen. Er ist ja befugt; er trägt eine Mütze; er ist im
Dienst! Die Uniform rechtfertigt alles.

Erschlägt jemand seinen Nachbarn, so ist das Mord. Trägt dieser
Jemand aber eine Uniform und ist vielleicht Krieg, so ist er möglicherweise

schon wieder ein Held. Uns Deutschen ist von Kind auf ein
unheimlicher Respekt vor jeder Uniform anerzogen worden. Noch
heute droht manche Mutter ihrem unfolgsamen Kinde mit dem
Uniformisten: «Wart, ich sage es dem Schaffner!» oder «Das werde ich
dem Schufemann sagen!» sind so einige dieser Wendungen.

Wenn auch viele Uniformen völlig überflüssig sind, so wird man
doch für gewisse Aufsichtsposten nicht ganz auf sie verzichten können,
zum Beispiel bei der Polizei. Entscheidend jedoch ist, was ihr Träger
aus ihr macht; ob er also ein Uniformist ist oder ein Mensch, der
zufällig eine Uniform tragen muß.

Damit aber kommen wir zur Tradition. Nationalstolz, Heldentum,
Personenkult und Uniformismus sind wohl die Hauptträger dessen,
was man allgemein in der Welt mit «Tradition» zu bezeichnen pflegt.
Tradition aber heißt: Überlieferung des Althergebrachten, der
Vergangenheit. Dabei wird leider oft allzu gern übersehen, daß diese
Vergangenheit das Gestern ist, und daß es schließlich nicht angeht, ständig
an diesem Gestern und Vorgestern festhalten zu wollen. Der gereifte
Mensch weiß, daß er in seiner Jugend manche Torheit begangen hat.
Warum sollte das bei einer Summe von Menschen, bei einem ganzen
Volke anders sein?

Nur aus der Erfahrung kann man lernen. Diese hat aber doch wohl
schon hundertfach gezeigt - und zeigt es immer wieder -, daß man
mit dem Blick nach rückwärts, mit dem ängstlichen Festhalten am
Gestern nicht vorwärtsschreiten kann, und daß das Gewesene nicht
immer das Erstrebenswerteste ist; ja, daß es oft sogar besser wäre, unter
dieses Gestern einen dicken Strich zu ziehen und das Heute anders
und besser zu beginnen. Jeder vernünftige Mensch für sich handelt so,
warum sollte ein ganzes Volk das nicht auch können? Das soll nun
nicht heißen, daß man unangenehme Erinnerungen einfach auslöschen
darf. Im Gegenteil, wir müssen unsere Fehler erkennen, um aus ihnen
zu lernen, wie man etwas nicht machen soll oder darf.

Es gibt Völker, die sehr stark an ihrer Tradition hängen, sie aber
trofedem nicht ständig im Munde führen, und wieder andere, von
denen man geneigt ist anzunehmen, daß sie überhaupt keine Tradition

in unserem Sinne haben. Es ist bestimmt kein Zeichen von
Schwäche oder gar Dekadenz, wenn Völker und Länder bewußt auf
eine Tradition und deren Kult verzichten. Nur der Schwache und
Unfreie bedarf der Stüfee, und nur der Gedankenarme sucht diese in der
Vergangenheit, da ihm die Gegenwart nichts zu bieten vermag.

163



Wir Deutschen haben gelernt, daß wir das Herz Europas sind -
obwohl es andere Völker gibt, die genau dasselbe von sich behaupten,
zum Beispiel die Schweiz -; man hat uns glauben gemacht, daß am
deutschen Wesen dereinst die Welt genesen würde. Heute bereits wollen

wir wieder Europa retten. Wir sind der Meinung, daß es ohne uns
einfach nicht ginge. Ob das aber wirklich so ist?

Das soll nun keineswegs bedeuten, daß wir ein sterbendes Volk
sind, im Gegenteil. Vielleicht stehen wir gerade jefet erst im Anfang
unserer Blüte. Wer kann das wissen? Wir müssen uns nur einmal mit
dem schwer eingehenden Gedanken vertraut machen, daß die
Weltgeschichte auch ohne uns durchaus ihren Gang weitergehen würde.
Dann finden wir vielleicht auch eher unseren rechten Plafe im
Völkerkonzert. Sicherlich haben wir Aufgaben, mehr als genug sogar! Aber
diese Aufgaben betreffen uns ganz allein. Wir haben allesamt - und
das gilt nun wieder für alle Völker - genügend vor den eigenen Türen
zu kehren, als daß wir noch Muße hätten, anderer Leute Schmufe
fortzuräumen

Doch, was hat das nun eigentlich mit unserem Thema zu tun Nun,
wenn die Schule Trägerin des Friedensgedankens werden soll, dann
bedarf es zunächst einmal einer gründlichen Revision des
Geschichtsunterrichtes und der einschlägigen Lehrbücher. Für die eben aufgezeigten

Vorurteile darf kein Plafe mehr sein. Es ist der Ehrgeiz aller
Geschichtslehrer und Literaten, die Weltgeschichte und besonders natürlich

die Geschichte des eigenen Landes so lückenlos wie möglich zu
lehren. Geschichte, die in ihrer Darstellung immer nur aus Kriegen,
möglichst vielen Siegen und «großen Männern» besteht. Vom Leben
der Völker, vom «einfachen Mann auf der Straße», seiner Umgebung,
seiner Lebensweise wird wenig oder kaum etwas gelehrt. Geschichtszahlen

werden auswendig gelernt, Daten eingeprägt - zum Beispiel
«um 1100 v.Chr. die Dorische Wanderung»; aber warum fand sie
eigentlich statt?

Der Begriff einer Kausalität, eines folgegerechten Ablaufes in der
Geschichte, eines ständigen Wechsels von Wirkung und Ursache wird
nicht oder nur ganz selten erwähnt. Entweder, weil man sich dieser
Kausalität gar nicht bewußt war, oder aber, weil man sie kurzerhand
leugnete. Auch sind viele Menschen der Meinung, daß die Geschichte,
ihre Darstellung und der Geschichtsunterricht - wie ich eingangs schon
sagte, der Geburtshelfer für eine angeblich angeborene Mentalität
eines Volkes - dem eigenen Volke dienen müsse und nicht der ganzen
Menschheit. Nur eine Geschichtsdarstellung und Lehre aber, die dem
Menschentum als solchem dient, kann es sich leisten, auf zweckgebundene

Geschichtsfälschungen zu verzichten.
Vielleicht wäre es sogar besser, die Geschichte rückwärts zu lehren,

das heißt von der Gegenwart auszugehen, diese genügend zu betrachten

und zu durchforschen, dann die Ursachen für das gegenwärtige

164



Geschehen in der Vergangenheit zu suchen, noch weiter zurückzugehen

und so fort. Merkwürdigerweise scheint die alte pädagogische
Forderung, vom Bekannten auszugehen, für den Geschichtsunterricht
auf den Schulen nur sehr bedingt Geltung zu haben.

Aufgabe der Schulen aller Länder müßte es sein, einzelne besonders

typische und wichtige Punkte der Vergangenheit episodenhaft
herauszuschneiden, das Leben und Treiben dieser Zeit so anschaulich
wie möglich zu schildern unter besonderer Berücksichtigung des
Kausalitätsverhältnisses und der bereits erwähnten Tatsache, daß es Menschen

sind, die Geschichte machen, und ebenfalls Menschen, mit denen
Geschichte gemacht wird. Man sollte weniger die Kriege und Siege
lehren als vielmehr von dem Unglück, der unendlichen Not und dem
Verderben künden, die alle Kriege mit sich bringen. Der alte Spruch
«Si vis pacem para bellum» hat sich im Laufe der Geschichte immer
und immer wieder als falsch erwiesen. Man darf nicht, wenn man den
Frieden will, den Krieg vorbereiten; das ist ein Widersinn! Wer den
Frieden will, muß auch den Frieden vorbereiten. Diese Vorbereitung
muß bereits beim Kleinkinde beginnen und ist auf der Schule ernsthaft

und mit allen Mitteln fortzusetzen. Es gibt kaum ein Fach, in dem
sich nicht von dem Elend und der Not eines jeden Krieges künden
ließe!

Die Achtung vor dem Menschenleben, der Individualität und dem
Eigentum sollte geweckt werden. Es sollte weniger eine
Landesgeschichte als eine erdteilmäßig, geographisch gebundene Geschichte
gelehrt werden. Darüber hinaus sind besonders wichtige Ereignisse der
Weltgeschichte zu berücksichtigen. Der chronologische Geschichtsunterricht

könnte meines Erachtens ohne Schaden den Hochschulen
und Universitäten vorbehalten bleiben, obwohl auch hier zu überlegen

wäre, ob der andere Weg nicht doch der günstigere ist.
Werden Helden benötigt, so gibt es deren genügend, die für den

Frieden und für das Wohl der Menschheit gearbeitet haben. Leider
sucht sich die Jugend heute noch immer ihre Vorbilder aus der
Gangsterliteratur und den einschlägigen Filmen. Ein Blick in die Auslagen
unserer Spielwarengeschäfte zeigt noch ein übriges : Die Erziehung der
Jugend zum Frieden scheint manchen Kreisen gar nicht erwünscht zu
sein. Kriegsbücher, «Aber-schön-warVdoch-Geschichten» sogenannter
wohlmeinender Onkel, Kinderlieder wie «Wer will unter die Soldaten»

oder das Weihnachtslied, das da sagt «Trommel, Pfeifen und
Gewehr .» usw., sie alle sind mitschuldig. Mitschuldig ist aber auch das
Elternhaus, oder sagen wir lieber: mitverantwortlich! Ich wiederhole:
Was das Elternhaus nicht pflanzt, kann die Schule nur sehr schwer
pflegen. Ich verweise in diesem Zusammenhang auf ein Büchlein von
Kurt-Gerhard Islar, das unter dem Titel «Kennst du dein Kind?»
kürzlich im Verlag Leonhard Friedrich, Bad Pyrmont, erschienen ist.
Die meisten Eltern kennen ihre Kinder tatsächlich nicht und machen

165



die Schule für alles verantwortlich. Wohl könnte - und sollte! - die
Schule die Trägerin des Friedensgedankens sein, aber auch dem Elternhaus

fällt hier eine ganz besonders wichtige Rolle zu. Ich sage noch
einmal: Kino, Literatur, Spielzeug!

Ich selbst und viele meiner Kollegen haben den Kindern Pistolen
und ähnliches Schießzeug, das sie mit in die Schule gebracht haben,
stets abgenommen. Mit einem Stückchen Holz und dem bekannten
«Piff-paff-puff» fängt es an; dann muß es eine Knallplättchen- oder
wenigstens eine Wasserpistole sein; bald genügt diese dem Kinde nicht
mehr, und es hat eine Knallkorkenpistole; dann kommt der Tesching,
das Luftgewehr - und die weitere Entwicklung liegt klar auf der Hand.
Ob es wirklich keine besseren Spiele für unsere Kinder gibt, als
«Totschießen» zu spielen? Nun, es gibt Lehrer, die ihren Klassen das ganz
klar und offen sagen, und manchmal haben sie sogar Erfolg damit. Es
läßt sich schon so manches machen in der Schule, und es geschieht auch
manches. Aber, und ich muß das einmal ganz offen aussprechen, es
sind nur wenige Lehrer, die diese Wege gehen. Auch das kann man
ihnen übrigens kaum verdenken. Die Lehrer sind heute weitgehend
zum Prügelknaben der Öffentlichkeit geworden, und diese Öffentlichkeit

kritisiert oftmals in völlig unverständlicher und unbegreiflicher
Weise an den Maßnahmen der Schule herum. Doch, das gehört jefet
nicht hierher.

Die wichtigste Aufgabe für die Schulen in aller Welt - wenn sie
wirklich Trägerinnen des Friedensgedankens sein wollen -: Erzieht
eure Kinder zunächst einmal zu Menschen, dann erst zu Deutschen,
Engländern, Russen oder Franzosen Macht euch und eure Schüler frei
von Ismen und Dogmen; gebt ihnen anstelle von Programmen und
Rezepten die Fähigkeit zu denken! Wenn ihr aber Programme geben
wollt, dann bitte nicht nur das eine, das staatsgewollte.

Was der Jugend von heute fehlt, ist die Idee, nicht das Schema.
Aufgabe der Schulen sollte es sein, ihr eine Idee zu geben, diese mit
Inhalt zu füllen und die Kinder zu weiterem, eigenem Ausbau dieser
Idee anzuregen. Ein innerlich freier Mensch, der selbständig denken
kann und dem man schon früh die Möglichkeit gab, sich ohne Zwang
und Dressur zu entwickeln, der befreit wurde oder sich selbst
freimachen konnte von all den aufgezeigten Vorurteilen, kann gar nichts
anderes sein als Demokrat. Das zu erreichen ist die Aufgabe der
Schule.

Vielleicht sollte man neben dem Geschichtsunterricht noch die
Staatsbürgerkunde oder Gegenwartskunde einführen. In manchem
anderem Lande gibt es das bereits seit langem. Hier könnte der
Schuljugend Gelegenheit gegeben werden, bewußt und unter sachgemäßer
Anleitung des Lehrers die Probleme der Gegenwart zu erkennen und
verstehen zu lernen. Aus dieser Erkenntnis der Gegenwart heraus
ergibt sich fast ganz von selbst ein klarer Blick für die Zukunft, ihre

166



Forderungen an den einzelnen und ihre Aufgabe für die Gesamtheit.
Wenigstens eine Stunde in der Woche sollte diesem Fach zur
Verfügung stehen.

Den Abgangsklassen wäre in dieser Hinsicht besondere Sorgfalt
zuzuwenden. Hier liegt meines Erachtens für die Volksschule die Wurzel

zur Lösung des sogenannten Schulentlassenenproblems. Bevor ein
Junge oder ein Mädchen die Schule verläßt und in das «feindliche»
Leben hinaustritt, muß es gründlichst vorbereitet werden auf das, was
ihm bevorsteht. Es liegt in uns Deutschen, daß wir meist viel zu
abstrakt sind. Auf das Konkrete aber kommt es an; wenigstens zunächst
einmal.

Die Stadt Hamburg hat ihren Schulabgängern Ostern 1951 ein
Lesebuch mit auf den Weg gegeben: «Der große Auftrag». Im
Vorwort wird dann erklärt, was das für ein Auftrag ist, den die Schul-
behörde ihren Schulabgängern erteilt. Unter anderem heißt es da : «Ihr
seid aufgerufen, neue Wege im politischen Leben zu beschreiten und
eine friedliche Welt aufzubauen, die durch eine neue, bessere Ordnung
im Zusammenleben der Völker garantiert wird.» Ein ausgesprochenes
Anti-Kriegsbuch. Ein verheißungsvoller Anfang; mehr aber auch nicht.
Bereits im nächsten Jahre, also Ostern 1952, ist es nicht mehr ausgegeben

worden. Die EVG und die damit verbundene Wiederbewaffnung

warfen ihre Schatten.
Man müßte die Schüler und Schülerinnen der Oberklassen vertraut

machen mit den Programmen und Grundgedanken der verschiedenen
Parteien; keinesfalls nur einer! Es muß ihnen damit die Möglichkeit
gegeben werden, sich selbst zu entscheiden, wenn sie einmal
wahlberechtigt sein werden. Begriffe wie Kapitalismus, Marxismus,
Kollektivismus, und wie diese Ismen alle heißen mögen, wären objektiv
zu klären, auf daß sie nicht auch weiterhin als mißverstandene
Schlagwortgespenster in den Gehirnen unserer Jugend - und nicht nur dieser

- herumgeistern. Man frage doch nur einmal zehn Menschen, was
eigentlich «Demokratie» sei; die Antworten würden zumindest originell

ausfallen! Die Menschenrechte wie auch das Grundgesetz sind zu
behandeln, wobei auch ganz besonders auf den Paragraphen zu
verweisen wäre, der eine Kriegsdienstverweigerung aus Gewissensgründen

zuläßt. Es ist nicht schwer, einem Kinde verständlich zu machen,
daß Kriegsdienstverweigerung niemals Feigheit sein kann. Sie alle wissen,

daß Neinsagen viel, viel schwerer ist als einfach mitzumachen.
Ich glaube, so ließen sich noch manche Beispiele finden, wie und

auf welche Art die Schule heute mithelfen könnte zu einer wirklichen
staatsbürgerlichen Erziehung unserer Jugend und - sagen wir es frei
heraus - zu einer Pazifizierung unseres Volkes. Ich weiß, daß es bereits
viele Lehrerinnen und Lehrer gibt, die in diesem Sinne arbeiten. Nur
die völlige politische Unwissenheit - nicht nur der Jugend - hat uns
lefeten Endes dahin gebracht, wo wir heute stehen.

167



Fassen wir also zusammen, indem wir unser Thema noch einmal
als Frage nehmen: Ist die Schule heute Trägerin des Friedensgedankens?

Und wir müssen betrübt feststellen: Nein, sie ist es noch nicht!
Sie könnte, sollte und müßte es sein. Wollen wir dankbar anerkennen,
daß bereits eine ganze Anzahl von Lehrerinnen und Lehrern auf dem
Wege hierzu ist; dagegen aber steht die große Zahl derjenigen, die
in allen Ländern der Erde nach wie vor in ausgetretenen Pfaden
unterrichten, die Haß predigen, die in Vorurteilen leben und diese bedenkenlos

an die Jugend weitergeben. Unterstellen wir ihnen gerne, daß
sie es im besten Glauben tun.

Unsere Forderung jedenfalls darf nicht verstummen; sie muß lauter
und lauter werden: Die Schule muß die Trägerin des Friedensgedankens

sein Was sie sät, wird eine glücklichere Zukunft ernten.
Magister

Antwort auf eine Frage
Das «Offene Wort» von Albert Böhler im 3. Heft der «Neuen

Wege» bezieht sich fast ausschließlich auf mir fälschlich zugeschriebene

Ansichten. Ich halte es daher nicht für zweckmäßig, darauf
einzugehen, und beantworte nur kurz die Hauptfrage, die er mir stellt,
obwohl auch dies aus meinem Aufsafe ersichtlich war.

Ich halte nach wie vor jedes Rüsten als mit dem Geiste Christi
unvereinbar; ich billige weder die Rüstungen des Westens noch die des
Ostens; ich bin nicht für die deutsche Remilitarisierung.

Meine Ausführungen wollten weder eine Sicht der politischen
Weltlage geben noch eine erschöpfende Behandlung der
Remilitarisierungsfrage sein. Ich wollte nur das sagen, was man im Westen kaum
weiß. Ich fühlte mich verpflichtet, im Namen vieler Christen zu
sprechen, die sich heute in der Tschechoslowakei nicht hören lassen können.

Wie notwendig dies ist, beweist Albert Böhler mit seinem Schluß-
absafe durch seine Vorstellung dessen, was unter einem totalitären
Regime möglich ist. Wenn das Zeugnis der Wahrheit dort heute
stumm ist, so nicht weil es nicht vorhanden wäre, sondern weil es
die Machthaber mit perfiden Mitteln ersticken. Ich erinnere an die
zahlreichen Zeugnisse von wahrhaften Menschen aus Hitlerdeutschland,

so wie wir sie heute unter anderem in der schönen Dokumentensammlung

«Das Gewissen steht auf» finden. Wer von uns hat damals
von diesen Tapferen gewußt? Und doch lebt heute ihr Vermächtnis.
Darin eben liegt das wunderbare Wirken Gottes, daß Er die Mächtigen,

die Unterdrücker des Geistes, früher oder später stürzen läßt
und das Erstickte, das Gekreuzigte, zu neuem Leben erweckt.

Ostern 1955. Premysl Pitter

168


	Die Schule als Trägerin des Friedensgedankens

