
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 3

Artikel: Christentum als Theokratie : Teil 3 und 4

Autor: Dallago, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die Gotteskindschaft oder -sohnschaft ist aller Freiheit denkbar
höchstes Gut, aber ebenso deutlich, daß damit verbunden ist ein
Sozialismus, wie er völliger nicht gedacht werden kann: denn durch
Gott ist das Gotteskind mit dem Bruder absolut verbunden, es kann
nichts von sich aussagen, das es nicht auch von ihm aussagen müßte,
nichts sein eigen nennen, was nicht auch ihm gehörte. So ist das
Evangelium weltbejahend in einem höheren Sinne: es bejaht die Welt, wie
Gott sie will, aber zugleich weltverneinend, denn es verneint damit die
vorhandene Welt - also reicht es über den gewöhnlichen Optimismus
und Pessimismus hinaus, indem es beide auf höherer Stufe verbindet.
Es ist dualistisch, da es einen Kampf zwischen Gott und Welt, Geist
und Fleisch, Gut und Böse fordert und für nötig hält, und es ist doch
monistisch, indem es auf den vollen Sieg Gottes und des Guten wartet
und eine Welt im Auge hat, da Gott alles ist und in allen.

Je mehr wir uns in den lebendigen Mittelpunkt des Evangeliums
zu stellen vermögen, desto mehr gehen uns auch die Augen auf für ihn
selbst, für seine Art, den Sinn seiner Worte, ihren sehr individuellen
und konkreten Charakter. Der Nebel der «Ideen», des «Mythus»
verfliegt, und die am klarsten umrissene Gestalt der Menschengeschichte
steht vor uns. Denn es bleibt bei dem Wort Rankes, daß wir, was sein
Wesen und Wollen betrifft, von Jesus mehr und Genaueres wissen als

von irgendeiner Gestalt des Altertums. Wir wissen bei diesen vielleicht
mehr vom Detail ihres Lebensganges, aber keinem können wir so nahe
kommen, keinem so ins Herz schauen wie Jesus.

Das Reich Qottes ist die große Kunde, die das Neue Testament
enthält, in Jesus aber ist dieses Reich Mensch geworden. Durch seine
Tat hat es einen entscheidenden Sieg errungen; er ist der Christus -
der Anfänger einer Christuswelt, die eben das Reich Gottes ist (1910).

Christentum als Theokratie*
Berichtigung: In unserer Vorbemerkung zu Carl Dallagos Arbeit im
Januar-/Februarheft 1955 ist ein Druckfehler stehengeblieben. Carl
Dallago hat dieses Kapitel «Christentum als Theokratie» nicht im
Jahre 1953 (er starb 1948), sondern im Jahre 1935 beendet, was ja
auch aus dem Zusammenhang hervorgeht. D. R.

3.

Mein Bemühen, dem Buche Bubers zu entnehmen, was mir als

geeignet erscheint, das Christentum als Theokratie darzutun, hat sich
reichlich gelohnt. Die Herkunft des Christentums aus dem Judentum

* Vergleiche «Neue Wege», Nr. 12, 1954, und Nr. 1/2, 1955.

108



läßt sich eben nicht nichtig machen. Es ist doch der unerschütterliche
Gottesglaube Abrahams, der diesem Nomaden aus Gehorsam
Gottesfreundschaft und seinem Volke die Auserwähltheit und mit ihr auch
die Verheißung des Messias gebracht hat. Das sagt uns die Bibel und
wird gehalten vom Glauben.

Die Forschung Bubers sefet zur Zeit der «Richter» ein, deren Amt
immer einem Auftrag Gottes zu dienen hat, der einmalig ist und mit
der Ausführung auch als beendet erscheint. Das ist für den Richter-
Charakter im alten Israel das Entscheidende; ihm liegt ja zugrunde,
wie von Buber dargetan, daß der Führung Israels zu dieser Zeit der
theokratische Verfassungswille noch das Gepräge gibt. So haftet
diesem Richterberuf zum Unterschied von dem des Königs, der Machtdauer

hat und dessen Erfüllung in der Dynastie liegt, das Sichbescheiden

an. Der Berufene kennt auch keine priesterliche Mittlung, «er
wird begabt nicht zu Macht und Würde, nur zu einem begrenzten
Auftrag».

Nun haben wir dieses Sichbescheiden als das Höhere erkannt und
hingestellt, denn es ist gehalten von theokratischer Haltung, die nicht
herrschen will, die will, daß Gott allein über die Menschen herrsche.
Mit dem Glauben an Gott, der notwendig den Glauben an
Offenbarung in sich schließt, wissen wir auch von Geboten Gottes. Ihre
Einhaltung müßte für die Gestaltung einer theokratischen Haltung zweifellos

entscheidend sein. Es läßt als berechtigt erscheinen, die Schwächung

und langsame Erlahmung des theokratischen Verfassungswillens
im jüdischen Volke auf schlechte Wahrung der auferlegten

Gebote zurückzuführen und dieses Verhalten auf Verfall des Glaubens.
Mit dem Verfall des unmittelbaren Gottesglaubens tritt erst das Kirchliche

mehr in den Vordergrund und erlangt wesentliche Wichtigkeit
und mit ihm auch alles Hierarchische. Aber Priesterherrschaft ist
niemals der Ausdruck für das Ingeltungsein der wahren Gottesherrschaft
bei den Menschen. Wo angebliche Gottesherrschaft von Priesterherrschaft

eigenmächtig vertreten wird, wo diese für ihre Machtstellung
jene vorschüfet, hat die Gottesvorstellung schon abgöttisches Gepräge
angenommen, ist Gott schon arg weltlich vermenschlicht oder auch arg
menschlich verweltlicht worden. Wir aber haben hier zu beachten, daß
die hervortretende Einschiebung des Hierarchischen der vermehrten
Machtstellung eines Menschen gewissermaßen göttliche Sanktionierung

geben soll, um zu ersefeen, was in Verlust geraten ist. Dieser Vorgang

spielte sich im alten Israel mit dem Enden der Richter ab; als
Nachfolger erscheint der «menschliche König», der - wie Buber sagt -
«als Gesalbter Jahves hervortaucht».

Wir haben hier festzuhalten, daß mit dieser Regimeänderung im
alten Israel etwas verlorenging, das höher stand als das neugesefete
menschliche Königtum. Verloren ging im Volke der Wille zur
Theokratie, die aufzurichten und zu halten des jüdischen Volkes Aufgabe

109



sein sollte seit dem Bund am Sinai. So gab es «im vorköniglichen Israel
keine politische Sphäre außer der theopolitischen», sagt Buber. Nun
wird mit dem erblichen Königtum die Sphäre notgedrungen politisch.
Aber dem Politischen stand auch das Urchristliche völlig fern. So ergibt
sich wieder, auch christlich gesehen, daß das Abkommen vom
theokratischen Verfassungswillen ein Verlust ist und daß das erbliche
Königtum und mit ihm die monarchische Regierungsform in keiner
Weise als ein Analoges zur wahren Gottesherrschaft gesefet werden
kann (auch nicht im Geltungsbereich einer niedrigeren Ordnung), weil
jene zu dieser Widerpart ist, und zwar um so mehr, je mehr sie
absolutistisches Gepräge annimmt. Wenn das für das Judentum gilt, muß
es auch für das Christentum gelten, weil Gott, wo es sich wirklich um
Qott handelt, immer derselbe ist. Das Alte Testament hat keinen
andern Gott als das Neue, nur des Menschen Verhältnis zu ihm ist im
Neuen Testament durch das Beispiel und die Heilandstat des Vorbilds
ein anderes geworden. So können wir das Gehörte vom jüdischen
Forscher und Glaubensmenschen Buber auch für die Erörterung des
Themas «Was ist Christentum?» gut verwerten und müssen beachten,
daß er die Königsherrschaft Gottes schon aus dem Sinaibund hervorgehen

sieht. Es ist das Höchste, was das alte Israel aufzuweisen hat.
Seinem positiven Gehalt nach sollte es für die Juden bedeuten, Gott
allein «auf Weltzeit und Ewigkeit zu ihrem König anzunehmen,
seinem negativen Gehalt nach, daß kein Mensch König der Söhne Israels
heißen soll». Von diesem Höchsten, dem Willen zur Theokratie, sind
die Juden mit ihrem monarchischen Regime, dem die priesterliche
Beglaubigung göttliche Weihe verleihen sollte, immer mehr abgekommen,
schließlich bis zu dem Grade, daß sie alles Verständnis für wahre
Theokratie verloren hatten. In diese Zeit fällt das Auftreten Jesu.

Besinnen wir uns hier auf die Verheißung des Messias, die im
Alten Testament immer wieder hervortritt, zunächst in der Verheißung

an Abraham, angedeutet in den Worten : «In Dir sollen gesegnet
werden alle Qeschlechter auf Erden», dann klarer angekündigt von
den großen Propheten, so müssen wir diesem Messias als der «großen
Person» auch eine Aufgabe zuerkennen, die zunächst seinem Volke
und dann allen Völkern und allen Menschen Heil bringen soll. Indem
wir nun in seinem Volke den Willen zur Aufrichtung der Theokratie
als das Höchste erkannt und vorgefunden haben, müssen wir auch

von diesem Messias das Heil erbracht sehen mit der Erfüllung dessen,
was seinem Volke das Höchste war: mit der Aufrichtung der
Theokratie. Als die zu erbringende Heilstat Jesu ergibt sich demnach die
Aufrichtung der Theokratie. Damit übereinstimmend ist auch sein
Nichtaufgenommenwerden von seinem Volke, den Juden, an denen
wir ja den Verlust jeglichen Verständnisses für wahre Theokratie zur
Zeit Jesu konstatiert haben. So zeigt sich uns Christentum als
Theokratie.

110



Mit diesen Folgerungen und Schlüssen habe ich freilich nur meine
eigenen Gedankenwege betreten, die einem immer noch die freiesten
sind; so begeht man sie vielleicht oft in Übermaß. Die Berechtigung,
sie offenkundig zu machen, ist immerhin gegeben; ich trete ja nicht
autoritativ auf. Meine gläubige Einstellung sieht in den Berichten auch
des Alten Testaments wirklich «Geschichtstradition», daß heißt eine
aus dem - wenn oft auch mythenhaft gestalteten - «Bericht einer
Begebenheit entstandene Überlieferung» und nicht «Uberlieferungs-
fiktion» - nicht Erdichtung, ohne daß ersteres erst erwiesen werden
muß.

4.

Für mich noch übersinnend die Ausführungen Bubers, werde ich
immer mehr inne, daß es Verfall an wahrer Gottesgläubigkeit ist, der
ein Volk den theokratischen Verfassungswillen aufgeben und das
menschliche Königtum begehren läßt. Wir hören zwar von Buber in
Hinsicht auf den Krisenzustand, der dem Volksverlangen nach einem
König vorausging, gesagt: «Nicht aus einer Entwicklung der inneren
Gegensäfelichkeit ist dann der Ausbruch der Krisis gekommen. Die
starken Rivalen Israels, die Philister, mit der überlegeneren Straffheit
ihrer politischen und militärischen Organisation, bemächtigten sich der
Hegemonie in Kanaan. Nun sind nicht mehr einzelne Stämme, sondern
das Volk in seinem Anspruch auf dieses Land und damit offenbar in
seiner Existenz bedroht.» Der einsefeende Guerillakrieg bringt keine
Erfolge von Bedeutung. «Da erst lehnt sich das Volk gegen den
Zustand auf, den seine urprophetischen Führer immer neu und immer
gleich vergeblich mit theokratischem Verfassungswillen durchzuführen

versucht hatten; der Gedanke der monarchischen Einung wird
geboren und erhebt sich den Vertretern des Gotteskönigtums
entgegen.»

Hier ist, meines Erachtens, der gottesgläubige Standpunkt, der für
das richtige Verständnis der Gottesgeschichte der Juden zu wahren
ist, etwa außer acht gelassen. Das 10. Kapitel des Richterbuches hat
in der Bibel die Überschrift: «Die Philister und Ammoniter bedrängen
das abgöttische Israel.» Das Volk in seiner Auserwähltheit hatte eben
nicht nur seine Verheißungen, sondern stand auch beständig unter
Gottesdruck. Betraut mit dem Richter- und Henkeramt, hat es öfters
Strafaktionen auszuführen, und das alles in höherem Auftrag. Und
dennoch ist es so, daß seine eigenen Verfehlungen noch strengere
Bestrafung finden, weil seine Verpflichtungen Gott gegenüber größer
sind. Den Ausführungen Bubers kann man das auch entnehmen, nur
im lefeten Zitierten scheint mir es nicht genügend beachtet worden
zu sein. Denn am biblischen Volke ist es eigentlich wohl nicht die
«überlegene Straffheit der politischen und militärischen Organisation»
der Philister, die seine Existenz bedroht, sondern es ist der Verfall

111



des Gottesglaubens, das Aufkommen des Argweltlichen und Abgöttischen,

was das Volk in eine innere Haltlosigkeit hineintreibt, so daß
ihm nun erst die Straffheit der politischen und militärischen Organisation

der feindlichen Nachbarvölker entscheidend überlegen und
existenzbedrohlich wird. Zur Zeit der Richter finden wir ja schon den
vielfachen Brudermörder Abimelech zur Macht gelangt, nebenher auch
Baalsdienst und andere grobe Verfehlungen. So dürfen wir folgern,
daß das Verlangen eines Volkes nach einem menschlichen König, also
nach monarchischer Regierungsform - noch deutlicher für die Gegenwart

: nach dem autoritären Staat - nicht von Vorzügen, sondern von
den Mängeln eines Volkes ausgelöst wird, daß es nicht von glaubensfesten,

durch Dienstwilligkeit in sich starken, sondern von glaubensleeren,

machtsüchtigen Menschen gestellt wird, daß es nicht einer
Vervollkommnung, sondern einer Pervertierung des Menschen
entspringt, daß es somit auch unmöglich als zum Christlichen gehörig
angesehen werden kann und darf.

Das Verhalten Abimelechs gibt für diese Auffassung ein drastisches
Beispiel. Buber sagt: «In Abimelech ersteht dem Gedanken des
ausschließlichen Gotteskönigtums der dämonisch gemeinte Widersacher.»
Als Sohn eines Nebenweibes Gideons, wohnend bei der Sippe seiner
Mutter, reift in ihm der Plan, seine Brüder, die dem Vaterhause
angehören, zu ermorden, um sich zum Herrscher aufzuwerfen. Und so
warb er bei den Brüdern seiner Mutter für seinen verruchten Plan:
«Redet doch vor den Ohren aller Männer zu Sichern: Was ist auch
besser, daß 70 Männer, alle Kinder Jerubaals, über euch Herren seien,
oder daß ein Mann über euch Herr sei? Gedenkt auch dabei, daß
ich euer Bein und Fleisch bin.» Und die Brüder seiner Mutter trugen
das den Männern von Sichern vor, und Abimelech gewann lose Leute
von Sichern für sich und zog mit ihnen zu seines Vaters Haus und
erwürgte seine Brüder, 70 Mann auf einem Stein. Es blieb nur übrig
Jotham der Jüngste, der versteckt war. Das ist der Bibelbericht,
gekürzt.

Ich habe Abimelech herangezogen, um ersichtlich zu machen, in
welch einem verbrecherischen Menschen im alten Israel die
monarchische Idee zuerst aufkam und Tat wurde. Buber sagt auch : «Der
Erzähler will 8/23 und 9/2 (Buch der Richter) aufeinander bezogen
wissen: also aufeinander bezogen den theokratischen Verfassungswillen

Gideons, der will, daß Gott allein walten soll, und den
hemmungslosen Machtwillen Abimelechs, dem Verderbtheit ersichtlich
zugrunde liegt.» Den Bibelbericht stellt Buber auch ins richtige Licht
mit der Bemerkung : «Er läßt die fast antichristhaft anmutende Gestalt
seines Abimelech den Vater desavouieren: ,Der Schwärmer hat für
sich und seine Söhne die Macht abgelehnt, weil sie seinem Gott allein
zukomme - was ist daraus geworden? Dieses Rudel von Söhnen und

112



Sohnessöhnen hat die Macht in Händen, wenn wir ihnen nicht
zuvorkommen und das gesunde monarchische Prinzip in meiner Person ein-
sefeen \"»

Ja, so ist es! Die Gestalt des Abimelech mutet wirklich antichristlich

an, wenn wir (was wir folgern dürfen und was ich auch schon in
meiner Schrift: «Es geht um die anima naturaliter Christiana»,
ausgesprochen habe und noch weiter dartun werde) - als die zu erfüllende
Lebensaufgabe Jesu, der, seinen eigenen Worten nach, gekommen ist
nicht aufzulösen, sondern zu erfüllen, eben die Aufrichtung der Theokratie

des Königtum Gottes ansehen. So erscheint als antichristlich
aber auch die Herleitung des monarchischen Prinzips, und es wird
verständlich, wie nötig es sich machte, die Beihilfe der Priester, also
hierarchische Unterstüfeung zu erlangen, um dieser Regierungsform
als dem eigentlichen Widerpart der Theokratie Weihe und damit einen
Schein höheren Rechtes zu verleihen. Denn wahre Gottesgläubigkeit
gestaltet des Menschen Seelengrund anarchistisch jeder Menschenherrschaft

gegenüber, die eigenmächtig Gewalt übt. Und es gibt keine
Menschenherrschaft, die nicht eigenmächtig Gewalt übt, denn dadurch
wird sie erst Menschenherrschaft. So erscheint das Imperium Roma-
num auch als die Höchstform des Widerparts zur Theokratie, und es
ist ganz folgerichtig, daß Vergehungen gegen es zu den ersten
Christenverfolgungen geführt haben. Das Christliche macht eben den Menschen

weder römisch noch imperialistisch, weil das Christentum weder
römisch, noch griechisch, noch germanisch ist, überhaupt nichts mit
Nationalismus und Rasse, noch mit weltlichem Imperium irgendwie zu
tun hat, sondern sich immer an den Menschen als Menschen wendet,
sich an das Unveränderliche an ihm hält, das ihn als Gottesgeschöpf
dartut, das besagt, daß er Eigentum Gottes ist. So tritt das Christentum

als Theokratie auch an jede Menschenherrschaft heran, von ihr
Rechenschaft fordernd über die Behandlung, die sie den Mitmenschen
angedeihen läßt. Und welche angeblich christliche Regierung könnte
solcher Forderung ruhig standhalten? Erweisen sie alle sich doch als
tatsächliche Menschenherrschaften, die eigenmächtig Recht und Gewalt
üben, ja die eigenmächtig die monarchische Regierungsform zur
eigentlich christlichen und den autoritären Staat zur christlichen Staatsform

gemacht haben. In Hinsicht auf die schon Jahrhunderte währende
Seßhaftigkeit dieser Tatbestände innerhalb des Bereiches des
offiziellen Christentums ist es eben nötig, hinzuweisen auf die Vorgänge
im alten Israel (wie sie uns im Buche «Königtum Qottes» von Martin
Buber aufgezeigt sind), auf den theokratischen Verfassungswillen,
der in den Besten des israelitischen Volkes rege war, als ein Überkommenes

und Resultierendes aus dem Bunde des Glaubensmenschen
Abraham mit Gott, wobei von uns festzuhalten ist, daß mit der
Verheißung des Messias, als des Erbringers der Erfüllung dessen, was

113



von den Besten des Volkes immer betrieben und ersehnt wurde, das
ist die Aufrichtung der Theokratie, diese Aufrichtung auch als zur
Messiastat gehörig angesehen werden muß. So haben wir die Worte
Jesu von seinem Gekommensein, um zu erfüllen, nicht nur als für
ihn als dem Messias zeugend aufzufassen, sondern audi dafür
zeugend, daß Christentum als gelebtes Gottesverhältnis nach Jesu Art
unmittelbare Theokratie ist. Carl Dallago

(Fortseßung folgt.)

Gedanken zu der Botschaft der protestantischen
Kirchen in der Tschechoslowakei

("Wir verweisen auf den nachfolgenden Beitrag «Ein offenes Wort')

Die Vertreter der protestantischen Kirchen in der Tschechoslowakei haben eine
Botschaft an ihre deutschen Brüder und an die protestantische Weltöffentlichkeit
geschickt, zum Kampf gegen die Wiederaufrüstung Westdeutschlands aufzufordern. Es
muß befremdend anmuten, wenn Bürger eines hochgerüsteten Staates dies tun -
Leute, die sich nie öffentlich gegen die schon bestehende Aufrüstung ihres eigenen
Landes gewandt haben.

Die Entmilitarisierung Westdeutschlands kann nur für diejenigen eine Forderung

des Glaubens sein, die sich grundsäßlidi gegen jedes Rüsten stellen, weil es
unvereinbar ist mit dem Geiste Christi. Dies ist bei den meisten Unterzeichnern dieser
Botschaft nicht der Fall. Es hat vor dem Kriege in der Tschechoslowakei mehrere
Friedensbestrebungen gegeben. Die Anhänger des grundsäßlichen Pazifismus waren
in der tschechoslowakischen Gruppe des Internationalen Versöhnungsbundes in Prag
zusammengeschlossen, in der Tschechen und Deutsche in gutem Einvernehmen
zusammenarbeiteten. Keiner der Unterzeichner hat in dieser Bewegung mitgewirkt; die
meisten standen der Friedensbewegung fern, manchmal sogar mit Geringschätzung.
Woher nun auf einmal ihr Eifer für den sogenannten Friedenskampf? Es ist klar,
daß sie einfach gezwungen sind, die Politik ihrer Regierung zu unterstützen, was
auch daraus hervorgeht, daß sich die katholische und tschechoslowakische Kirche
mit ähnlichen Botschaften an die Christen des Westens gewandt haben. Der Brief
der tschechoslowakischen Protestanten ist ein politisches Werkzeug in religiösem
Gewände.

Man muß wahrheitsgemäß zugeben: die Verfasser bemühen sich, Körner der
Wahrheit in die ihnen auferlegten Aufgaben hineinzulegen. Leider ersticken diese
in der Fülle des propagandistischen Materials. Als ich die sogenannte Botschaft an
die deutschen Brüder im tschechischen Originaltext las - in der Weihnachtsnummer
des evangelischen Wochenblattes «Kostnické jiskry» - fiel mir ein Absaß auf, der
mich gleich als aufrichtiger Ausdruck des Reformationsgeistes ansprach. Umsonst
suchte ich diesen Absaß in der Übersetzung, die den deutschen Glaubensbrüdern aus
Prag zugeschickt worden ist. Gerade nur dieser Absatz ist darin ausgelassen, und
dies nicht aus Plaßmangel, denn die leßte Seite ist nicht einmal zur Hälfte bedruckt.
Ganz deutlich hat hier die tschechoslowakische Zensur gewaltet, die offenbar für
den deutschen, fürs Ausland bestimmten Text einen strengeren Maßstab anwandte
als für das tschechoslowakische Blatt. Der konfiszierte Absaß des ursprünglichen
Textes lautet in deutscher Übersetzung wie folgt:

«Sobald irgendeine Partei, Gruppe oder Regierung im vorhinein Bedingungen
für die friedliche Zusammenarbeit stellt und nur das als Frieden anerkennt, was

114


	Christentum als Theokratie : Teil 3 und 4

