
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 3

Artikel: Leonhard Ragaz zum Gedächtnis (Teil II) : der Sozialismus und die
persönliche Freiheit ; Die Menschenwerdung Gottes ; Direkt oder
indirekt leben? ; Der Kampf um Jesus Christus

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139987

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerechtigkeit ein Volk entstehen, welches in Wahrheit genannt werden

kann ein Zion Gottes und in welchem das Licht der Herrlichkeit
aufgehen kann in lauter wahren Lebensströmen

Christoph Blumhardt-.
Etwas von der Auferstehung

Leonhard Ragaz zum Gedächtnis

ii.
Der Sozialismus und die persönliche Treiheit

Die höchste Freiheit, die es gibt, ist zugleich höchster Gehorsam
(1908). Was wir nötig haben, ist also zunächst eine Vertiefung des
Freiheitsbegriffs. Es könnte wohl sein, daß die größere Rücksicht auf
den Mitmenschen, die die neuen sozialen Ordnungen fordern, die
innigere Einordnung in das größere Ganze, daß, um das edelste Wort
zu brauchen, das Dienen gerade der höchste Weg zur Freiheit wäre.

Die Befreiung des Menschen aus der Macht der Sachen, die
Unterwerfung auch der wirtschaftlichen Mächte unter das sittliche Recht der
Persönlichkeit - kann es einen größeren Freiheitskampf geben? Die
soziale Bewegung ist die Inthronisation des Menschen und die De-
thronisation des Mammons. Wenn aber einmal die Mammonsherrschaft

abgeschüttelt ist, dann ist das Erdreich bereitet für die Entfaltung

jeglicher echt menschlichen sittlichen Freiheit.
Die Demokratie ist eine Schöpferin und Erzieherin reichen, freien

Menschentums ohnegleichen, allerdings nur, wenn sie getragen von
frischen, sittlichen Kräften.

Aber die Demokratie ruht ja überall auf Glauben. Wer vom
Menschen gering denkt, kann nie von Herzen demokratisch sein; er wird
auf autoritäre Formen sinnen, die ihn möglichst in Zucht halten; das
macht umgekehrt die Größe der Demokratie aus, daß sie auf
Vertrauen zum Guten in der Menschennatur und damit auch zu ihrem
Schöpfer ruht.

Es ist vielleicht doch weiser, wenn wir die Freiheit vor uns suchen,
statt hinter uns.

Der Individualismus Er ist gut als Korrektiv, nicht als Lebensprinzip.

Das Problem, wie der Einzelne und das Ganze, dem er eingegliedert

ist, sich zueinander verhalten und verhalten sollen, gehört zu
denen, die theoretisch und praktisch immer wieder von neuem gelöst
werden müssen. Die soziale Bewegung der Gegenwart und Zukunft

98



bedeutet offenbar eine besonders wichtige Phase in dieser
Auseinandersefeung.

Die Entwicklung der Menschheit geht sicherlich nicht dem Herden-
tum, sondern der Herausbildung eines wachsenden Reiches sittlicher
Persönlichkeiten entgegen. Aber diese Entwicklung vollzieht sich nicht
mit mechanischer Notwendigkeit. Sie wird bestimmt durch den Willen,
die Tat. Darum kommt es allerdings darauf an, wie das Geschlecht,
das die sozialistische Periode erlebt, sich dazu stellen wird. Sie könnte
ja schließlich der Vermehrung des Herdenmenschentums dienen - es
fehlt dazu nicht, wie mehrfach gezeigt wurde, an Möglichkeiten -, soll
sie aber zu einer Hebung persönlichen Lebens führen, so müssen
möglichst viele Menschen an ihr teilnehmen, die die Freiheitsgedanken, die
darin walten, verstehen, herausarbeiten und durchkämpfen. Dazu
eignen sich allerdings nur solche, die glauben und hoffen können. (1908.)

Die Menschwerdung Qottes

Gott will Wohnung machen auf Erden in einer Menschenwelt, die
sein Wesen widerspiegelt in Reinheit, Freiheit, Hoheit und Liebe, will,
ohne sich aufzugeben, doch völlig in die Menschheit eingehen, daß sie
seiner Herrlichkeit, seines Lebens, seiner Freude voll werde. Wenn
daraus einmal eine sichtbarere, vollere Realität geworden ist als heute,
wenn der Vater Jesu Christi offenbar geworden ist in einer freieren,
gütigeren, reineren, stolzeren Menschheit, Jesus Christus offenbar in
vielen Brüdern und Schwestern, dann können wir aufhören, Beweise
für Gottes Dasein und für die Wahrheit Jesu Christi vorzutragen, die
doch wenig fruchten, dann sehen ihn auch die, die ihn jefet nicht sehen
wollen. (Und mit Recht! Denn was sind Theorien?) Gott muß und
will verständlich und anschaulich werden in einer Welt, einer
Menschenwelt insbesondere, in der seine Heiligkeit und Liebe Fleisch
geworden ist. Und er will es auch. Er hat es versprochen und hat es
begonnen; er wird es vollenden. (1908.)

Aus dem in die Welt strömenden Leben Gottes soll werden das
Qottesreich auf Erden.

Durch die Christenheit zuckt die Ahnung und ist da und dort, diesseits

und jenseits des Ozeans, in katholischen und protestantischen
Landen, ja über den Kreis der Christenheit hinaus schon helle, starke
Erkenntnis und Forderung geworden, daß die in Jesus erschienene
Wahrheit Gottes und des Gottesreiches aus Worten, Stimmungen,
Träumen, Dogmen Wirklichkeit, greifbare, sichtbare, auch materielle
Wirklichkeit werde. Ja, wir dürfen es hoffen, daß uns noch einmal
wieder die alte, hohe Weihnachtsfreude aufgehen, daß noch einmal die
Welt auflauschen, in Glück erzittern werde ob der neu verstandenen,
vielleicht durch Gottes Gabe besser noch als früher verstandenen guten
Botschaft: «Gott kommt, Gott ist da!»

99



Direkt oder indirekt leben

Die Seele muß sich an eine Sache verlieren, um sich zu finden. Aber
lebt man dann nicht wieder aus einer Sache, statt aus sich selbst? Ja,
wenn die Sache uns fremd ist. Wer von den Sachen lebt, die das Neue
Testament unter das Wort «Welt» zusammenfaßt, ist immer am
«Anderen» orientiert, wird nie frei. Das könnte nur geschehen, wenn es
eine Sache gäbe, an die uns hingebend wir doch nur unserem wahren
Sein näher kämen. Wir würden ganz frei, wenn der Grund der Dinge
eigentlich zugleich die Wahrheit unseres Selbst wäre. Wer also aus
ihm lebte, müßte am direktesten leben. Wenn wir von dieser Quelle
tränken, müßten wir uns in herrlicher Reinheit, Gradheit und Schlichtheit

aufrichten, strahlend von Leben und Freiheit. Wir kennen einige,
die uns dieses Leben vorgelebt haben, und einige, die es unter uns
leben. Wie heißt das Größte ihres Wesens? Kindlichkeit.

Davon hat Niefesche eines seiner schönsten Gesichte gehabt. Die
lefete der drei Verwandlungen des Menschen ist ihm das Kind.
«Unschuld ist das Kind und Vergessen, ein aus sich rollendes Rad, eine
erste Bewegung, ein heiliges Jasagen.» Aber wie so oft hatte Niefesche
auch hier nur Wahrheit wieder entdeckt, die Er gelehrt und gelebt
hatte, von dem das Wort von der Rückkehr zum Kind zuerst gesprochen

worden ist. Das ist nun freilich nicht mehr jene naturhafte
Kindlichkeit, von der vorhin geredet wurde, sondern eine auf höherer Stufe
stehende, eine wiedergeborene Kindlichkeit. (1909.)

Der Kampf um Jesus Christus*
Das Bild des Jesus in der Bergpredigt, des Jesus der Armen und

Kranken, der «Zöllner und Sünder», des kämpfenden Jesus, des Jesus,
der gegen Pharisäer und Priester steht, des Jesus in Gethsemane - kurz
das Bild des wirklichen Menschen Jesus, in dessen menschlichem Tun
und Wesen Gottes Tun und Wesen uns anschaulich und verständlich
wird, muß unverdrossen herausgearbeitet und gezeigt werden. Vor
allem aber : Jesus muß unter uns praktisch lebendig werden. Das wird
unendlich mehr wirken als alle wissenschaftlichen Beweise. Jesus muß
von den Wolken des Himmels herabsteigen und als Mensch unter
Menschen gehen, daß er die Sonne der Menschenwelt werde, die zu
leugnen niemand Lust hat; er muß eine ungleich mächtigere Realität
werden, als er jefet ist. Er muß Gestalt gewinnen in einer Menschenwelt,

die seinen Geist und Willen verkörpert. Daran mahnt der Sturm,
der uns jefet umbraust - es ist Frühlingssturm! (1910.)

Wir müssen bedenken : fast anderthalb Jahrtausende hat die Zwangsreligion

gedauert, darum muß auch die Reaktion dagegen Zeit haben
und wir darum Geduld mit ihr. Sie ist ein Gesundungsprozeß. In die-

* Wir bringen diese größere Auswahl aus einem Aufsaß, weil diese Fragen (in
etwas abgewandelter Form) heute noch ebenso bedeutsam sind.

100



sen vulkanischen Ausbrüchen des Kirchenhasses und scheinbaren
Religionshasses, ja Antichristentums müssen Angst, Zorn, Gift und Fluch,
die in der langen Zeit der Mußreligion sich angesammelt haben,
herausgeschafft werden. Dann wird eine Zeit kommen, wo die Menschen
in der Atmosphäre vollkommener Freiheit sich wieder dem Heiligen
zuwenden werden, wo sie sich freuen werden an Gott, weil er ihnen
nicht mehr Druck und Qual ist, nicht mehr Belastung des Wahrheitssinnes

und Hemmung des Denkens, sondern das Aufatmen der Seele

in Höhenfreiheit und die Rettung des Geistes vor der Vernichtung,
womit die Natur ihn bedroht. Dann wird die kindische Freude an der
radikalen Negation aufhören. Der Trieb nach Negation wird sich

ersättigt haben. Er wird namentlich dann aufhören - ich meine, als
Leidenschaft und Krankheit aufhören -, wenn Religion und vollkommen
freies Denken einmal endgültig verbündet sind und das Christentum
seine vorwärtsgekehrte Haltung gefunden hat, um sie nicht mehr zu
verlieren. Freies Denken und neue Erkenntnis sind dann keine
verbotene Frucht mehr; sie werden von der Frömmigkeit selbst angeboten,
gefördert, als Gottesgabe begrüßt. Darum werden die Menschen auch
nicht mehr aus dem Hang zum Verbotenen gierig nach allen Torheiten
greifen, wenn sie nur radikal und negativ erscheinen, sondern im Denken

männlicher werden.
Denn das ist uns doch klar, daß der wirkliche Jesus, das wirkliche

Evangelium vom Gottesreiche zwar wohl auch eine Forderung bedeuten,

aber keine Belastung des Wahrheitssinnes, keine Unfreiheit,
sondern daß sie vielmehr der Ruf zur vollkommenen Freiheit sind, der
höchste, den die Menschheit vernommen hat und vernehmen kann.
Hier ist nichts von Dogma und Kirchentum, nichts von Muß- und
Zwangsreligion, nichts von Aufdrängen, Anpredigen, Anlehren,
sondern das sonnige Aufleuchten der Gabe Gottes, Gottes selbst, für die
Menschenherzen. Und es ist uns ja auch klar, daß das Reich Gottes,
das Jesus verkündigt und das in ihm da ist, nicht einen Kultus der
Vergangenheit bedeutet, sondern den Dienst des lebendigen Gottes,
der heute so gut schafft wie vor zweitausend Jahren, und daß dieses
Reich zwar seinen Zusammenhang mit der Vergangenheit mit starken
Klammern festhält, aber doch von diesem Blick nach rückwärts bloß
Kraft holt, vorwärts zu schauen und zu schaffen dem großen Ziel
entgegen: daß Gottes Wille geschehe auf Erden wie im Himmel und Er
alles in allem sei. Daß diese Wahrheit erwache, noch völliger erwache
als bis anhin, und die christliche, ja auch die übrige Welt erhelle mit
dem Glanz der Freiheit und des Lebens, das ist's nach meinem
Gefühl, was der heutige Sturm will. Es ist Ostersturm. Jesus soll
auferstehen, soll wieder auferstehen, wie er so oft schon in der Geschichte
auferstanden ist, und verjüngt, in neuer Herrlichkeit, über eine
aufgrünende Erde schreiten.

Wir können nicht bloß vom Historischen leben, am wenigsten in

101



der Religion. Wir wollen aus frischen Quellen trinken, wenn unsere
Seele nach Gott dürstet, dem lebendigen Gott. Wir bedürfen des Gottes,

der heute schafft und heute spricht. Und so bedürfen wir auch
eines lebendigen Christus, eines Christus, der auf den heutigen Wegen
mit uns geht, der mit uns durch die heutige Welt wandert, der uns
Licht ist für die beutigen Dunkelheiten; wir bedürfen eines Christus,
der uns aus der Zukunft entgegenkommt als Verkörperung aller großen

Gedanken Gottes und aller Verheißung des Menschentums.
Was wir nötig haben, ist, daß der historische Jesus uns zugleich

ein gegenwärtiger wird.
Die Geschichte wird nur von der Gegenwart aus verstanden; fehlt

es der Gegenwart an Leben, so ist auch die Geschichte tot. Da wir nun
verlernt hatten, Gott in der Gegenwart zu sehen, so sahen wir ihn
auch in der Geschichte, also auch in der Geschichte Jesu, nicht mehr
recht. Und so erblaßte für viele das Licht Christi,.das aus dem
Evangelium leuchtet, und es fiel ihnen leicht, diese größte und konkreteste
Realität der Geschichte als Mythus zu erklären.

Wir müssen besser lernen, Qott in der Qegenwart zu verstehen.
Wir müssen die Gegenwart ins Licht Gottes rücken, in ihr Licht Gottes

suchen. In ihren Entwicklungen, Katastrophen, Kämpfen, Hoffnungen,

Nöten und dazu in unserem eigenen Herzen und Leben müssen
wir das Schaffen Gottes zu erkennen suchen, anders ausgedrückt: wir
müssen den gegenwärtigen und kommenden Christus zu erkennen
suchen. Dann müssen wir uns mit dem so gewonnenen Lichte der
Vergangenheit zuwenden und damit den Christus zu erkennen suchen,
der uns in Jesus erschienen ist. Dann erst wird er uns lebendig. Dann
aber ist er auch nicht mehr ein vergangener, ein «historischer»,
sondern ein gegenwärtiger und künftiger Christus, der Christus, der heute
mit uns geht, der heute uns hilft, heute uns Gottes Gedanken klar
macht, heute uns Offenbarung ist und uns weiteren Offenbarungen
entgegenführt. Das ist dann das lebendige Verhältnis, worin
Geschichte und Gegenwart zusammenwirken: Qerade weil wir einen
gegenwärtigen Christus brauchen, wenden wir uns dem Christus der
Qesdbichte zu, um von ihm Licht zu holen, und je mehr wir ihn
verstehen, desto mehr wird er uns ein lebendiger und gegenwärtiger.

Ich meine: die Erkenntnis Jesu ist noch nicht abgeschlossen,
vielmehr müssen gerade die jefeigen Stürme in uns die Ahnung erwecken,
daß wir in eine neue Phase des Verständnisses Jesu eingetreten sind,
daß wir eine Stufe höher hinauf müssen zu ihm, daß auch von diesem
Gesichtspunkt aus betrachtet eine Auferstehung Jesu sich vollzieht.

Die ganze christliche Qesdbichte, auch Paulus, Johannes, die
Synoptiker, das heißt die drei ersten Evangelien, Jesus selbst, das heißt
sein Leben, seine Person, sein Los, seine Wirkung auf die Jünger, ist
nur zu verstehen, wenn Jesus viel, viel mehr gewesen ist, als wir heute
anzunehmen geneigt und zu verstehen fähig sind. Ich glaube, daß das

102



alte Dogma in dieser Beziehung viel wahrer ist als unsere modernen
Vorstellungen, daß die Orthodoxie einen Schafe hütet, den der Liberalismus

nicht kennt. Freilich kennt sie selbst ihn auch nicht mehr recht.
Sie hütet ihn bloß, aber sie benufet ihn nicht, prägt ihn nicht aus. Darum

mag der Liberalismus, der weniger tiefe Wahrheit besifet, aber dafür

lebendigere, verständlichere, heute noch im Recht sein. Es ist auch
nicht meine Ansicht, daß das alte Dogma als solches sich je wieder auf
die Dauer erneuern lasse. Wohl aber die Wahrheit, die in ihm
verschlossen liegt. Sie wird in neue Formen gefaßt werden müssen, und
diese mögen viel einfacher, menschlicher und gleichsam natürlicher sein
als die alten, aber es wird in dem schlichteren Gefäß die alte große
Wahrheit Jesu Christi wieder besser zur Erscheinung kommen. Das
ist aber die volle Wahrheit Gottes' und des Menschen, die sich
vollendet in der Vereinigung von Gott und Mensch zum Gottesmenschen
und zu einer gottesmenschlichen Welt.

Wir werden diesen größeren Jesus suchen müssen, diesen Jesus,
der das unbegreiflich hohe Wunder der christlichen Geschichte und im
Grunde der Menschengeschichte überhaupt erklärt, weil er selbst ein
unbegreiflich hohes Wunder ist, und dabei doch so selbstverständlich,
wie alle höchsten Wunder Gottes sind, wie Gott selbst ist. Diesen
Jesus müssen wir entdecken, Stück für Stück, Klarheit für Klarheit,
Wunder für Wunder. Darum müssen wir aber wissen, daß er uns
noch nicht ein Fertiger, sondern ein Werdender ist, daß wir um ihn zu
ringen haben und daß wir ihn immer nur in dem Maße finden, als wir
höher hinaufsteigen und doch zugleich einfacher, kindlicher werden.
Jesus Christus ist das große Geheimnis der Geschichte. Wir arbeiten
unter Schmerzen und Freuden daran, es zu enthüllen. Die Geschichte,
Gott in der Geschichte arbeitet selbst daran. Am Ende der Geschichte
wird es strahlen wie die Sonne. Aber er ist doch auch schon jefet nicht
nur Geheimnis, sondern zugleich klares Licht, Licht des Gottes, der
uns als Verborgener ebenso offenbar ist wie als Offenbarer verborgen,
der im Suchen sich schon gibt und im Sichgeben sich immer noch
suchen läßt. So werden wir mitten im Ringen mit diesem Geheimnis
doch mit Licht überströmt, und wir rängen gar nicht mit ihm, wenn
wir nicht schon Licht hätten.

Will uns Jesus selbst an ein historisches Faktum binden, etwa an
seine Person? - Diese Frage muß, wie mir scheint, verneint werden.
Jesus will uns nicht an seine Person binden,, sondern an den Vater
und sein Reich. Zwar sprechen mannigfache und deutliche Anzeichen
und Tatsachen, auch direkte und nicht zu bezweifelnde Aussprüche
Jesu (der bekannteste ist Matth. 11, 17. Doch vergleiche man damit
zum Beispiel auch Matth. 12, 2-6; 10, 32-34, 37-38; dazu alle die
Stellen, die das Messiasbewußtsein Jesu ausdrücken, vor allem Matthäus

16, 13-20) dafür, daß er sich bewußt gewesen ist, in einem ganz
besonderen Verhältnis zu Gott zu stehen und eine ganz besondere

103



Sendung für das Kommen des Reiches Gottes zu haben, aber das alles
hat doch nur einen provisorischen Sinn, als Mittel und Weg - das Ziel
ist des Vaters Reich. Der Vater aber ist ein lebendiger Gott. Seine
Offenbarung ist nicht an einen bestimmten Punkt der Geschichte
gebunden; er ist stets denen zugänglich, die reinen Herzens sind; die
Pforten seines Hauses sind stets offen für seine Kinder; der Strom
seines Lebens fließt durch alle Zeiten, und in der Zukunft warten seine
größten Offenbarungen.

Das scheint mir deutlich die Meinung des Evangeliums zu sein.
Dafür sind das Unservater, die Bergpredigt und die Gleichnisse ein
schwer zu widerlegender Beweis. Es ist also falsch, das Christentum zu
einer bloßen Vergangenheitsreligion zu machen. Das Evangelium
wenigstens ist eine Anweisung, Gott, den Vater, in der lebendigen
Gegenwart zu suchen und zu finden. Wenn wir es trofedem eine
geschichtliche Bewegung nennen, so schließen wir dadurch in den Begriff
«Geschichte» Gegenwart und Zukunft ein und drücken den Gedanken
aus, daß wir das Evangelium vom Reiche Gottes nicht in eine bloße
philosophische Idee auflösen lassen wollen, sondern es als eine
schöpferische Kraft fassen, die auf persönliche Weise wirkt. In diesem Sinne
sagen wir : Wir glauben als Christen gar nicht in erster Linie an Jesus,
sondern an Qott, den Lebendigen, und sein Reich.

Der Weg zu Gott ist der freieste Weg, den es gibt. Das lehrt uns
Jesus. War es doch sein Kampf, den Weg zu Gott frei zu machen von
den Hemmungen der Theologie, des Gesetzes, des Kirchentums, von
allem gekünstelten und komplizierten Wesen, und zu zeigen, wie
einfach er ist, wie er das Menschlichste, Kindlichste ist, was es gibt:
Gehorsam gegen die reinsten Impulse des Herzens, Vertrauen,
Herzensreinheit, Güte.

Es galt, dem Christentum seinen Gegenwartscharakter und freien
Atemzug zu sichern. Aber ganz falsch wäre es, daraus den Schluß zu
ziehen, daß damit Jesu Bedeutung für die Erkenntnis Gottes und des
Kommens seines Reiches herabgesefet werde. Ein anderes ist die
prinzipielle und ein anderes die Tatsachenfrage. Und nun behaupte ich
zum ersten : Jesus steht nun einmal als Tatsache vor uns, als die
zentrale Tatsache der Geschichte, und wir müssen uns mit ihr
auseinandersetzen. Oder sollte diese Tatsache etwa weniger wichtig sein als
eine aus der Gegenwart oder als irgendwelche Erscheinung der Natur?

Tatsache ist, daß der Glaube an Gott, den Vater, und an sein Reich
durch Jesus die Macht geworden ist, die der Geschichte seither die
Richtung gegeben hat - trofe allem! -, und daß daher der Glaube an
Jesus, den Christus, der Ausdruck geworden ist für die konkreteste
und lebendigste Form des Glaubens an Gott und sein Reich. Dieser
Glaube an das Reich Gottes und den Christus war ja schon vor Jesus
da und ist auch jefet noch außerhalb des Christentums da, nämlich im
Judentum, das noch immer auf den Christus (gleich Messias) und sein

104



Reich wartet; das Spezifische des Christentums aber, seines Glaubens
an Gott und sein Reich ist ausgedrückt in dem Bekenntnis, daß in
Jesus der Christus, das heißt Gottes volle Wahrheit in Menschengestalt,

erschienen sei. Und das Christentum hat bis jefet seine Eigenart

nur dadurch behaupten können, daß es an Jesus immer wieder sein
Selbstverständnis herstellte und vertiefte, daß es an ihm Gott und
Mensch verstehen lernte; es hat seine Eigenart behauptet und
weltbesiegende Kraft besessen genau in dem Maße, als ihm dies gelang.

Gewiß ist das Christentum Glaube an den lebendigen Gott und
sein Reich, gerade nach dem Sinne Jesu selbst; gewiß ist das Reich
Gottes nicht gleichsam dogmatisch an Jesu Person gebunden; gewiß
ist der Weg zu Gott frei - das alles soll nicht etwa zurückgenommen
werden, aber-, es ist daneben eine gewaltige und einfach nicht zu
übersehende Tatsache, daß der Glaube an das Reich Gottes und, was
damit eigentlich gleichbedeutend ist, an Gott selbst durch die Gestalt
Jesu eine Macht in der Welt geworden ist, durch diese persönliche,
konkrete Darstellung sich der Geister bemächtigt hat. Sollten wir nun
das Licht, das an ihm erschienen ist, nicht sehen wollen? Sollten wir
diese unvergleichliche Gabe Gottes ignorieren, nur um des Dogmas
von der Gegenwartsreligion willen? Wäre dieser Dogmatismus besser
als der andere? Sollten wir den Reichtum, den uns die Geschichte
anbietet, verschmähen, nur um immer wieder von vorne anfangen zu
können, anstatt auf Grund dieses Reichtums weiter zu schreiten
immer tiefer in Gottes Reich und Wahrheit hinein?

Wir lassen dem Reiche Gottes, dem Leben mit Gott seine Freiheit
und nehmen uns nur auch unser eigenes Recht. Wir machen das
Christentum nicht wieder zur bloßen Geschichtsreligion; Jesus Christus ist
uns vielmehr eine der größten Tatsachen, ja die größte Tatsache
derjenigen Wirklichkeit, in die wir heute gestellt sind. Und gerade er
lehrt uns, mit Gott in der Qegenwart zu leben, gerade er macht uns
von sich frei, indem er uns zum Vater führt, zum Vater allein. Er ist
uns nicht Last, sondern Lust, ist uns der Befreier - auch von der
Geschichte wie von der Theologie, ja, wenn wir es wünschen, auch von
sich selbst.

Um Jesus zu verstehen, bedarf es keines gelehrten Wissens, keines
kritischen Scharfsinns, auch keiner sogenannten Bildung, sondern einer
gewissen, ich möchte sagen Verwandtschaft mit ihm, einer religiösen
und sittlichen Empfänglichkeit; es ist dazu vor allem nötig, daß man
im Kleinen oder Großen seinen Weg gehe oder doch zu gehen
versuche. Es verstehen ihn die am besten, die etwas vom Leben mit dem
Vater wissen, ein Verständnis für den Vater haben. Die Erkenntnis
Jesu Christi ruht auf der Erkennntis Gottes, wie freilich auch
umgekehrt aus der Erkenntnis Christi Erkenntnis Gottes wird. Jesus
verstehen solche, die mit Gott eine große Sache haben und an sie ihr
Leben sefeen; die, wie er, sich zu den Armen und Geringen, den

105



«Zöllnern und Sündern» gezogen fühlen und wie er mit den «Pharisäern

und Sadduzäern» zusammenstoßen, und die mit ihm schließlich

den Weg gehen, der zu einem Kreuze führt. Ihnen wird Jesus
unendlich viel. Er wird ihnen die gewisseste und konkreteste der
Wirklichkeiten. Sie könnten eher an ihrer eigenen Existenz zweifeln
als an ihm. Alle kleinsten Züge seines Wirkens werden unendlich
lebendig; aus ihrem eigenen Erleben wissen sie, wie wahr und
unerfindlich sie sind; scheinbar nebensächliche oder dunkle Worte
gewinnen einen überraschenden Sinn. In Jesus entfaltet sich ihnen die

ganze Wahrheit des Menschentums, aber doch nicht in schablonenhafter

Weise, sondern in allerkonkretester Gestalt.
Diese Wahrheit Jesu aber ist jedem zugänglich, der dafür irgendwie

das Auge hat.
Die Wahrheit Jesu ist so gut allgemein zugänglich wie die Sonne;

schlicht und gewaltig strahlt sie jeden an, der sich ihr in der rechten
inneren Haltung zuwendet.

Eine Auferstehung Jesu ist uns nötig. Aber wir erwarten sie nicht
von der Wissenschaft, sondern von einer andern Gegend her - von
Menschen her, die ihn verstehen, weil sie von seiner Art sind, in
deren Reinheit, Kraft und Güte, deren Freiheit und Hoheit, verbunden

mit Kindlichkeit und Natürlichkeit, sein Glanz aufleuchtet, der
Glanz des Christus, des gottmenschlichen Wesens. Sie werden seine
Zeugen sein, werden uns die neue Erkenntnis und Liebe Jesu Christi
bringen; auf sie warten wir; gewiß werden sie aber nicht Philosophen
und Theologen, sondern sehr schlichte, laienhafte Menschen sein, wie
er war. Eine religiöse Erneuerung wird uns Jesus Christus neu
schenken - ihr Morgen glänzt schon auf.

Wir müssen von Wahrheiten leben können, die angefochten sind.
Auch darin liegt ein Segen. Rauhe Luft ist manchmal gesund.
Angefochtene Wahrheiten können uns besonders lieb werden. Vielleicht,
daß diese ganze Epoche der Kritik eben den Sinn hat, daß wir, was
einst sicheres Vätererbe war, erwerben, um es zu besifeen, daß das,
was den Menschen infolge der Muß- und Zwangsreligion vielfach
zur Last geworden war, nun scheinbar verlorengeht, damit sie es nachher

mit neuer Liebe als etwas gleichsam Neues umfangen. In diesem
Prozeß muß die religiöse Wahrheit, müssen Gott, Christus, Gottesreich

aus Institutionen und Dogmen zu persönlichen Erlebnissen und
persönlichen Heiligtümern werden. Die Frucht dieser Entwicklung ist
schon teilweise gereift. Unser Gottesglaube ist durch die Anfechtung
nicht zerstört worden. Ich möchte sogar behaupten, daß wir heute
mehr Gottesglauben haben als vor zweihundert Jahren. Wir haben
auf der einen Seite zwar mehr offene sogenannte Gottesleugnung, auf
der andern aber sicher auch einen viel persönlicheren, viel mehr auf
eigenem Suchen und Erleben gegründeten Glauben, einen Glauben,
der vor allem auch Gott mehr zutraut in bezug auf die Umgestaltung

106



des Weltwesens. Aus dem zerfallenden Kirchentum wächst die Hoffnung

auf das Gottesreich empor, allüberall in der Christenheit. Nun
hat die Bewegung das Zentrum ergriffen: Jesus Christus. Aber wir
dürfen glauben, daß sie auch hier nur den Sinn habe, Jesus uns auf
eine lebendigere, persönlichere Weise zum Eigentum zu geben, als er
bisher war. Das Ende der großen Bewegung und zugleich ihre
Vollendung wird die neue Auferstehung Jesu sein.

Uns kommt es nicht auf Ideen an, sondern auf Kräfte, nicht auf
Symbole, sondern auf Gottestaten. Und die Kraft von Gott, die
unsere Geisteswelt trägt, die Gottestat, in der wir Gott erkennen, erleben
als den Gott, der uns hilft, ist allein Jesus, der wirkliche Jesus des
Neuen Testamentes, der uns zugleich der gegenwärtige Christus sein
muß, dies aber auch sein kann.

Nicht die großen Gelehrten haben uns geschenkt, was wir von
Erkenntnis Jesu besitzen, sondern die großen Frommen. Die Nachfolge
Christi ist und bleibt der einzige Weg zu einer wirklichen Erkenntnis

Christi.
Ich halte dafür, daß wir mit aller Klarheit, die nötig ist, aus den

Evangelien zu erkennen vermögen, was Jesus ist und will. Es kommt
bloß darauf an, daß wir richtig sehen und suchen.

Diese Botschaft tritt in sehr deutlicher und einheitlicher Gestalt
hervor. Alle ihre wesentlichen Züge sind durchaus klar. Wir erkennen
leicht, daß es die Botschaft der großen Propheten Israels ist, die nur
in Jesus ihre volle Höhe und Tiefe erreicht.

Wir sehen, daß es die Botschaft ist von der Erlösung der Welt von
allem Übel und aller Knechtschaft unter die Welt- und Todesmächte
zur Freiheit und zum ewigen Leben der Kinder Gottes durch das
Leben, die Macht und Liebe, die vom Vater her kommen. Wir sehen
ebenso deutlich - nur Voreingenommenheit kann es leugnen -, daß
dieses Reich auf die Erde kommen («Dein Reich komme zu uns!»),
daß es nicht erst jenseits des Grabes anbrechen soll, aber freilich auch,
daß es nicht von dieser Welt ist, sondern von oben her kommt, und
daß es nicht eine bloße Verklärung der Welt ist, sondern ihre
Besiegung und Verwandlung durch Gottes Kraft und Herrlichkeit - die
Überwindung des Todes inbegriffen. Wir sehen, daß es ein kommendes

Reich ist, also eine große Hoffnung, nicht eine bloße Anweisung
zur Abfindung mit der vorhandenen Welt; aber wir sehen ebensogut,
daß es auch schon ein gegenwärtiges ist für jeden, der es zu ergreifen
vermag. Wir sehen klar, daß es beim Inneren des Menschen ansefet,
seiner Gesinnung, seinem Herzen und Gewissen und eine völlige
Umkehr («Buße») fordert; aber nicht minder klar sehen wir, daß es von
innen (und von oben) her alle Lebensverhältnisse ergreifen will, den
Leib wie die Seele, die materiellen wie die spirituellen Dinge, auf daß
alle des Vaters Reich werden. Es ist ganz deutlich, daß in dieser
Botschaft ein allerkühnster und allertiefster Individualismus enthalten ist:

107



die Gotteskindschaft oder -sohnschaft ist aller Freiheit denkbar
höchstes Gut, aber ebenso deutlich, daß damit verbunden ist ein
Sozialismus, wie er völliger nicht gedacht werden kann: denn durch
Gott ist das Gotteskind mit dem Bruder absolut verbunden, es kann
nichts von sich aussagen, das es nicht auch von ihm aussagen müßte,
nichts sein eigen nennen, was nicht auch ihm gehörte. So ist das
Evangelium weltbejahend in einem höheren Sinne: es bejaht die Welt, wie
Gott sie will, aber zugleich weltverneinend, denn es verneint damit die
vorhandene Welt - also reicht es über den gewöhnlichen Optimismus
und Pessimismus hinaus, indem es beide auf höherer Stufe verbindet.
Es ist dualistisch, da es einen Kampf zwischen Gott und Welt, Geist
und Fleisch, Gut und Böse fordert und für nötig hält, und es ist doch
monistisch, indem es auf den vollen Sieg Gottes und des Guten wartet
und eine Welt im Auge hat, da Gott alles ist und in allen.

Je mehr wir uns in den lebendigen Mittelpunkt des Evangeliums
zu stellen vermögen, desto mehr gehen uns auch die Augen auf für ihn
selbst, für seine Art, den Sinn seiner Worte, ihren sehr individuellen
und konkreten Charakter. Der Nebel der «Ideen», des «Mythus»
verfliegt, und die am klarsten umrissene Gestalt der Menschengeschichte
steht vor uns. Denn es bleibt bei dem Wort Rankes, daß wir, was sein
Wesen und Wollen betrifft, von Jesus mehr und Genaueres wissen als

von irgendeiner Gestalt des Altertums. Wir wissen bei diesen vielleicht
mehr vom Detail ihres Lebensganges, aber keinem können wir so nahe
kommen, keinem so ins Herz schauen wie Jesus.

Das Reich Qottes ist die große Kunde, die das Neue Testament
enthält, in Jesus aber ist dieses Reich Mensch geworden. Durch seine
Tat hat es einen entscheidenden Sieg errungen; er ist der Christus -
der Anfänger einer Christuswelt, die eben das Reich Gottes ist (1910).

Christentum als Theokratie*
Berichtigung: In unserer Vorbemerkung zu Carl Dallagos Arbeit im
Januar-/Februarheft 1955 ist ein Druckfehler stehengeblieben. Carl
Dallago hat dieses Kapitel «Christentum als Theokratie» nicht im
Jahre 1953 (er starb 1948), sondern im Jahre 1935 beendet, was ja
auch aus dem Zusammenhang hervorgeht. D. R.

3.

Mein Bemühen, dem Buche Bubers zu entnehmen, was mir als

geeignet erscheint, das Christentum als Theokratie darzutun, hat sich
reichlich gelohnt. Die Herkunft des Christentums aus dem Judentum

* Vergleiche «Neue Wege», Nr. 12, 1954, und Nr. 1/2, 1955.

108


	Leonhard Ragaz zum Gedächtnis (Teil II) : der Sozialismus und die persönliche Freiheit ; Die Menschenwerdung Gottes ; Direkt oder indirekt leben? ; Der Kampf um Jesus Christus

