Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)
Heft: 3
Artikel: Leonhard Ragaz zum Gedéachtnis (Teil Il) : der Sozialismus und die

personliche Freiheit ; Die Menschenwerdung Gottes ; Direkt oder
indirekt leben? ; Der Kampf um Jesus Christus

Autor: Ragaz, Leonhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139987

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gerechtigkeit ein Volk entstehen, welches in Wahrheit genannt wer-
den kann ein Zion Gottes und in welchem das Licht der Herrlichkeit
aufgehen kann in lauter wahren Lebensstromen . . .

Christopb Blumbardt .
Etwas von der Auferstehung

Leonhard Ragaz zum Gedichtnis

II.

Der Sozialismus und die persénliche Freibeit

Die hochste Freiheit, die es gibt, ist zugleich héchster Gehorsam
(1908). Was wir notig haben, ist also zunichst eine Vertiefung des
Freiheitsbegriffs. Es kénnte wohl sein, daf} die groflere Riicksicht auf
den Mitmenschen, die die neuen sozialen Ordnungen fordern, die in-
nigere Einordnung in das groflere Ganze, daf3, um das edelste Wort
zu brauchen, das Dienen gerade der hochste Weg zur Freiheit wire.

Die Befreiung des Menschen aus der Macht der Sachen, die Unter-
werfung auch der wirtschaftlichen Michte unter das sittliche Recht der
Personlichkeit — kann es einen grofleren Freiheitskampf geben? Die
soziale Bewegung ist die Inthronisation des Menschen und die De-
thronisation des Mammons. Wenn aber einmal die Mammonsherr-
schaft abgeschiittelt ist, dann ist das Erdreich bereitet fiir die Entfal-
tung jeglicher echt menschlichen sittlichen Freiheit.

Die Demokratie ist eine Schépferin und Erzieherin reichen, freien
Menschentums ohnegleichen, allerdings nur, wenn sie getragen von
frischen, sittlichen Kriften. |

Aber die Demokratie ruht ja tiberall auf Glauben. Wer vom Men-
schen gering denkt, kann nie von Herzen demokratisch sein; er wird
auf autoritire Formen sinnen, die ihn moglichst in Zucht halten; das
macht umgekehrt die Gréfle der Demokratie aus, daf sie auf Ver-
trauen zum Guten in der Menschennatur und damit auch zu ihrem
Schopfer ruht.

Es ist vielleicht doch weiser, wenn wir die Freiheit vor uns suchen,
statt binter uns.

Der Individualismus . . . Er ist gut als Korrektiv, nicht als Lebens-
prinzip.

Das Problem, wie der Einzelne und das Ganze, dem er eingeglie-
dert ist, sich zueinander verhalten und verhalten sollen, gehort zu
denen, die theoretisch und praktisch immer wieder von neuem geldst
werden miissen. Die soziale Bewegung der Gegenwart und Zukunft

98



bedeutet offenbar eine besonders wichtige Phase in dieser Auseinan-
dersetsung.

Die Entwicklung der Menschheit geht sicherlich nicht dem Herden-
tum, sondern der Herausbildung eines wachsenden Reiches sittlicher
Personlichkeiten entgegen. Aber diese Entwicklung vollzieht sich nicht
mit mechanischer Notwendigkeit. Sie wird bestimmt durch den Willen,
die Tat. Darum kommt es allerdings darauf an, wie das Geschlecht,
das die sozialistische Periode erlebt, sich dazu stellen wird. Sie kénnte
ja schlieflich der Vermehrung des Herdenmenschentums dienen — es
fehlt dazu nicht, wie mehrfach gezeigt wurde, an Méglichkeiten —, soll
sie aber zu einer Hebung personlichen Lebens fithren, so miissen még-
lichst viele Menschen an ihr teilnehmen, die die Freiheitsgedanken, die
darin walten, verstehen, herausarbeiten und durchkdmpfen. Dazu eig-
nen sich allerdings nur solche, die glauben und hoffen kénnen. (1908.)

Die Menschwerdung Gottes

Gott will Wohnung machen auf Erden in einer Menschenwelt, die
sein Wesen widerspiegelt in Reinheit, Freiheit, Hoheit und Liebe, will,
ohne sich aufzugeben, doch véllig in die Menschheit eingehen, daf} sie
seiner Herrlichkeit, seines Lebens, seiner Freude voll werde. Wenn
daraus einmal eine sichtbarere, vollere Realitit geworden ist als heute,
wenn der Vater Jesu Christi offenbar geworden ist in einer freieren,
giitigeren, reineren, stolzeren Menschheit, Jesus Christus offenbar in
vielen Briidern und Schwestern, dann kénnen wir aufhéren, Beweise
fiir Gottes Dasein und fiir die Wahrheit Jesu Christi vorzutragen, die
doch wenig fruchten, dann sehen ihn auch die, die ihn jetst nicht sehen
wollen. (Und mit Recht! Denn was sind Theorien?) Gott muf und
will verstindlich und anschaulich werden in einer Welt, einer Men-
schenwelt insbesondere, in der seine Heiligkeit und Liebe Fleisch ge-
worden ist. Und er will es auch. Er hat es versprochen und hat es be-
.gonnen; er wird es vollenden. (1908.)

Aus dem in die Welt stromenden Leben Gottes soll werden das
Gottesreich auf Erden.

Durch die Christenheit zuckt die Ahnung und ist da und dort, dies-
seits und jenseits des Ozeans, in katholischen und protestantischen
Landen, ja iiber den Kreis der Christenheit hinaus schon helle, starke
Erkenntnis und Forderung geworden, dafd die in Jesus erschienene
Wahrheit Gottes und des Gottesreiches aus Worten, Stimmungen,
Triumen, Dogmen Wirklichkeit, greifbare, sichtbare, auch materielle
Wirklichkeit werde. Ja, wir diirfen es hoffen, dafl uns noch einmal
wieder die alte, hohe Weihnachtsfreude aufgehen, dafy noch einmal die
Welt auflauschen, in Gliick erzittern werde ob der neu verstandenen,
vielleicht durch Gottes Gabe besser noch als frither verstandenen guten
Botschaft: «Gott kommt, Gott ist da!»

99



Direkt oder indirekt leben?

Die Seele muf3 sich an eine Sache verlieren, um sich zu finden. Aber
lebt man dann nicht wieder aus einer Sache, statt aus sich selbst? Ja,
wenn die Sache uns fremd ist. Wer von den Sachen lebt, die das Neue
Testament unter das Wort « Welt» zusammenfaflt, ist immer am «An-
deren» orientiert, wird nie frei. Das konnte nur geschehen, wenn es
eine Sache gibe, an die uns hingebend wir doch nur unserem wahren
Sein niher kimen. Wir wiirden ganz frei, wenn der Grund der Dinge
eigentlich zugleich die Wahrheit unseres Selbst wire. Wer also aus
ihm lebte, miifite am direktesten leben. Wenn wir von dieser Quelle
trinken, miifiten wir uns in herrlicher Reinheit, Gradheit und Schlicht-
heit aufrichten, strahlend von Leben und Freiheit. Wir kennen einige,
die uns dieses Leben vorgelebt haben, und einige, die es unter uns
leben. Wie heif$t das Grofite thres Wesens? Kindlichkeit.

Davon hat Nietssche eines seiner schénsten Gesichte gehabt. Die
letste der drei Verwandlungen des Menschen ist ihm das Kind. «Un-
schuld ist das Kind und Vergessen, ein aus sich rollendes Rad, eine
erste Bewegung, ein heiliges Jasagen.» Aber wie so oft hatte Niessche
auch hier nur Wahrheit wieder entdeckt, die Er gelehrt und gelebt
hatte, von dem das Wort von der Riickkehr zum Kind zuerst gespro-
chen worden ist. Das ist nun freilich nicht mehr jene naturhafte Kind-
lichkeit, von der vorhin geredet wurde, sondern eine auf hoherer Stufe
stehende, eine wiedergeborene Kindlichkeit. (1909.)

Der Xampf um Jesus Christus*

Das Bild des Jesus in der Bergpredigt, des Jesus der Armen und
Kranken, der «Zollner und Siinder», des kiimpfenden Jesus, des Jesus,
der gegen Pharisier und Priester steht, des Jesus in Gethsemane — kurz
das Bild des wirklichen Menschen Jesus, in dessen menschlichem Tun
und Wesen Gottes Tun und Wesen uns anschaulich und verstindlich
wird, muf3 unverdrossen herausgearbeitet und gezeigt werden. Vor
allem aber: Jesus muf} unter uns praktisch lebendig werden. Das wird
unendlich mehr wirken als alle wissenschaftlichen Beweise. Jesus muf3
von den Wolken des Himmels herabsteigen und als Mensch unter
Menschen gehen, daf3 er die Sonne der Menschenwelt werde, die zu
leugnen niemand Lust hat; er muf} eine ungleich michtigere Realitiit
werden, als er jegt ist. Er muf§ Gestalt gewinnen in einer Menschen-
welt, die seinen Geist und Willen verkérpert. Daran mahnt der Sturm,
der uns jetst umbraust — es ist Frithlingssturm! (1910.) ,

Wir miissen bedenken: fast anderthalb Jahrtausende hat die Zwangs-
religion gedauert, darum muf3 auch die Reaktion dagegen Zeit haben
und wir darum Geduld mit ihr. Sie ist ein Gesundungsprozef3. In die-

* Wir bringen diese gréflere Auswahl aus einem Aufsats, weil diese Fragen (in
etwas abgewandelter Form) heute noch ebenso bedeutsam sind.

100



sen vulkanischen Ausbriichen des Kirchenhasses und scheinbaren Re-
ligionshasses, ja Antichristentums miissen Angst, Zorn, Gift und Fluch,
die in der langen Zeit der Mufireligion sich angesammelt haben, her-
- ausgeschafft werden. Dann wird eine Zeit kommen, wo die Menschen
in der Atmosphire vollkommener Freiheit sich wieder dem Heiligen
zuwenden werden, wo sie sich freuen werden an Gott, weil er ihnen
nicht mehr Druck und Qual ist, nicht mehr Belastung des Wahrheits-
sinnes und Hemmung des Denkens, sondern das Aufatmen der Seele
in Hohenfreiheit und die Rettung des Geistes vor der Vernichtung,
womit die Natur ihn bedroht. Dann wird die kindische Freude an der
radikalen Negation aufhéren. Der Trieb nach Negation wird sich er-
sittigt haben. Er wird namentlich dann aufhéren — ich meine, als Lei-
denschaft und Krankheit aufhéren —, wenn Religion und vollkommen
freies Denken einmal endgiiltig verbiindet sind und das Christentum
seine vorwdrtsgekebrte Haltung gefunden hat, um sie nicht mehr zu
verlieren. Freies Denken und neue Erkenntnis sind dann keine ver-
botene Frucht mehr; sie werden von der Frommigkeit selbst angeboten,
gefordert, als Gottesgabe begriifit. Darum werden die Menschen auch
nicht mehr aus dem Hang zum Verbotenen gierig nach allen Torheiten
greifen, wenn sie nur radikal und negativ erscheinen, sondern im Den-
ken minnlicher werden.
~ Denn das ist uns doch klar, daf} der wirkliche Jesus, das wirkliche
Evangelium vom Gottesreiche zwar wohl auch eine Forderung bedeu-
ten, aber keine Belastung des Wahrheitssinnes, keine Unfreiheit, son-
dern daf} sie vielmehr der Ruf zur vollkommenen Freiheit sind, der
hochste, den die Menschheit vernommen hat und vernehmen kann.
Hier ist nichts von Dogma und Kirchentum, nichts von Muf3- und
Zwangsreligion, nichts von Aufdringen, Anpredigen, Anlehren, son-
dern das sonnige Aufleuchten der Gabe Gottes, Gottes selbst, fiir die
Menschenherzen. Und es ist uns ja auch klar, dafl das Reich Gottes,
das Jesus verkiindigt und das in ihm da ist, nicht einen Kultus der
Vergangenheit bedeutet, sondern den Dienst des lebendigen Gottes,
der heute so gut schafft wie vor zweitausend Jahren, und daf} dieses
Reich zwar seinen Zusammenhang mit der Vergangenheit mit starken
Klammern festhilt, aber doch von diesem Blick nach riickwirts blof
Kraft holt, vorwdris zu schauen und zu schaffen dem grofien Ziel ent-
gegen: dafl Gottes Wille geschehe auf Erden wie im Himmel und Er
alles in allem sei. Daf} diese Wahrheit erwache, noch vélliger erwache
als bis anhin, und die christliche, ja auch die tibrige Welt erhelle mit
dem Glanz der Freiheit und des Lebens, das ist’s nach meinem Ge-
fithl, was der heutige Sturm will. Es ist Ostersturm. Jesus soll auf-
erstehen, soll wieder auferstehen, wie er so oft schon in der Geschichte
auferstanden ist, und verjiingt, in neuer Herrlichkeit, tiber eine auf-
griinende Erde schreiten.
Wir kénnen nicht blof3 vom Historischen leben, am wenigsten in

101



der Religion. Wir wollen aus frischen Quellen trinken, wenn unsere
Seele nach Gott diirstet, dem lebendigen Gott. Wir bediirfen des Got-
tes, der beute schafft und heute spricht. Und so bediirfen wir auch
eines lebendigen Christus, eines Christus, der auf den heutigen Wegen
mit uns geht, der mit uns durch die beutige Welt wandert, der uns
Licht ist fiir die beutigen Dunkelheiten; wir bediirfen eines Christus,
der uns aus der Zukunft entgegenkommt als Verkorperung aller gro-
len Gedanken Gottes und aller Verheiflung des Menschentums.

Was wir nétig haben, ist, dafl der historische Jesus uns zugleich
ein gegenwirtiger wird.

Die Geschichte wird nur von der Gegenwart aus verstanden; fehlt
es der Gegenwart an Leben, so ist auch die Geschichte tot. Da wir nun
verlernt hatten, Gott in der Gegenwart zu sehen, so sahen wir ihn
auch in der Geschichte, also auch in der Geschichte Jesu, nicht mehr
recht. Und so erblafite fiir viele das Licht Christi, das aus dem Evan-
gelium leuchtet, und es fiel ihnen leicht, diese gréfite und konkreteste
Realitit der Geschichte als Mythus zu erkliren.

Wir miissen besser lernen, Gott in der Gedenwart zu versteben.
Wir miissen die Gegenwart ins Licht Gottes riicken, in ihr Licht Got-
tes suchen. In ihren Entwicklungen, Katastrophen, Kimpfen, Hoffnun-
gen, Noten und dazu in unserem eigenen Herzen und Leben miissen
wir das Schaffen Gottes zu erkennen suchen, anders ausgedriickt: wir
miissen den gegenwirtigen und kommenden Chrisius zu erkennen
suchen. Dann miissen wir uns mit dem so gewonnenen Lichte der Ver-
gangenheit zuwenden und damit den Christus zu erkennen suchen,
der uns in Jesus erschienen ist. Dann erst wird er uns lebendig. Dann
aber ist er auch nicht mehr ein vergangener, ein «historischer», son-
dern ein gegenwirtiger und kiinftiger Christus, der Christus, der heute
mit uns geht, der heute uns hilft, heute uns Gottes Gedanken klar
macht, heute uns Offenbarung ist und uns weiteren Offenbarungen
entgegenfithrt. Das ist dann das lebendige Verhiltnis, worin Ge-
schichte und Gegenwart zusammenwirken: Gerade weil wir einen
gegenwdrtigen Christus brauchen, wenden wir uns dem Christus der
Geschichte zu, um von ibm Licht zu bolen, und je mebr wir ibn ver-
steben, desto mebr wird er uns ein lebendiger und gegemwirtiger.

Ich meine: die Erkenntnis Jesu ist noch nicht abgeschlossen, viel-
mehr miissen gerade die jesigen Stiirme in uns die Ahnung erwedken,
daf$ wir in eine neue Phase des Verstindnisses Jesu eingetreten sind,
dafl wir eine Stufe hoher hinauf miissen zu thm, dafl auch von diesem
- Gesichtspunkt aus betrachtet eine Auferstehung Jesu sich vollzieht.

Die ganze dhristliche Geschichte, auch Paulus, Johannes, die
Synoptiker, das heiflt die drei ersten Evangelien, Jesus selbst, das heif3t
sein Leben, seine Person, sein Los, seine Wirkung auf die Jiinger, ist
nur zu versteben, wenn Jesus viel, viel mebr gewesen ist, als wir beute
anzunebmen geneigt und zu versteben fibig sind. Ich glaube, dafl das

102



alte Dogma in dieser Beziehung viel wahrer ist als unsere modernen
Vorstellungen, dafl die Orthodoxie einen Schats hiitet, den der Libera-
lismus nicht kennt. Freilich kennt sie selbst ihn auch nicht mehr recht.
Sie hiitet ihn blof3, aber sie benutt ihn nicht, priigt ihn nicht aus. Dar-
um mag der Liberalismus, der weniger tiefe Wahrheit besitt, aber da-
fir lebendigere, verstandlichere, beute noch im Recht sein. Es ist auch
nicht meine Ansicht, daf} das alte Dogma als solches sich je wieder auf
die Dauer erneuern lasse. Wohl aber die Wahrheit, die in ihm ver-
schlossen liegt. Sie wird in neue Formen gefaflt werden miissen, und
diese mégen viel einfacher, menschlicher und gleichsam natiirlicher sein
als die alten, aber es wird in dem schlichteren Gefif3 die alte grofle
-Wahrheit Jesu Christi wieder besser zur Erscheinung kommen. Das
ist aber die volle Wahrheit Gottes' und des Menschen, die sich voll-
endet in der Vereinigung von Gott und Mensch zum Gottesmenschen
und zu einer gottesmenschlichen Welt.

Wir werden diesen gréfleren Jesus suchen miissen, diesen Jesus,
der das unbegreiflich hohe Wunder der christlichen Geschichte und im
Grunde der Menschengeschichte tiberhaupt erklirt, weil er selbst ein
unbegreiflich hohes Wunder ist, und dabei doch so selbstverstindlich,
wie alle héchsten Wunder Gottes sind, wie Gott selbst ist. Diesen
Jesus miissen wir entdecken, Stiick fiir Stiick, Klarheit fiir Klarheit,
Wunder fiir Wunder. Darum miissen wir aber wissen, daf3 er uns
noch nicht ein Fertiger, sondern ein Werdender ist, daf} wir um ihn zu
ringen haben und daf} wir ihn immer nur in dem Mafle finden, als wir
hoher hinaufsteigen und doch zugleich einfacher, kindlicher werden.
Jesus Christus ist das grofle Geheimnis der Geschichte. Wir arbeiten
unter Schmerzen und Freuden daran, es zu enthiillen. Die Geschichte,
Gott in der Geschichte arbeitet selbst daran. Am Ende der Geschichte
wird es strahlen wie die Sonne. Aber er ist doch auch schon jetst nicht
nur Geheimnis, sondern zugleich klares Licht, Licht des Gottes, der
uns als Verborgener ebenso offenbar ist wie als Offenbarer verborgen,
der im Suchen sich schon gibt und im Sichgeben sich immer noch
suchen 1a3t. So werden wir mitten im Ringen mit diesem Geheimnis
doch mit Licht tiberstrémt, und wir ringen gar nicht mit ihm, wenn
wir nicht schon Licht hitten.

Will uns Jesus selbst an ein historisches Faktum binden, etwa an
seine Person? — Diese Frage muf}, wie mir scheint, verneint werden.
Jesus will uns nicht an seine Person binden, sondern an den Vater
und sein Reich. Zwar sprechen mannigfache und deutliche Anzeichen
und Tatsachen, auch direkte und nicht zu bezweifelnde Ausspriiche
Jesu (der bekannteste ist Matth. 11, 27. Doch vergleiche man damit
zum Beispiel auch Matth. 12, 2-6; 10, 32-34, 37-38; dazu alle die
Stellen, die das Messiasbewufitsein Jesu ausdriicken, vor allem Matt-
haus 16, 13-20) dafiir, dafd er sich bewuf3t gewesen ist, in einem ganz
besonderen Verhiltnis zu Gott zu stehen und eine ganz besondere

103



Sendung fiir das Kommen des Reiches Gottes zu haben, aber das alles
hat doch nur einen provisorischen Sinn, als Mittel und Weg — das Ziel
ist des PVaters Reich. Der Vater aber ist ein lebendiger Gott. Seine
Offenbarung ist nicht an einen bestimmten Punkt der Geschichte ge-
bunden; er ist stets denen zuginglich, die reinen Herzens sind; die
Pforten seines Hauses sind stets offen fiir seine Kinder; der Strom sei-
nes Lebens fliefit durch alle Zeiten, und in der Zukunft warten seine
grofiten Offenbarungen.

Das scheint mir deutlich die Meinung des Evangeliums zu sein.
Dafiir sind das Unservater, die Bergpredigt und die Gleichnisse ein
schwer zu widerlegender Beweis. Es ist also falsch, das Christentum zu
einer bloflen Vergangenheitsreligion zu machen. Das Evangelium
wenigstens ist eine Anweisung, Gott, den Vater, in der lebendigen Ge-
genwart zu suchen und zu finden. Wenn wir es trodem eine ge-
schichtliche Bewegung nennen, so schlieffen wir dadurch in den Begriff
«Geschichte» Gegenwart und Zukunft ein und driicken den Gedanken
aus, dafd wir das Evangelium vom Reiche Gottes nicht in eine blofle
philosophische Idee auflosen lassen wollen, sondern es als eine schép-
ferische Kraft fassen, die auf personliche Weise wirkt. In diesem Sinne
sagen wir: ‘Wir glauben als Christen gar nicht in erster Linie an Jesus,
sondern an Gott, den Lebendigen, und sein Reich.

Der Weg zu Gott ist der fzeieste Weg, den es gibt. Das lehrt uns
Jesus, War es doch sein Kampf, den Weg zu Gott frei zu machen von
den Hemmungen der Theologie, des Gesetzes, des Kirchentums, von
allem gekiinstelten und komplizierten Wesen, und zu zeigen, wie
einfach er ist, wie er das Mensdhlichste, Kindlichste ist, was es gibt:
Gehorsam gegen die reinsten Impulse des Herzens, Vertrauen, Her-
zensreinheit, Giite.

Es galt, dem Christentum seinen Gegenwartscharakter und freien
Atemzug zu sichern. Aber ganz falsch wire es, daraus den Schluf3 zu
ziehen, daf} damit Jesu Bedeutung fiir die Erkenntnis Gottes und des
Kommens seines Reiches herabgesetst werde. Ein anderes ist die prin-
zipielle und ein anderes die JTatsachenfrage. Und nun behaupte ich
zum ersten: Jesus steht nun einmal als Tatsache vor uns, als die zen-
trale Tatsache der Geschichte, und wir miissen uns mit ihr auseinan-
dersetzen. Oder sollte diese Tatsache etwa weniger wichtig sein als
eine aus der Gegenwart oder als irgendwelche Erscheinung der Natur?

Tatsache ist, daf} der Glaube an Gott, den Vater, und an sein Reich
durch Jesus die Macht geworden ist, die der Geschichte seither die
Richtung gegeben hat — trot allem! —, und da3 daher der Glaube an
Jesus, den Christus, der Ausdruck geworden ist fiir die konkreteste
und lebendigste Form des Glaubens an Gott und sein Reich. Dieser
Glaube an das Reich Gottes und den Christus war ja schon vor Jesus
da und ist auch jest noch auflerhalb des Christentums da, nimlich im
TJudentum, das noch immer auf den Christus (gleich Messias) und sein

104



Reich wartet; das Spezifische des Christentums aber, seines Glaubens
an Gott und sein Reich ist ausgedriidt in dem Bekenntnis, daf} in
Jesus der Christus, das heifit Gottes volle Wahrheit in Menschen-
gestalt, erschienen sei. Und das Christentum hat bis jetst seine Eigen-
art nur dadurch behaupten kénnen, daf} es an Jesus immer wieder sein
Selbstverstindnis herstellte und vertiefte, dafl es an ihm Gott und
Mensch verstehen lernte; es hat seine Eigenart behauptet und welt-
besiegende Kraft besessen genau in dem Mafle, als ihm dies gelang.

Gewif} ist das Christentum Glaube an den iebendigen Gott und
sein Reich, gerade nach dem Sinne Jesu selbst; gewif3 ist das Reich
Gottes nicht gleichsam dogmatisch an Jesu Person gebunden; gewifd
ist der Weg zu Gott frei — das alles soll nicht etwa zuriickgenommen
werden, aber: es ist daneben eine gewaltige und einfach nicht zu tiber-
sehende Tatsache, dafl der Glaube an das Reich Gottes und, was da-
mit eigentlich gleichbedeutend ist, an Gott selbst durch die Gestalt
Jesu eine Macht in der Welt geworden ist, durch diese persénliche,
konkrete Darstellung sich der Geister bemichtigt hat. Sollten wir nun
das Licht, das an ihm erschienen ist, nicht sehen wollen? Sollten wir
diese unvergleichliche Gabe Gottes ignorieren, nur um des Dogmas
von der Gegenwartsreligion willen? Wire dieser Dogmatismus besser
als der andere? Sollten wir den Reichtum, den uns die Geschichte an-
bietet, verschmihen, nur um immer wieder von vorne anfangen zu
kénnen, anstatt auf Grund dieses Reichtums weiter zu schreiten im-
mer tiefer in Gottes Reich und Wahrheit hinein?

Wir lassen dem Reiche Gottes, dem Leben mit Gott seine Freiheit
und nehmen uns nur auch unser eigenes Recht. Wir machen das Chri-
stentum nicht wieder zur bloflen Geschichtsreligion; Jesus Christus ist

-uns vielmehr eine der grofiten Tatsachen, ja die grofSte Tatsache der-
jenigen Wirklichkeit, in die wir beute gestellt sind. Und gerade er
lehrt uns, mit Gott in der Gegenwart zu leben, gerade er macht uns
von sich frei, indem er uns zum Vater fithrt, zum Vater allein. Er ist
uns nicht Last, sondern Lust, ist uns der Befreier — auch von der Ge-
schichte wie von der Theologie, ja, wenn wir es wiinschen, auch von
sich selbst. |

Um Jesus zu verstehen, bedarf es keines gelehrten Wissens, keines
kritischen Scharfsinns, auch keiner sogenannten Bildung, sondern einer
gewissen, ich mochte sagen Verwandtschaft mit thm, einer religiosen
und sittlichen Empfénglichkeit; es ist dazu vor allem nétig, daf} man
im Kleinen oder GrofSen seinen Weqg gebe oder doch zu gehen ver-
suche. Es verstehen ihn die am besten, die etwas vom Leben mit dem
Vater wissen, ein Verstindnis fiir den Vater haben. Die Erkenntnis
Jesu Christi ruht auf der Frkennntis Gottes, wie freilich auch um-
gekehrt aus der Erkenntnis Christi Erkenntnis Gottes wird. Jesus ver-
stehen solche, die mit Gott eine grofle Sache haben und an sie ihr
Leben setsen; die, wie er, sich zu den Armen und Geringen, den

105



«Z6llnern und Stindern» gezogen fithlen und wie er mit den «Phari-
siern und Sadduziern» zusammenstoflen, und die mit ihm schlief3-
lich den Weg gehen, der zu einem Kreuze fithrt. Thnen wird Jesus
unendlich viel. Er wird ihnen die gewisseste und konkreteste der
Wirklichkeiten. Sie konnten eher an ihrer eigenen Existenz zweifeln
als an ihm. Alle kleinsten Ziige seines Wirkens werden unendlich
lebendig; aus ihrem eigenen Erleben wissen sie, wie wahr und uner-
findlich sie sind; scheinbar nebensichliche oder dunkle Worte ge-
winnen einen tiberraschenden Sinn. In Jesus entfaltet sich ihnen die
ganze Wahrheit des Menschentums, aber doch nicht in schablonen-
hafter Weise, sondern in allerkonkretester Gestalt. |

Diese Wahrheit Jesu aber ist jedem zuginglich, der dafiir irgend-
wie das Auge hat.

Die Wahrheit Jesu ist so gut allgemein zuginglich wie die Sonne;
schlicht und gewaltig strahlt sie jeden an, der sich ihr in der rechten
inneren Haltung zuwendet.

Eine Auferstehung Jesu ist uns nétig. Aber wir erwarten sie nicht
von der Wissenschaft, sondern von einer andern Gegend her — von
Menschen her, die ihn verstehen, weil sie von seiner Art sind, in
deren Reinheit, Kraft und Giite, deren Freiheit und Hoheit, verbun-
den mit Kindlichkeit und Natiirlichkeit, sein Glanz aufleuchtet, der
Glanz des Christus, des gottmenschlichen Wesens. Sie werden seine
Zeugen sein, werden uns die neue Erkenntnis und Liebe Jesu Christi
bringen; auf sie warten wir; gewif3 werden sie aber nicht Philosophen
und Theologen, sondern sehr schlichte, laienhafte Menschen sein, wie
er war. Eine religiose Erneuerung wird uns Jesus Christus neu
schenken — ihr Morgen glianzt schon auf.

Wir miissen von Wahrheiten leben konnen, die angefochten sind.
Auch darin liegt ein Segen. Rauhe Luft ist manchmal gesund. An-
gefochtene Wahrheiten kénnen uns besonders lieb werden. Vielleicht,
dafl diese ganze Epoche der Kritik eben den Sinn hat, daf} wir, was
einst sicheres Vitererbe war, erwerben, um es zu besitsen, dafl das,
was den Menschen infolge der Muf3- und Zwangsreligion vielfach
zur Last geworden war, nun scheinbar verlorengeht, damit sie es nach-
her mit neuer Liebe als etwas gleichsam Neues umfangen. In diesem
Prozef muf3 die religivse Wahrheit, miissen Gott, Christus, Gottes-
reich aus Institutionen und Dogmen zu personlichen Erlebnissen und
personlichen Heiligtiimern werden. Die Frucht dieser Entwicklung ist
schon teilweise gereift. Unser Gottesglaube ist durch die Anfechtung
nicht zerstért worden. Ich mdéchte sogar behaupten, dafl wir heute
mehr Gottesglauben haben als vor zweihundert Jahren. Wir haben
auf der einen Seite zwar mehr offene sogenannte Gottesleugnung, auf
der andern aber sicher auch einen viel personlicheren, viel mehr auf
eigenem Suchen und Erleben gegriindeten Glauben, einen Glauben,
der vor allem auch Gott mehr zutraut in bezug auf die Umgestaltung

106



des Weltwesens. Aus dem zerfallenden Kirchentum wichst die Hoff-
nung auf das Gottesreich empor, alliiberall in der Christenheit. Nun
hat die Bewegung das Zentrum ergriffen: Jesus Christus. Aber wir
diirfen glauben, daf} sie auch hier nur den Sinn habe, Jesus uns auf
eine lebendigere, personlichere Weise zum Eigentum zu geben, als er
bisher war. Das Ende der groflen Bewegung und zugleich ihre Voll-
endung wird die neue Auferstehung Jesu sein.

Uns kommt es nicht auf Ideen an, sondern auf Krifte, nicht auf
Symbole, sondern auf Gottestaten. Und die Kraft von Gott, die un-
sere Geisteswelt trigt, die Gottestat, in der wir Gott erkennen, erleben
als den Gott, der uns hilft, ist allein Jesus, der wirkliche Jesus des
Neuen Testamentes, der uns zugleich der gegenwirtige Christus sein
-muf3, dies aber auch sein kann.

Nicht die groflen Gelehrten haben uns geschenkt, was wir von
Erkenntnis Jesu besitzen, sondern die grofien Frommen. Die Nachfolge
Christi ist und bleibt der einzige Weg zu einer wirklichen Erkennt-
nis Christi. _ ‘

Ich halte dafiir, dafl wir mit aller Klarbeit, die notig ist, aus den
Evangelien zu erkennen vermdgen, was Jesus ist und will. Es kommt
blof} darauf an, dafl wir richtig sehen und suchen.

Diese Botschaft tritt in sehr deutlicher und einheitlicher Gestalt
hervor. Alle ihre wesentlichen Ziige sind durchaus klar. Wir erkennen
leicht, daf} es die Botschaft der groflen Propheten Israels ist, die nur
in Jesus ihre volle Héhe und Tiefe erreicht.

Wir sehen, daf} es die Botschaft ist von der Erlésung der Welt von
allem Ubel und aller Knechtschaft unter die Welt- und Todesmaichte
zur Freiheit und zum ewigen Leben der Kinder Gottes durch das
Leben, die Macht und Liebe, die vom Vater her kommen. Wir sehen
ebenso deutlich — nur Voreingenommenheit kann es leugnen —, daf}
dieses Reich auf die Erde kommen («Dein Reich komme zu uns!»),
daf} es nicht erst jenseits des Grabes anbrechen soll, aber freilich auch,
daf3 es nicht von dieser Welt ist, sondern von oben her kommt, und
daf} es nicht eine blofle Verklirung der Welt ist, sondern ihre Be-
siegung und Verwandlung durch Gottes Kraft und Herrlichkeit — die
Uberwindung des Todes inbegriffen. Wir sehen, daf} es ein kommen-
des Reich ist, also eine grofle Hoffnung, nicht eine blofle Anweisung
zur Abfindung mit der vorhandenen Welt; aber wir sehen ebensogut,
daf} es auch schon ein gegenwirtiges ist fiir jeden, der es zu ergreifen
vermag. Wir sehen klar, daf} es beim Inneren des Menschen ansetst,
seiner Gesinnung, seinem Herzen und Gewissen und eine véllige Um-
kehr («Bufle») fordert; aber nicht minder klar sehen wir, dafl es von
innen (und von oben) her alle Lebensverhiltnisse ergreifen will, den
Leib wie die Seele, die materiellen wie die spirituellen Dinge, auf daf}
alle des Vaters Reich werden. Es ist ganz deutlich, daf3 in dieser Bot-
schaft ein allerkithnster und allertiefster Individualismus enthalten ist:

107



die Gotteskindschaft oder -sohnschaft ist aller Freiheit denkbar
hochstes Gut, aber ebenso deutlich, dafl damit verbunden ist ein
Sozialismus, wie er volliger nicht gedacht werden kann: denn durch
Gott ist das Gotteskind mit dem Bruder absolut verbunden, es kann
nichts von sich aussagen, das es nicht auch von ihm aussagen miif3te,
nichts sein eigen nennen, was nicht auch ihm gehorte. So ist das Evan-
gelium weltbejahend in einem hoheren Sinne: es bejaht die Welt, wie
Gott sie will, aber zugleich weltverneinend, denn es verneint damit die
vorhandene Welt — also reicht es iiber den gewdhnlichen Optimismus
und Pessimismus hinaus, indem es beide auf héherer Stufe verbindet.
Es ist dualistisch, da es einen Kampf zwischen Gott und Welt, Geist
und Fleisch, Gut und Bose fordert und fiir nétig hilt, und es ist doch
monistisch, indem es auf den vollen Sieg Gottes und des Guten wartet
und eine Welt im Auge hat, da Gott alles ist und in allen.

Je mehr wir uns in den lebendigen Mittelpunkt des Evangeliums
zu stellen vermdgen, desto mehr gehen uns auch die Augen auf fiir ihn
selbst, fiir seine Art, den Sinn seiner Worte, ihren sehr individuellen
und konkreten Charakter. Der Nebel der «Ideen», des «Mythus» ver-
fliegt, und die am klarsten umrissene Gestalt der Menschengeschichte
steht vor uns. Denn es bleibt bei dem Wort Rankes, daf§ wir, was sein
Wesen und Wollen betrifft, von Jesus mehr und Genaueres wissen als
von irgendeiner Gestalt des Altertums. Wir wissen bei diesen vielleicht
mehr vom Detail ihres Lebensganges, aber keinem kénnen wir so nahe
kommen, keinem so ins Herz schauen wie Jesus.

Das Reich Gottes ist die grofle Kunde, die das Neue Testament
enthdlt; in Jesus aber ist dieses Reich Mensch geworden. Durch seine
Tat hat es einen entscheidenden Sieg errungen; er ist der Christus —
der Anfinger einer Christuswelt, die eben das Reich Gottes ist (1910).

Christentum als Theokratie*

Berichtigung: In unserer Vorbemerkung zu Carl Dallagos Arbeit im
Januar-/Februarheft 1955 ist ein Drudkfehler stehengeblieben. Carl
Dallago hat dieses Kapitel «Christentum als Theokratie» nicht im
Jahre 1953 (er starb 1948), sondern im Jahre 1935 beendet, was ja
auch aus dem Zusammenhang hervorgeht. D.R.

3.

Mein Bemithen, dem Buche Bubers zu entnehmen, was mir als
geeignet erscheint, das Christentum als Theokratie darzutun, hat sich
reichlich gelohnt. Die Herkunft des Christentums aus dem Judentum

* Vergleiche «Neue Wege», Nr. 12, 1954, und Nr. 1/2, 1955.
108



	Leonhard Ragaz zum Gedächtnis (Teil II) : der Sozialismus und die persönliche Freiheit ; Die Menschenwerdung Gottes ; Direkt oder indirekt leben? ; Der Kampf um Jesus Christus

